

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

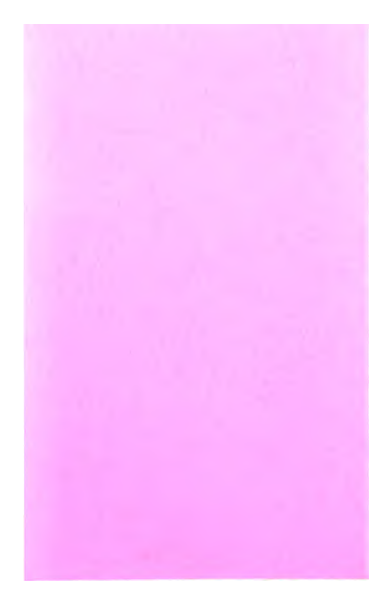
40. 854.











# C OLLECTIO

# CONFESSIONUM

IN

# ECCLESIIS REFORMATIS

PUBLICATARUM.

EDIDIT

Dr. H. A. NIEMEYER.

LIPSIAE SUMPTIBUS IULII KLINKHARDTI M D C C C X L.

854.



-

.

· F. C.

# RIENAECKERO SUO

# HERMANNUS AGATHO NIEMEYERUS

S. Q. P. D.

Uni novam hanc symbolicorum librorum collectionem parandi consilium cepit Mauritius Roediger, quem praematura morte occabuisse lugent omnes, qui eum norant, homines egregie cordati, Te, Vir summe reverende, eadem coluit observantia. qua ego Te semper prosecutus sum, Tibique hunc librum sanctum esse voluit. Tuo igitur nomine huic operi praeponendo et suavissimo pietatis erga mortuum amicum officio satisfacere et aptissimam nactus esse mihi videor occasionem palam profitendi, quantum consiliorum, quibus actatis fervorem repressisti, salubritati, quantum doctrinae, qua me saepenumero adinvisti, subtilitati, quantum denique praeciaro Tuo debeam exemplo. Nam quum ante hos decem annos ex academia Ienensi, in qua felicissimam vitae meae partem transegeram, Hales redirem, Te in exiguo illorum numero esse, qui amicitiam, qua cum patre coniuncti fuerant, in filium benevole conferrent, statim expertus sum, et quae inde ab illo tempore inter nos intercessit familiaritas, ea in dies lactiora incrementa cepit. Ex qua quot quantaque ego ceperim emolumenta, si gratum animum declaraturus vellem explicare, verba haud dubie deficerent dicentem. Quoties enim Tu meum molestis et operosis laboribus fere depressi animum erexisti ac confirmasti! quoties haesitanti ac dubitanti fecisti fiduciam! quoties Tu mihi multie et gravibus curis distracto auctor fuisti, ut omnem operam, curam, cogitationem in literarum studiis figerem, camque comiter monstrasti viam, qua, quum neque ad spinosos et steriles recentissimorum philosophorum campos deducat, atque ab inexplicabilibus ambagibus, quibus huius aetatis interpretes scilicet subtiles irretiti tenentur, longissime absit, omnibus, qui metam attingere cupiunt, ingrediendum est. Sed quo minus haec uberius persequar impedit singularis, qua Tu insignis es, modestia. Quamquam igitur omnem rerum, quae huc pertinent, narrationem praetermittendam esse puto, tamen non possum quin alii eique amplissimo Tuo de me merito iustam laudem impertiar. A partium studio me revocasti, quum non solum sacris concionibus doceres, id quod multi docent, amorem erga alios, etiam eos, qui diversas partes sequentur, certissimum esse hominis Christiani signum, verum etiam tota Tua vita probares, theologum vere Christianum cum probis et honestis omnium partium sectatoribus amore et caritate coniunctum esse posse, eidemque eos tantum arcendos et fugiendos esse, qui improbi et inhonesti ecclesiasticis formulis eo consilio abutuntur, ut orthodoxorum speciem prae se ferant atque venditatione quadam et ostentatione sanctitatis nimiam, qua impelluntur, ambitionem dissimulent. Splendidissimum quod Tu edis, Vir summe reverende, et amoris et honestatis exemplum pro viribus sequar Tuaeque virtutis memor νικήσω τὸ κακὸν ἐν τῷ ἀγαθῷ. Vale faveque. Scribebam Halis die VII. Octobris MDCCCXXXIX.

# PRAEFATIO.

and the transfer

Marija Atlantika j

ر فمع جدد

Endem tempore, quo Lutheranorum theologi. libros suos symbolicos Augusti, Saxonise electoris, iussu epllegerunt collectosque Concordine nomine edere coeperant, fuere etiam in ecclesia, quae Reformata diciter, viri gravitsimi, qui harmoniam confessionam fidei nomine ecolosierum Gallicarum et Belgicarum duas maxime eb causes componerent. 'Quarum altera in natholicorum clamoribus de manna: Marum confessionum et varietate et multitudine, paper non sine ira et studio repetitis, altera in spe sita fuit, vana quidem illa et fallaci, sed quam sintero animo conseperant auttores, fore ut animos inter se dissidentes conciliarent étanesque ecclesies distractas ac separatas communi quodam vinculo coniungerent. Quamobrem in praefatione non solum multis insque gravissimis argumentis suam contra catholicos defendere conantur causam, vegum chi de consilio totius operis exponunt, etiam quod sperant aperte as dilucide eloquantur totique praefationi bane clausalem adiiciunt: "Vos ergo Reges "Serenissimi, Duces, Comites, Marchienes, Illustrissimi Burones, et "Domini riebilissimi, Civitates et:Respub. Sapientiss. Pastores, Der actores Populi denique omnes Christianissimi veritatem Evangelicam "profitentes, animis et corporibus adeste, discordine venenum ultepries grassari ne patimini, sed hydram hanc noxiam extinguite, at-"que Ecclesiarem Gallicarum et Belgicarem firmissimum hoc per-"petuae vobiscum coniunctionis symbolum ac arrhabonem vobis, toto pterrarum orbe conscio, oblatum, Christiana mente, ut par est, net ut vobis offertur excipite: quo nos unanimi feedere in Christe simul colligati, Antichristos omnes profligemes, hymnumque Doprimo Deo nostro canamus: Keen quam bonum et quam iucundum "est ensentire fratres in unum." Prodiit autem hie liber Genevae apud Petrum Santandreanum anno MDLXXXI, sic inscriptus: Hormonia confessionum fidei Orthodosarum et Reformatarum ecclesiarum, quas in prascipuis quibusque Europas Regnis, Nationibus et Provinciis, sacram Evangelii doctrinam pure profitentur: quarum catalogum et ordinem sequentes paginas indicabunt. Additas sunt ad calcem brevissimas observationes; quibus tum illustrantur obscura, tum quas in speciem pugnare inter se videri possunt, perspicue alque modestessime conciliantur: et si quae adhuc controversa manent, syncere indicantur. Hanc igitur harmoniam Augustius V. V. in dissertatione historica et literaria de libris ecclesiae reformatae symbolicis non solum collectionem esse arbitratur plurium confessionumet declarationum fidei, verum etiam eam arctistime cohaerere putat cum illo confessionum corpore, quod triginta annis post eadem in urbe literarum formis expressum est. Scribit com p. 606. r. Unica extat apud ilios plurium confes-"sionum et declarationum collectio, quae tamen stel tribus prestet additionibus et in magna olim acstimatione fuerit, non tam auctopritate publica, quam potius privatis nonnullorum Genevensium do-"ctorum studile prodiit ... "Additque p. 611.: "Haes autem harmonia post vigitit (?) annorem decursum mutate ordine aliaque "oecenomia operis denuo est edita." Quamquam aon potest negari talem în errorem înduxisse ipsum corporis illius editorem, quoniam de utriusque operis ratione hace in procemie pronuntiavit: Fuerat "quidem confessionum harmonia ante triginta annes edita; sed per avarias sectiones intersecta. Nunc vero illae tamquam corpus inte-"grum conspiciendae repraeseatantur, et quam in illa editione plures." At vero si diligentius in rem inquiritur et accurate inter utrumque opus instituitur comparatio, statim apparet, corpus 4 mulaguna omnino ab illa harmonia differre ideoque opus eme plane novum. Harmonia enim dividitur in sectiones XIX., et in quavis sectione dogma aliqued ita pertraetatur, ut e locis variarum confessionum fuxta positis elucest, quid ecclesiae Reformatae quidque Lutherus siusque sectatores de se dogmate praeseperint. Quibus in lecis colligendis et componendis editores primum locum dederunt confessioni Helveticae positeriori, "tum quod illius ordo magie appositus, totaoque dogmatum tractatio plenior et commodior videretor; tum quod "confessio illa a quam plurimis diversarum nationum ecclesiis fueprit publice approbata et subscripta. Hanc .. subsequentur reliquae "Helveticae et deinceps aliae omnes, nullo delegta .... pro ein-

ngularum sectionum organismio." Harmonia igitur etsi complures confessiones, Helveticas scilicet prierem et posteriorem. Basileenseem, Bohemicam, Gallicam, Anglicam, Belgicam, Augustanam, Saxonicam, Wirtembergeneem et Suevicam, tamen singula membra dissects sunt et rerum erdo prersus inversus; ne Helvetica quidem. quam ametores in describendis sectionibus imprimis secuti sunt. seem servavit ordinem. In fine foliis XX. additae sunt, id qued in libri titulo indicatum est, "observationes brevissimae in tetam "superiorem harmonism" et foliis II. "appendices locorum aliquot "omissorum aut transpositorum in quibusdam confessionum sectio-\_mibus." Corporis vero diversa est ratio. Dividitur enim in partes tres, quarum prima confessionem Helveticam una cum iis, quae Basilesmes vocantur, deinde confessionem Gallieam, Anglicam, Scoticmem, Belgicam, Polonicam, denique confessionem Argentinensem, sive quaturer civitatum imperii continet. Secunda habet confessionem Augustanam, Saxonicam seu Misnicam et Wittembergicam; deinde confessionem Illustrissimi Electoris Palatini et Bohemicam; accedit consensus in fide et religione Christiana inter ecclesias evangelicas maioris et minoris Poloniae, Lithuaniae etc., easque omnes integras exhibet, additis etiam primorem editorum praesationibus. Tertia denique pars eatholicum complectitur consensum, sive, quae est huins partis inscriptio, veterum, qui patres vocantur, ex verbo divino cum superiori confessionum fidei syntagmate in omnibus fidei christianae articulis consensum, ex ipsorum sententiis verbisque expressis, sine ullis additamentis constitutum. Tres igitur, in quibus corpes distributum est, partes nullam habent cum harmonia similitudinem, quacum ne ea quidem, quae primae parti foliis III. praemiesa est concordantia confessionum fidei per articulos digesta, ullo modo comparari potest. Caeterum omnes, quas modo enumeravimes, partes indicat ipse, que liber anno MDCXIL editus insignitur, titulus hoe modo ab auctore constitutus: Corpus et synlagma confessiemum fidei quae in diversie regnie et nationibue, ecclesiarum nomine fuerant enthentice editoe: in celeberrimie concentibus exhibitae publica-· que auctoritate comprobatae. Quibus annectitur in omnibus fidei christianae esticulis catholicus consensies es sententiis veterum, qui paires vocantur, descriptue. Confessionum enumerationem et harmonium: atque huine cotholici cotorum cum illis consenens, ordinam indicant paginas primas

singularum partium huius syntagmatis in tres partes distributi. Nec quo loco syntagma typis expressum sit, dubium esse potest, quum in omnibus exemplatibus Petrus et Johannes Chouët, celeberrimi apud Genevenses typographi, nominentur. De eo tantum dissentiunt viri docti, utrum Genevae urbis nomen in titulo libri reperiatur nec ne. Legi illud Augustius l. c. p. 611, negat, affirmat Winerus V. V. in sua variarum confessionum comparatione p. 17., uterque non sine idonea causa; nam quae ad manus sunt duo huius corponis exemplaria, quamquam a prima usque ad ultimam paginam inter se congrount, diversas tamen exhibent inscriptiones, quum in uno ... Gene-.vas" nomen extet, in altero desideretur. Sed hoc levius est. .: Muito gravior superest de atrinsque libri auctoribus quaestio. Sunt enim qui de iis nihil certi affirmare audeant, velut Winerus l. c. p. 17. not. 4., quem ex parte secutus videtur esse Guerike in theologia symbolica p. 105, not. 98. Et tamen ab Augustio l. c. p. 613, 614. iam dudum demenstratum est Gasp. Laurentium corporis fuisse auctorem. Nam epistolae, tertiae corporis parti praemissae, quae data est ad illustrissimum et potentissimum principem ac dominum Fridericum, comitem Palatinum, nomen auum subscripsit Gasp. Laurentius, eundemque non solum praesationem scripsisse, verum etiam totum corpus composuisse, demonstrant quae ex illa praefatione et paullo ante allata sunt verba et quae deinceps a me subiicientur : "Venustius autem et utilius cernitur ipsum corpus totum, quam eius partes divulsae. Earum quoque nexus et harmonia facile depre-"hendetur vel ex integra lectione, vel ex concordantia per singusolos articulos hic illis annexa: quibus etiam in hoc syntaguate adsiungitur ex sententiis veterum, qui patres vocantur, catholicus con-"sensus, anno quidem 1595. a me editus, nunc rursus multo locuple. atior factus ac quibusdam articulis auctus: cuius institutum declarat aquae in illo, est; ad illustrissimum principem praefisa epistola." -Neque est cur de auctoribus harmoniae dubitemus. Quae enim ab Hospiniano in Concordia Tigur. 1607. p. 92. Augustio teste l. c. p. 607. 608. et Köchero in bibliotheca theologiae symbolicae p. 320. 321. et a Davide Clemente in bibliotheca historica et critica Tom VII. p. 257. sqq. relata sunt, ea Lückius V. V. in annalibus Gottingensibus ann. 1829, p. l. summo iure probavit et Beckio in translatione librorum symbolicorum germanica Tom. II. praef. p. XXI. assentiente banc fere harmoniste originami fuisse probabilitér coniecit. Correntus, qui Francosurti anno 1577. auspiciis Joh. Casimiri comis Palatini habitus est, egit de nova fidei confessione si non ab omnibus, at certe a pluzimis evangelicae ecclesiae partibus accipienda. Tale consilium placuit multis imprimis Franco - Gallicis theologis: nam quae annia 1578. et 1579 in Gallia convenerant synodi in sententiam illius conventus discadebant, atque qua ratione nova confessio componenda esset diligenten consultabant: Sed ecclesiae: Furicensis et Genevensis quum timerent, ne confessiounote novas moveret turbas, illorum sententiam non secutae, mora interposita, tandem saluberricum Salvarti sive Salnari consilium de componenda harmonia inierunt. Opus igitor i a suminis theologis, inter ouos Salvarius et Beza et Dalseus; montinantur, recclesiarum Gallicarum et Belgicaram nomine, susceptum anno 1581, perfectum est, ita ut non sine publica auctoritate, quae synodo Vitremi anno 1583. apud Gallos magis etiam aucta est, prodiret. Neque Angli istam repudisrent harmoniam camque in vernaculam linguam converti inserunt. Augustius quidem L c., p. 607. dubitat, utrum the harmony of the confessions of the faith; of the christian and reformed churches. 1566., quam Albertum in epistolarum libro IV. ps. 1074. secutus citat, merz illigs sit interpretatio nec ne; sed bene quoque dubitatienem Lückii. L. c. expulit atumen. Is enim conidetura satis probabili statuit, anglicam illam harmoniam iterum hoc titulo: harmony of the confessions of faith; of this christian and reformed churchet. in same of the churches of France and Belgia, translated from the Latin, to which is added the confession of the church of Scotland. Lord. 1646., excusam esse insumque titulum millam de conditione. quae inter latinam et anglicam intercedat harmonism, relinquere dubitationem, quis est qui non intelligat? Quae quam ita sint, simul perspicitur, harmoniam etism auctoritate diversam fuisse a corpore confessionum, quod numquam ne specie quidem publicae auctoritatis, quantum equidem solo; usum est. Negue tamen multorum careit approbatione et planau. Bed venditis post aliquot decemble prime editionis exemplaribus Petros Chouet ingrami editionem : anno MCLIV. typis exprimendam "curavit. Titulo non mutato addidit tutum haec verba: "Editio nova, in qua quid praestitum nit, » decet pagina sequens," ubi utriusque editionis diversitas in hunc

modum indicatur: "In hac editione peculiariter observandum, I. Hel-"vetica confessio exhibetur qualis excusa est Tiguri Jo. Jac. Bod-"meri, 1651. H. Belgica confessio exhibetur, qualis relecta, examianata, et approbata est in celeberrima augustissimaque Synodo "Dordrechtana, anno 1619. III. In fine addita est confessio Basi-"leensis, qualis excusa est Basileae a Georgio Deckero, anno 1647. "IV. Iudicium synodi Nationalis reformatarum ecclesiarum Belgincarum habitae Dordrechti, anno 1618. et 1619. Cui plurimi insignes "theologi refermatarum ecclesiarum interfuerunt, de quinque doctri-"nae capitibus in ecclesiis Belgicis controversis. Ex actis eius "Synodi. V. Subiuneta quoque est Cyrilli Patriarchae Constantinopo-"litani fidei confessio, latine ex ipsius autoris autores evregene. VL Genueralis confessio doctrinae ecclesiarum reformatarum in regno Po-"loniae, Mag. Duc. Lithuaniae, annexisque regno provinciis, ad diquidationem controversiarum maturandum proposita 1. Septb. 1645. nin conventu Thorunicasi." Tertla igitur in parte nihil mutatum est; sed parti secondae addita sunt quae editor ipse L. c. enumeravit scripta haud spernenda, neque idem primam totius corporis partem immutatam reliquit. Primum enim confessionem Helveticam posteriorem, quam in syntagmate anni 1612. ex editione Tigurina. quae anno 1566: spud Christophorum Froschoverum prediit, exscripeit, nunc exhibuit aqualis fuit excusa Tiguri typis Joh. Jacobi Bodameri anno 1651." Deinde quod confessionem sequitur symbolum Damasi ex Hierenymi operibus desumptum in priore syntagmatis editione prorsus deerat. Denique in illis, quae primae parti antecedent de singularum confessionum constitutione, observationibus pauca quaedam sed leviora addita sunt.

Has confessionum collectiones nostris demum temporibus aliae sunt secutae, inter quas primum locum tenet, quae hoc titulo: Sylloge confessionum sub tempus reformandas ecclesiae editarum Oxonii prodiit e typographeo Clarendoniano anno MDCCCIV., et anno MDCCCXXVII. repetita est. Editio prior continet professionem fidei Tridentinam, confessionem Helveticam una cum iis, quae Basileenses vocantur, Augustanam, Saxonicam et Belgicam, subiunctia catechismo Heidelbergensi et canonibus synodi Dordrechtanae; sed quam exhibet editor Augustanam illa est, quae a Melanchthone variata primum Vitembergae prodiit anno 1540.; genuinam, quae in

comitis Augustanis anni 1530. exhibita est, iste prorsus neglexit. Quanobrem qui posterioris editionis curam suscepit, quamquam refiqua omnia intacta reliquit, hanc tamen genuinam confessionis Augustanae recensionem ex Tittmanni editione inserendam curavit.

Deinde commemoranda est nova symbolorum collectio, quam Jo. Christ. Guil. Augustius instituit in libro, qui inscribitur: Gorpus librorum aymbolicorum, qui in ecolecia reformaterum autoritatem publicam ebitaruscrumt, Elberfeldi 1827. Opus bipartitum continet priore in parte tres confessiones Helvetiess, Gallicarum ecclesiarum confessionem fidei, ecclesiae Anglicanae articulos triginta et novem, confessionem Benticam, confessionem Belgicam, cancues Dordracenca, confessionem Hungaricam sivo Czengesiaam et confessiones Polonicas; in postezione confessionem Bohemicam, Tetropolitanam et Marchicam, dein colloquium Lipsiacum, dealarationem Thoruniensem; fotmulam consensus Helveticam, dealque catechismum Genevensem et Heidelbergensem. Accedit dissertatio historica et literaria de librio ecclesiae reformatae symbolicia, noque deest index rerum et verborum.

Denique due hue pertinent opera, in quibus libri aliquot symbelici in vernaculam linguam translati et in unum corpus coniuncti sunt, quorum alterum sine suctoris nomine duobus voluminibus anno MDCCCXXX. Neostadiae. ad memoriam confessionis Augustanae celebrandam boc titulo poediit: Die symbolischen Bücher der evangeliech-reformirten Kirche. Zinn ersten Male aus dem Lateinischen vollständig übersetet und mit historischen Einbiltungen und Anmerkungen begleitet. Für alle Freunde der Union und für Alle, die über Entstehung, Johalt und Auselt der Bekenntnissschriften sieh zu belehren witnschen. Volumen primum exhibet confessiones Helveticas adjuncto catechismo Genevensi, deinde confessionem Belgicam et canones Dordracenos, denique confessionem Tetrapolitanam et Marchicam. colloquium Lipciacum et catechesin Heidelbergensem. Accedunt dune appendices, quarum altera ex symbolo apostolico, Nicaeno et Athanasiano, altera ex illa fidei confessione constat, cui ecclesiae Mahlbusana et Lehningensis nostris temporibus subscripserunt. Secando volumine continentur: Confessio Bohemien, Czengerina, Consenses Sendomiziensis, Acta synodi Thoruniensis, declaratio Thorunienis, confessio Galticana, Articuli XXXIX. ecclesiae Auglicanae, consissio Scotica prior et posterior. Sequentur appendices, in quibus exhibentur: Zwinglii fidei ratio, formula consensus Helvetica, confessio Augustana et professio fidei catholicae secundum concilium Tridentinum ex bulla Pii IV.

Paulio ante Backium, qui huius collectionis editor fuisse dicitur, Jql. Jac. Messius idem ceperat consilium. Is enim confessiones
Helveticas inm anno MDCCCXXVIII. lingua vernacula edendas
cultavit hoc titulo: Sammling symbolischer Bücher der reformirten
Kirche für Presbyterien, Schullehrer, Confirmanden und Alle, welche
eine Union auf dem Grundle der heilelmen Lehre und in der Eiglieit
der alten wahren Kirche Christi winschen. Erster Theil. Neuwied
1828, sed anno demum MDCCCXXX. secundum subsecutum est
volumen, in quo leguntur: confessio Tetrapolitana, catechismus ireidelhergensis, confessio Marchica, colloquium Lipsiacum, declaratio
Thornniensis et confessio Augustana.

1. ... Quamquam multae nostris temporibus extant escunc librorum collectiones, qui ecclesiae reformatae symbolici dici possunti mulla tamen viris doctis omni ex parte satisfecisso putanda est. I listerpretationes enim, quae commemoratae sunt, germanicae etsi cognitionem illorum librorum adiuverunt et auxerunt, accuratioribus tamen theologorum studiis parem utilitatis afferunt, quam doctissimo cuique ad limpidos fontes, unde isti hauserunt, redeundum sit. Collectio Oxoniensis, si illae eiusdem partes respiciuntur, quae ad ecclesiam reformatam pertinent, finibus iusto arctioribus vircumscripta ett. Eodem vitio quam laboret corpus et syntagma, eliam raritas exemplarium accedit. Neque Augustius in hac re ab omni culpa liberari potest. Quamquam enim libris, quos coipus illud exhibuit, plures, qui huc pertinent, addidit, velut confessionem Marchicam, colloquium Lipsiacum, declarationem Thoruniensem, formulam consensus Helveticam et duos catechismos, Generensem scilicet et Heidelbergensem, alios tamen, verbi causa Zwinglii articulos sive conclusiones, einsdem fidei rationem et expesitionem, theses Bernenses, Consensum Tigurinum et Genevensem prorsus omisit. Neque quos collegit et edidit, ita disposaitout ex ipso ordine, quo modo ecclesiarum reformatarum consensus sonstitutus sit et mutatus, facile apparent. Accedit quod ,prologos atque epilogos angularum confessionum, "una cum subscriptionibus paucis exceptis emisit", quanta im iis inesset auctoritas et gravitas fere ablique. Praeterea ne indicavit quiden quibus singularum confessionum editionibus usus sit quarunque textum typothetis describendum tradiderit. Et quem exbinit, esm in omni genere vitiis et erroribus corruptum esse inteligent omnes, qui unam alteranive primas partis confessionem cum retere aliquo exemplari diligentius comparaverint.

Quae quum ita sint, Mauritii Rödigeri consilium libros-reformatie ecclesiae symbolicos denuo edendi laude sane dignissimum fuit. Voluit autem ille totum opus in duas dividere partes atque officio no ita satisfacere, ut prior pars eas complecteretur fidei confessione ac declarationes, quibus: consensus ecclesiarum reformatmum castinus mutatusque probaretur. Quare primo loco ponenda esse cassit scripta ab H. Zwinglio ipso eiusve ingenio composita: artiolos scilicet LXVII. a. 1523, theses X. Bernenses a. 1528. editas, Zwejii fidei rationem a. 1530. eiusdemque expositionem Christianae ide a 1531., denique confessionem fidei Basileensem priorem a. 1534. compositam. His addere animum induzerat scriptum ex syncetismo Buceri oriandam, Helveticam priorem sive Basileensem poteriorem fidei consessionem anno 1636., cui scripta subrungenda esse existimavit, quae a Calvine ipso eiusve principiorum asctoritate essent composita, Catechismum Calvini a. 1545., Consensun Tigurinum a. 1549., Consensem Genevensem a. 1551., Confessonem fidei Gallicanam a. 1559., Confessionem Scoticanam a. 1560., adnexa Scotica altera: s. 4681., et Confessionem Belgicam a. 1561. la fine huius partis penese veluit scripta ex Palatina religionis emendatione orta, catechiesin spilicet Palatinam sive Heidelbergensem a. 1563. et confessionem Helvetigam postenierem a. 1566. Alteram partem componi voluit ex: iis fidei confessionibus, quae sunt secundi ordinis: confessione Hungarica Crengerina a. 1570., consenso Stadomirienzi a. 1570., canfessione Anglicana zive articulis XXXIX., mbiquetis articulis XLII. Eduardi VI. a. 1562., confessionibus Anhalinis a. 1581. et 1589., confessione Sigismundi sive Marchica prima 4 1613., Canonibus Derrigacenis n. 1619., colloquio Lipsiaco sive Marchica secunda a. 1631., Declaratione Thorumensi sive Marchica teria a. 1645., confessione Westmonastetiensi sive Paritann a. 1617., et Formula consensus Helvetica a. 1675. Neque in colligendis his omnibus acquiescendum esse existimavis, verum ut duplex adiiceretur additamentum confessio scilicet Tettapolitana a. 1530.

et Bohemica a. 1532. neccessarium esse duxit. Et textum omnium illerum, quae mede commemoratae sunt, confessionum aut ex editione principe, aut ex ea placuit repetere, quae maximum adepta esset auctoritatem, addita ex optimis editionibus acripturae diversitate. Quod ille propositum, quamvis plurimas et maximas difficultates haberet, non tenuisset solum acerrime, quae eret fa vire praestantissimo alacritas studiorum atque assiduktas, verum etiam adsecutus esset strenuissime, nisi praematura sum more et amicis, qui eum colebant, et familiae, quae eurae cordique erat, et literie, quas diligentissime tractabat, in flore actatis eripuisset. Cum alia multa, quae suscepturus erat, tum hoc opus reliquit paene intactum. Quare quum mihi multis et molestis, quae nullo cum literis vinculo confuncta sunt, negotiis mirum in medam distracto illa et colligendi et edendi officium a fratre mortui, viro doctissimo, et uxore honestissima demandaretur, diu dubjus haesitavi, utrum honorificis corum votis satisfacerem, an aliis et doctioribus et sagacioribus itemque negotiorum diversitate ac multitudiae non oppressis eam provinciam relinquerem. At vere ad novam hanc collectionem instituendam ipsius me movit Rödigeri memoria. Nos enim multos per annos arctistimo et amicitias et studiorum vinculo ita iuncti fuimus, ut alter alterum in studiis criticis, exegeticis, historicis omni mode adiuvaret. Queties paulio ante illius obitum de historia artis paedagogicae, quam mihi tunc sumpetram scribendam, confabulati sumus! Quoties familiares contell cum illo sermones de ipsa hac librorum symbolicorum collectione! Quae omnia recordatus non potsi equidem operam meam, quantulacunque est, iis denegare, qui mortui amici res curandas susceperant. Neque me poenituit operae in hee libro positae, praesertim quum multi mea studia et adiuvarent et sublevarent. Nactus enim sum Wichmannum. theologiae candidatum, omais laboris socium, qui magna cum assiduitate et diligentia veteres librorem symbolicorum editiones exscripsit et plagulas typographicas Halas transmissas accurate correxit. Practerea omnes, ques precibes adii, viri docti, ut editiones, quas vel ipsi possidebant, vel e bibliothecis ipsorum curae traditis adipisti poterant, benevole mecum communicarent, preces meas insigni com humanitate ratas habuerunt. Prae caeteris amplissimis verbis gratiae agendae sunt Fritzschio V. V., theologo Turicensi, qui non solum

libros ab ipeo arcessitos celescime ad me transmisit, verum etiam in bibliothecis perscrutandis rerum mearum studiosissimum se praestitit, et cos invenit vel codices manu scriptos vel vetusta librorum symbolicorem exemplaria ipse accurate contulit mihique scripturae diversitates inde excesptas altro tradidit. Hinc factum est, ut illius viri optimi benevolentiae singulari et indefesso studio in prima prioris partis sectione multa deberentur nova. Neque preces meas repudiaruat Wilkenii, Wineri, Ullmanni, Henkii, Rankii aliique, quos per literas hisce de rebus rogavi, et tamen quod Beckius quoque expertus est, ne unum quidem confessionis Westmonasteriensis sive Puritanae exemplar usquam acquirere potui. Quamquam igitar in describendis singulis fidei confessionibus et declarationibus eum ordinem secutus sum, quem praescripserat Mauritius Rödiger, ut confessionem Westmonasteriensem omitterem, dira me coëgit necessitas. In fine totius operis loco eius alia eaque non minoris momenti addita est. Quibus expositis nihil iam restat, quam ut primum de origine singularum, quas typis exprimendas curavi, confessionum, deinde de illarum editionibus, denique de ratione, quam ego in iis edendis secutus sim, paucis exponam.

## 1. ARTICULI SIVE CONCLUSIONES LXVII. H. ZWINGLII A. 1523.

H. Zwinglio, quum ingentes, quas nova ipsius doctrina excitaverat turbas, animadverteret, saepe et diligenter secum reputanti, quancido et mala, quae ecclesiae emendationem sequebantur, sine perissio propulsaret, et simul firma ecclesiae reformatae iaceret fundamenta, optimum videbatur esse, utrumque senatum precibus adire, ut disputationem intex catholicos et novae doctrinae sectatores haberi concederet. Quo consilio probato senatus Turicensis et esses illius terrae clericos et episcopum Constantiensem eiuque legatos publico ad disputationem invitavit diplomate, quod seepius typis expressum nuper ab Hottingero et Vögelio, qui Bullageri historiam reformationis ex ipsius autographo ediderunt, Vd. L. p. 84. 85. repetitum est. At Zwinglius, ne pugnae capidi, ut Bulingeri verbis utar, queri possent, ignorasse se, de quibus rebus faisset disputandum ant certandum, articulos edidit LXVII.,

1

qui gravissima placita continent, quae catholicoram dectrinae opposita ab ipso iam plures per annos et scriptis et sacris orationibus tradita erant et divulgata. Disputatio die constituta (d. XXIX. mens. Ian.) habita ecclesiae emendationi multum utilitatis attulit. Zwinglius enim dicendi occasionem coram amplissima et laicorum et clericorum corona adeptus responsis et expositionibus praeclaris et viro docto dignissimis cum alios multos in suas partes transdoxit, tum iisdem artibus effecit, ut senatus Turicensis inde ab eo tempore palam multa catholicorum dogmata et instituta abrogaret. Quomobrem assentiri debemus Gerdesio, qui in introductione in historiam evangelicam saec. XVI. Grön. 1744. p. 221. gravissimum articulorum argumentum prudenter perpendens .eos cum notissimis Lutheri thesibus in hunc modum comparavit: "Quomodo "Lutheri theses adversus indulgenties, quas Nr. XI. exhibuimus. "Saxonicae reformationis fundamentum stravisse dici possunt, eo-"dem id de his Zwinglii conclusionibus potest adfirmari, iis Hel-"veticam inaedificatam fuisse reformationem."

Caeterum conferantur de illa disputatione Turicensi: H. Bullingere Reformationegefchichte nach bem Autographon herausgegeben von J. J. hottinger u. S. S. Bogeli. Frauenf. 1838. Bnb. 1. S. 97. ff. Sagittarii Introduct. II. 1504. sq. Hornbeck Summa controversiarum p. 241. sq. Hottinger historia ecclesiast. Saec. XVI. P. III. p. 628. sq. Ruchat histoire de la réformation de la Suisse. Genf. 1727. Tom. I. p. 157. sqq. Arnold Regergeschichte 1740. XVI. 1158. I. L. Hoss Lebensbefchreibung M. Ulrich Zwinglis, aus bem Frangofifchen, nebft einem literarifchshiftorifchen Anhange von Leonb. Afteri. Butich. 1811. S. 137. ff. S. 356. ff. Lud. Wirz helvetifche Rirchmgefchichte, fortgefest von Deld. Rirchhofer. Abl. 5. 6. 19. ff. Articulorum editiones, quae mihi innotuerunt, diversi sunt generis: aliae articulos exhibent sine actis et sine interpretatione, aliae vel acta disputationis vel articulorum interpretationem vel utmanque addent; quas si indicamus omnes, neque versiones latinas seque eas omittere licebit editiones, quae operibus maioris ambitus insertae sunt.

1. a. Editio omnium princeps en est, quam H. Zwinglius ipse ante disputationem typis exscribendam curavit, hoc titulo: Dis nachbestimpse artifel und meinunge beten ich hulbrich 3mingli

mich In ber lobliche flatt Zurich geprediget habe, vs grund ber geschrifft bie Theopneustos (bas ist vonn gott ingesprochen) heißt, wie embat mich mitt bero genante article zebeschirme vil erobre. Bu wo ich jet beruerte geschrifft nicht recht verstünde, mich bessers verstandes doch vs egedachter gschrifft berichten lassen. S. a. et l. ma plag. in IV. In citarda illa huius editionis inscriptione consentit Hallorus in biblioth. hist. Helvet. Vol. III. p. 76. nr. 174. cam Usterio in append. histor. iam supra laudata p. 358. litt. a., hic tamen addit quae in sine reperiuntur verba: hie unbernem sich keiner zu stryten mit sophistry ob' mensche tandt, sund' köme bie geschrifft für ein richter ze haben, damit man die Wahrheit oder sind, oder so sy funden ist, als ich hoss, bhalt. Amen. Das wast gott.

b. Secunda editio a superiore Hallero teste literis tantum differt et orthographia; si vero Usterium p. 395. b: sequeris, utriusque diversitas imprimis in eo posita est, quod illius pagina prima nibil continet nisi eum quem supra descripsimus titulum, in hac vero eadem pagina praeter titulum septem primos exhibet articulos.

c. d. Tertia, quae disputatione peracta prodiit, Usterio teste p. 359. c. sic inscripta est: Articel, fo herr Blrich 3winin auf Dorns flag vor Lichtmef Unno DR. D. XXIII. offentlich bifputiert, und mit ber Evangelifden Barbeit behalten hatt. — Furschrifft eines erfamen Raths der Stat Burich, an alle Pfarberr, Leutpriefter, Seelforger und Predicanten jrer herrichaft, newlich aufgangen. Sine anno, sed addito supra tituli figuram urbis nomine Turici, una plagula form. 4. Rodem modo haec editio citata est in Feuerlini bibliotheca symbo-Lea P. 2. p. 164. Nr. 5. hac tamen nota praemissa: "Sunt mili \_horum 67. articulorum duas editiones, formae 4., unius plagulae, sola "typorum, orthographiae et figurae, titulum ornantis, diversitate dis-"cernendae." Ista vero omnia si cum iis conferimus quae în Wirzii eccl. helvet. historia a Kirchhofero contin. Vol. V. p. 23. narrata sunt de articulorum editione, quae Hummelbergii cura Augustae Vindeacorum prodiit, non possumus quin alteram illarum Augustae, alteram Turici, typis exscriptam esse statuamus, et propterea coniecturam in opp. Zwingl. ex edit. Schul. et Schulth. Vol. I. p. 113. propositam, hanc editionem Turici prorsus incognitam fuisse, reiiciamme.

e. f. Quam Usterius I. c. p. 359. d. quarto loco affert scriptio-

nem quomedo ea cum articulorum editione cohaereat, quam ipse sub lit. c. laudavit, equidem, quoniam hanc rem non satis accurate exposuit, diiudicare nequeo. Id tamen ex epistolis a Fritzschio V. V. ad me missis pro certo affirmare possum, articulos una cum senatus consulto, quod disputationem sequebatur, prodiisse sine a. et 1. fol. 8. form. 4. hac inscriptione: Articlel, fo herr Ulrich 3mingly uff Dornitag vor Lvechtmeff Unno MDXXIII. offentlich disputiert, und mit ber Evangelifchen Barbeit behalten hat. - Fuerfchrifft eines erfamen Raths ber fatt Burich, an alle Pfarherr, Leutpriefter, feelforger und Predicanten irer berifchafft, newlich uffgegangen. - Ab= fchend und Befchluff uf obgemelte Artidel und befchrieben Disputa= tion, von eim erfamen groffgen Rath Burich, bas Evangely frey on menfchen Bufat zu predigen. Ab hac editione differt fortasse quam laudat Hallerus L. c. p. 76. No. 175 .: Artikel fo Ulrich Zwinglin No. 1523. offentlich bisputiert. Borfchrifft bes Rathe an ihre Geiftlichkeit famt Abicheib von ber Disputation. Burich 1523. form. 4.

- g. Sexts, quae quintum locum apud Usterium l. c. p. 360. lit. e. tenet, memoratu dignissima est, quia eiusdem editor articulis narrationem de disputatione praemisit brevem quidem et apertam, nec tamen omni ex parte probabilem. Cfr. Zwinglii Opp. ex edit. Schuleri et Schulthessi Tom. 1. p. 112. 113. Titulus, quo inscripta est, congruit cum illo, quem lit. c. et d. exhibuimus, his tamen additis: Ain kurtzer begroff, Whe die Fürsichtigen Knd weys Hezzen Bon aim Ersamen Radt von Burch Haben wellen von wegen ber Götlichen warhapt ain bepstandt thun. Aber die wort mügen en nit undergon. Den spruch hond die frümen Christen gefaßt, Sp werent jns nyemant zuden son. 2c. sol. 8. sorm. 4. s. a. et l.
- h. Denique articuli extant ling. vern. apud Bullingerum in hist. eccl. ex. edit. Hottingeri et Vögelii Tom. I. p. 86. 90. in Zwinglii Opp. ex. edit. Schuleri et Schulth. Tom. 1. p. 153—157.; sermone latino in opere articulorum deinceps afferendo, in Gerdesii historia reform. Tom. 1. inter monumenta antiquit. p. 221—227. in Zwing-lii Opp. Vol. I. fol. 1. 2.
- 2. a-e. Paullo post disputationem historiam eius conscripsit Erh. Hegenwaldus sic inscriptam: Handlung ber versammlung inn ber lobliche ftatt Burich vff ben XXIX. tag Jennere, vonn wegen bes hepligen Evangelii swifche ber ersamen treffenlichen bottschafft

von Coffenta: Sulbrichen 3mingli prebigere bes Evangelif Chriffi: va gemeiner priefterichafft bes gantgen gebiets ber egenanten ftatt Burich vor gefegnen rabt befchehe: im MDXXIII. Jar. Titolum sequitor dedicatio ad Johannem Jacobum Rusingerum abbatem quae tertio Martii die scripta est; hanc excipit mandatum senatus Turicensis, cui acta disputationis subiuncia esse inter omnes constat. Sed utrum in omnibus huius historiae editionibus articuli quoque 67. additi sint nec ne, adhuc dubitari potest. Hallerus l. c. Vol. III. p. 74. No. 170. tres affert editiones, Frankius in catalogo bibliothecus Bunavianas Tom. III. Vol. I. p. 291. 222. quatuor, Usterius, l. c. p. 356 - 358. quinque, quarum prima, etsi eam accuratissime descripsit, tamen ne verbum quidem de articulis habet. Quam descriptionem si sequimur articulos in illa editione non legi, sed ultima einsdem verha haec fuisse statuamus necesse est: Das ist fume u. inhalt, aller handlung und reben, off ben tag ju Burich te. vor geseffnem Rabt, burch bie lobwirdig bottschaft Bischoffs von Ceffett und meifter Birichen Zwingli Chorherr und predicant im groffen munfter ju Barich, ouch anber boctores und berre baju ges genwartig beschehe vff got und tag wie vorstat im XXIII. jar, bes XXIX. tags Januarij. Sed si Schulerum audimus et Schulthessium. qui nostris temporibus Zwinglii opera ediderunt, in contrariam partem trahimur. Hi enim quamquam in sua opp. Zw. editione Vol. I. p. 111. affirmant, se eam Hegenwaldi historiae editionem, quae prisam apud Usterium teneat locum, typis repetendam curasse, arțicales tamen addunt p. 153. in hunc modum: Das ist fumma und whalt aller handlung . . . . bes 29. tags Januarit. - Dife nachbe= fimmten artifel und meinungen betenn ich Sulbrych 3mingli zc. Userius igitur et operum Zwinglianorum editores inter se pugnant; sed via et ratio in promptu est qua eorum dissensus explicetur. Prima cain, de qua hactenus dictum est editio, teste Usterio l. c. p. 357. cessat plagulis X., sive foliis XL. form. 4., secundam vero, quam Puzeri annales No. 2008. testificatus citat, huic primae omnino repoadere, sed fol. XLIV. sive pag. LXXXVIII. implere, eam igitur folia IV. plus habere dicit. In his, quae primae desunt editioni, articulos excusos, Schulerumque et Schultessium non primam sed ecundam editionem secutos esse censeo. Tertia, quam Usterius 1-359. lit. c. attulit, citatur etiam ab Hallero I. c. in hunc modum:

?1

ŗ

;

1

ď

-1

Sandlung ber Berfamlung inn ber loblichen Statt Burich auff ben XXIX. Tag Jennets von wegen bes hapligen Guangelli ampichen ber erfamen trefliche Botichafft von Coftents, Sulbrichen 3mingli Dres bigers bes Guangelii Chrifti vn gemainer Priefterfchafft bes gantgen Bebiets ber egenanten Stat Burich por gefegnem Radt befcheben, im Jar 1523. Orthographia, quam in ipso titulo editorem secutum esse videmus, prorsus diversa docet, hanc editionem ab illis differre. Constat autem Hallero teste pag. LXXXVIL form. 4. Annus et locus, quo prodiit, non indicati sunt. - Quarta anno 1523. Augustae Vindelicorum in officina Silvani Ottmari fol. XXXVIII. form. 4., quinta fol. XXIV. Lipsiae apud Stökelium typis expressa Cfr. Hallerus l. c. p. 74. No. 170, Catal. bibl. Bunav. l. c. p. 292. Panzeri annales No. 2009. 2010. Usterius L. c. p. 258. d. e. Zwinglii Opp. ex. edit. Schul. et Schulth, l. c. p. 111. Hanc disputationis historiam in latinum sermonem transtulit Gualterus, Usterio teste l. c. p. 362. hoc titulo: Acta disputationis primae, quae S. P. Q. T. consensu inter R. D. Constantiensis episcopi legatos et D. Huldrychum Zwinglium, omnesque Tigurinae urbis et agri ecclesiarum ministros instituta et transacta est: Latinitate donata Rod. Gualthero interprete. Recepta est in Zwinglii Opp. Tom. I. fol. 607 - 623.

3. a. b. Huldr. Zwinglius quum articulos publici iuris faceret, haud dubie speravit fore ut disputatione cum catholicorum theologis instituenda optimam occasionem suam doctrinam desendendi et articulos suos susius explicandi nancisceretur. Qua spe adversariorum artibus frustratus articulorum interpretationem lingua vernacula conscripsit, eandemque thesibus suo loco insertis typothetis exprimendam tradidit. Huius libelli duae extant editiones, orthographia tantum et notis margini appositis diversae, sic inscriptae: Uslegen unb grund der schlußreden oder Article burch Suldenden Suingli Butich off den XIX. (XXIX.) tag Jenners im MDXXIII. jar Bisangers .... In fine haec leguntur: Gettuckt burch Christophorum Froschotwer in der soblichen statt Butich, pagg. DVI. sorm. 4. Fenerlin l. c. II. 164. Haller l. c. p. 75. No. 173. Ruckat l. c. I. p. 173, Usteri l. c. p. 364. Wirz l. c. Vol. V. p. 83. Zwingl, Opp. ex edit, Sohul. es Schulth. Vol. I. p. 169 sq.

Neque desuerent, qui articulorum interpretationem a Zwinglio

profectam in latinum sermonem verterent. Operae ca in re positae historiam diligenter narravit Bullingerus in historia eccl. reform. Vol. L. p. 90., ubi haec extant: Die vflegung und befestigung bifer articlein. ift imm trud vom Zwingli noch bifes 1523. jars, uggangen, in bem hommonat, in Tutfcher Sprach, hernach ouch in Latin vertolls metfot burd DR. Leo Jub. Doch nitt aller Dingen. Aller Dingen aber burch S. Rabolffen Baltharten. Illius interpretationem citat Usterius L. c. p. 364. in hunc modum: Opus Articulorum sive Conchesionum a sanctae memoriae clarissimo viro Huldrycho Zuinglio in vernacula lingua conscriptum, nunc vero a Leone I u da e in latinam versum, recens quidem natum et nunc primum impressum Math. II. Venite ad me etc. Tiguri excudebat Christophorus Froschoverus Mense Martio a. MDXXXV. fol. 371. 8. cum praefatione Bullingeri. Alia huius interpretationis editio commemorata est in Zwinglii Opp. ex edit. Schuleri et Schulthesii Vol. I. p. 170. inscriptione paullulum ab illa diversa: Opus articulorum sive conclusionum a sanctae memoriae clarissimo viro Huldrycho Zuinglio in vernacula lingua conscriptum, a Leone vero Judae in latinam versum. Cuius argumentum versis aliquot paginis invenies. In fine haec posita sunt: Tig. excudebat Christoph. Froschouerus. Annus, quo prodiit, son indicatus est. Caeterum constat foliis 15. paginarum numeris non signatis et pag. 525. form. 8., neque silentio licet praetermittere, theses sive conclusiones sic inscriptas esse: Religionis antiquae et vere christianae potissima capita ad avitae veritatis candorem pura simplicitate summaque diligentia excussa, opera clarissimi viri D. Chariei Cogelii olim in Alemannica, nunc ab Arieo Confessore in latina aedita, cujus elenchum in sequentibus paginis invenies. Et haec Leonis Iudae interpretatio, quamquam mutilam eam fuisse omnes qui de ea exposuerunt testantur viri docti, tamen in Zwingl. Opp. Tom. I. fol. 1-109. recepta est. Quam Bullingero teste curavit Rodolffus Walthartus, quem eundem fuisse atque illum, qui supra Rudolphus Gualtherus nominatus est, coniectura satis probabili assequi licet, ea adhuc neglecta est, quum neque ab Usterio neque a novissimis operum Zwinglianorum editoribus commemorata sit.

4. Denique afferenda est en quam Feuerlinus 1. c. p. 164. No. 7. protulit sie inscriptam: Handlung ber verfamlung inn ber loblichen

ftat Barico auf ben XXIX. tag Jenners, von wegen bes b. Euangelli zwifden ber erfamen treffenlichen botichafft von Coftentz. Sulb= rochen 3mingli predigers bes Eu. Christi, ond gemainer priefterfchafft bes gantzen geppets ber egenannten fat Burich vor gefegnem rabt beschen Im Jar 1523. 4. Et hanc quidem ultimo loco posui, quia ex eiusdem descriptione apud Feuerlinum apparet, eam non solum acta disputationis, verum etiam articulorum continere interpretationem. Neque tamen negare possum me in hac editione citanda adhuc dubium haerere; primum quoniam inscriptio eius, si ab orthographiae diversitate vix memoratu digna recedis, prorsus cum titulis supra 2. c. allatis congruit; deinde quoniam in ipsa inscriptione articulorum interpretatio non commemorata est; denique quoniam saepius accidisse suspicor, scripta minoris ambitus in eadem officina, eadem charta adhibita et singulatim typis expressa a bibliopegis tantum in unum corpus ita redacta esse, ut quum in singulis foliorum et paginarum numeri pro more illius temporis omissi sint, plures eiusdem scripti editiones statuantur, quam revera editae sunt. Sed accuratior harum rerum disquisitio theologis Helveticis relinquenda est.

Ego illam editionem typis exprimendam curavi, quae No. 1. lit. e. commemorata est; scripturae diversitatem addidi ex Zwinglii Opp. a Schulero et Schukhessio editis, ita tamen ut leviora, quae orthographiam tantum et interpunctionem spectant, prorsus omitterem. Latinam interpretationem dedi ex opere articulorum quod supra memoravi.

#### 2. THESES BERNENSES.

Quod Turici illa, quam modo commemoravimus, de articulis LXVII. disputatione effectum est, idem Bernae effectum iri ea, de qua nunc agimus disputatione ipsi senserunt catholici. Vix enim die XVII. Novembris anni 1527. senatus consultum cum saepe alias tum nuper in Bullingeri historia reformationis ab Hottingero et Vögelia edita Vol. I. p. 395. sqq. repetitum, quo publica indicabatur disputatio, publici iuris factum erat, non solum complures, quae catholicae religioni summo studio deditae erant, Helvetiorum civitates periculosos Bernensium conatus planissime reiecerunt, verum etiam imperator Carolus V., quum epistola ad Bernenses data postulares

at disputationem is aliad tempus different, eam perturbare voluit et impedire. Sed omnes frustra operam conterebant. Senatus Bernensis in sua permansit sententia, reipublicae certe saluberrima: Franciscus Kolbius et Berchtoldus Hallerus decem theses lingua vernacula compositas Turicum miserunt, ubi ipsius Zwinglii auspiciis typis expressae sunt et sigillatim et una cum libro sic inscripto; Radtschlag haltender Disputation ju Bern 1527, pagg, XI. form. 4 in valeus editae. Cfr. Hallerus in biblioth. histor, helvet. Vol. III. p. 115. No. 313. et Ioh. Iac. Hettinger in historia. foederat. civit. Helv. Turic. 1829. Vol. II. p. 166. not. 41. Disputatio igitur coram magna et concitata hominum multitudine inde a die VII. Ianuarii anni sequentis usque ad diem XXVI. eiusdem mensis et anni instituta est. Historici quidem, ubi tempus, quo Bernae a summis illius aeri theologis a Zwinglio, Oecolampadio, Bucero, Capitone, Hallero, Kolbie, aliis contra catholicos certatum sit, definiunt, in diversas abount partes: Ich. Honr. Hottinger in histor. eccles. N. T. saec. XVI. P. III. p. 649. disputationem die XVII. Decembris anni 1527. habitam esse scribit, sed diem, quo senatus eam decrevit, cum primo disputationis die haud dubie commutavit. Neque Ruchatum moror, quippe qui vel ipse in computandis diebus lapsus sit, vel typothetarum errorem admiserit. Extant enim in eiusdem historia reformationis helvet. Genev. 1727. Tom. II. p. 24. haec verba: Ladispute dura 19 jours consécutifs, sans interruption que d'un jour-Elle commença le Lundi premier Janvier et finit le 27. On disputa les Dimanches tout comme les autres jours. Sed ipsum etiam Hallerum in has re exponenda errorem commisisse memoratu certe dignissimum est. Opinatur enim I. c. Vol. III. p. 116. disputandi initium factum esse die VI. Ianuarii, die lunae; at ex actis disputationis, quae deinceps commemorabuntur, et quibuscum Bullingerus libr. cit. Vol. I. p. 432., Stettlerus in Chron. Tom. II. p. 4. Ich. Iac. Hottinger in histor. eccl.: helvet. Turic. 1708. Vol. III. p. 403. aliique omnes consentiunt, constat, disputationem septimo demum die Ianuarii, die Mertis, inchoatam, eandemque die XXVI. Ianuarii finitam esse omnes historici et literati uno ore tradont.

Conferentur de illius historia: Iacobi Monasterienois Sacerdotio Soloderensis Epistola de rebus in Disputatione Bernensi gestis in Ich, Henr. Hottingeri hist. eecl. saec. XVI. Tom. III. p. 639. Bucsri praesatio ed Knarrationem in ev. Iohannis summam Disputationis et Resormationis Bernensis complectens. Argentor. 1528. Bullinger l. c. Vol. I. p. 395—446. Stettler Schweiserchronit Thl. 1.
S. 666. ff. Th. 2. S. 1. ff. Chpk. Luthard Diputationis Bernensis...
desensio.., libr. II. Bern. 1660. Ruchat Histoire de la résormation
de la Suisse Tom. II. p. 24. sqq. Sam. Fischer Seschichte ber
Disput. u. Resorm. in Bern. Bern 1828. G. J. Ruhn Die Resormas
tion Berns im 16. Jahrh. Bern 1828. Melch. Kirchhofers
Berthold Haller, ober die Resormation in Bern. Zürich 1828. Joh.
Jac. Hottinger Seschichte der Eidgenossen während der Beit der
Kirchentrennung. Zürich 1829. Abthlig. 2. S. 103. ff. Zwing li's
Werte von Schuler und Schulthes. Th. 2. Abth. 1. S. 77. ff.

Finita disputatione qui civitati Thuriensi fuit a tabulis publicis quique cum tribus aliis iussu senatus notarii munere in disputatione functus est, Turicum se contulit ibique teste Hallero l. c. Vol. III. p. 116. No. 317. acta disputationis edidit apud Christophorum Froschouerum. Prima, quae eius cura horum actorum prodiit editio ea videtur fuisse, quam in Feuerlini bibliotheca symb. p. 169. No. 12. commemoratam esse video hac inscriptione: Sanblung ober Acta gehaltener Disputation ju Bern in uchtland. Dif gesprech ift beschloffen ben 26. Jan. 1528, gebrudt ju Barich 23. Mart. 1528, 4. Eandemque Hallerus I. c. secundo loco nominat, addens eam contineri foll. 245., pagg. 490. Secundam vero primo loco posuit. eamque hoc titulo insignitam esse prodidit: Hanblung ober Acta ge= baltener Disputation zu Bern in Uechtland. fol. 282. p. 564. form. 8. In fine haec extant: Getruckt zu Burich by Chriftoffel Froschaus er am 23. Tag Aprellen. Haec, quippe quae a notario publico non sine publica auctoritate institueretur, saepius, eodem Hallero id affirmante, repetita est, velut Argentorati eodem anno form. 4. et Bernae bis a. 1608, form. 4, et 1701, form. fol. At theses iam ante disputationem saepius prelo subiectae fuerant. Editio princeps, quae Zwinglii auspiciis prodiit, iam supra commemorata est. Addatur necesse est alia, quam inter disputationem apparuisse existimo hac inscriptione: Die Schlugreben aber welche Franciscus Rolb und Bertolb Saller uf bem Synobo ju Bern Ao. 1528. Antwort und Bericht geben. dimid. plagul. form. 4.

Caeterum repetitae sunt in Bullingeri hist. reform. Vol. I. p. 398. 399. in famoso Eccii libello: Berlegung ber Disputation att Bern M. 1528. form. 4. a. l. cfr. Eccii Opp. Vol. III., in Zwinglii Opp. ex editione Schuleri et Schulthessii una cum actis disputationis Vol. II. p. 76. sq. et in Lutheri Opp. ex ed. Walchii Tom. XVII. p. 2008.

Latinam haram thesium interpretationem ipsum Zwinglium dedisce testis est Ioh. Iac. Hottinger in historia confoederat. civit. Helvet. Part. 2. p. 106.

Reo vero eas exprimendas curavi ex ea actorum disputationis editione, quam mense Aprili a. 1528. Turici prodiisse antea dictum est. Latina carum interpretatio repetita est ex opere Luthardi. p. 168. 169. quod hac inscriptione ornatum esse Fritzschius V. V. mecsm communicavit. "Disputationis Bernensis sive decem conclusionem in disputatione Bernae Helv. a. MDXXIIX. omnibus in territorio Bernensi et vicinis D. D. episcopis, abbatibus, praepositis, theol. doct., canonicis, decanis, monachis et sacrificulis ad examinandam propositarum explicatio. Et contra adversarios, praecipae lacobum Schuler eccles. collegiatae S. Nicolai decanum proton. apost. S. S. theologiae doct. et quondam vicarium ac officialem episc. Lausan. Friburgi Helvetiorum defensio. Cum descriptione anni urbis canditae: situs: augmenti reipubl. vitae clericorum: causarum mutatae religionis: disputationis: synodi Bernae habitae: turbatae ecclesiae ab Hubero et Alberio. Autore Christophoro Luthardo, in schola Bernensi Professore Theologo. Libri duo. Excudebat illutrissimae reipublicae Bernensis typographus, Georgius Sonnleitnerus MDLX. fol. "

#### 3. ZWINGLII FIDEI RATIO.

Quum ipse Zwinglius, qui factum sit, ut fidei rationem "citra "gentis suae praciudicium" exponeret et "ad Carolum Romanorum "imperatorem Germaniae comitia Augustae celebrantem" mitteret, ipsa in brevi illa quam rationi fidei praemisit praefatione (p. 16.) aperte declaraverit, mihi nihil relictum est quam ut de iis, quae mihi innotuerunt, editionibus paucis exponam. Editio omnium princeps ea est, quam Zwinglius suis auspiciis typis expressam imperatori tradi iussit. Prodiit, ut in illius fine dictum est, Tiguri apud

Christophorum Froschover inscriptione quam totam neque in Feuerlini bibl. symb. P. 1. p. 124., neque apud Hallerum in bibl. hist. helv. Vol. III. p. 132. Nr. 361., neque in catal. biblioth. Bunavian. p. 1208. b. reperi. Usterius vero in libr. supra cit. p. 630. Nr. 65. eam indicavit accaratissime. Est autem haec: Ad Carolum Romanorum imperatorem Germaniae comitia Augustae celebrantem, fidei Huldrychi Zuinglii ratio. Venite ad me omnes qui laboratis et onerati estis et ego reficiam vos. Anno MDXXX. Mense Iulio. Vincat veritas. Quae quidem editio repetita est anno 1590. in eadem officina, sed form. 8. et addita Zwinglii epistola ad illustrissimos Germaniae principes Augustae congregatos, de conviciis Eccii; cfr. Haller l. c. et Usterius l. c.; porro in fasciculo, quem sic inscriptum fuisse testatur Feuerlinus in bibl. symb. l. c. P. 1. Nr. 718.: Io. Oecolampadii Dialogus de Patrum sententia de Coena Domini; Huldrichi Zwinglii confessio fidei ad Carolum V. imp.; Phil. Melanchthonis Judicium de Controv. Coenae Dom. ad Frider. El. Pal.; Io. Iac. Grynaei Exomologesis. Basileae 1590. 8. Neque omissa est in Zwinglii Opp. Tur. 1581. P. 2. p. 538-544. Exhibetur etiam in Spiekeri Confessione fidei Augustanae. Berol. 1830.

Eodem tempore, quo Zwinglius primam huius libelli editionem typis exprimendam curavit, apparuit germanica eiusdem interpretatio, teste Escherio, qui hanc rem in disputatione de confessionibus Helveticis tetigit, quae Erschii et Gruberi univers. encyclopaediae inserta est, Sect. II. Tom. V. p. 225. eademque hoc titulo inscripta est z Bu Karoln Römischen Keiser, peşund off dem Rochstag zu Augspurg, Betenntnuß des Glaubens, durch Huldrich Zuinglium. Kummend zu mir ir alle, die arbeitend und beladen sind, und ich will üch roumgeben. Christus Matth. Al. Die Warheyt soll den sig haben. In sine haec extant: Getruckt zu Zürich do Christoffel Froschauer.

Interpretationem Anglicanam commemorat Hallerus l. c.: The rekening and declaration of the faith and helief of Hulrik Zwingly bishop of Zurg, the chief town of Helvetia sent to Charles the V. that now is emperor of Rome, holding a parlement or cownsaill at Ausbrougk, with the chief lords and learned men of Germanye. The Year of our Lord 1530. Translated an imprynted at Zürk. 1543. in 12mo.; testificans Ames typographical antiquities 504. et Hospiniani Hist. Sacrament. II. 101. a. 107. b.

Requidem editionem principem cum ea textus recensione contuli, quam in Zwinglii Operibus extare iam supra dictum est.

### 4. ZWINGLII FIDEI EXPOSITIO.

Odium et invidia inter singulas Helvetiorum civitates, quarum aliae fidem catholicam servarant, aliae sacris reformatae religionis addictae erant, in dies maiora incrementa cepit. Altera pars alteram populis regibusque vicinis infestam reddere tentavit; imprimis vero catholici omnibus viribus in eo laborarunt, ut callidis demonstrationibus, compositis mendaciis, turpissimis calumniis ipsam rerum sacrarum emendationem eiusdemque summos et auctores et defensores in suspicionem vocarent. Sed his artibus non ubique profecerunt; atque imprimis Franciscus, Franco-Gallorum rex anno 1530. quo legati eius relicta Soloduro Turici de pace non turbanda cum Helvetiis egerunt, ecclesiae reformatae mitem se praebuit et benigoum. Quare Huldricus Zwinglius et patriae et religioni Christianae consulens fidei expositionem eo consilio delineare et huic regi mittere decrevit, ut eum in suas partes traberet. cfr. Usteri l. c. p. 641. sqq. Escher in Erschii et Gruberi encyclopaedia univers. s. v. Helveticae confess. Sect. II. Tom. V: p. 226. Scripsit igitur anno 1530. paullo ante mortem eam fidei rationem et professionem. quae in collectione nostra quartum locum tenet, eamque manu scriptam Francisco regi tradendam curavit. Quinque demum post annos publici iuris facta est ab H. Bullingero hoc titulo: Christianae Fidei a Huldrycho Zuinglio praedicatae, brevis et clara expositio, ab ipso Zuinglio paulo ante mortem eius ad Regem Christianum scripta, hactenus a nemine excusa et nunc primum in lucem aedita. Matth. XI. Venite ad me omnes qui laboratis et onerati estis, et ego requiem vobis praestabo. MDXXXVI. In fine haec extant: Tiguri apud Christophorum Froschoverum Anno MDXXXVI. fol. 44. form. 8. Hac Bullingeri editione usus est Leo Iudae, quum Zwinglii fidei expositionem in linguam vernaculam verteret eamque ederet sic inscriptam: Enn turbe flare fum und ertlarung bes Chriftenen gloubes von hulbrychen 3minglin geprediget, und bulang por fynem tob ju epnem Chriftenen Ronig gefchriben. Getrudt au Barich by Christoffel Froschauer. fol. 72. form. 8. Haec

denique Bullingeri editio etiam in Operibus Zwinglii Tom. II. fol. 550. b- fol. 564. b. repetita est; neque hoc mirum esse potest tum propter summam, qua editor apud omnes utebatur, auctoritatem, tum propter praefationis, quam praemisit, conclusionem (cfr. p. 36.), qua omnia ex ipsius auctoris autographo accurate descripta esse, distinctis verbis affirmat. At manuscriptum, quod ab Henr. Bibliandro anno 1532. ex ipsius auctoris autographo transscriptum est, quodque in bibliotheca senatus Turicensis asservatur (9. V. 174. Nr. 7.) editorem scripto Zwingliano veram formam exuisse luculenter demonstrat. Scripsit enim Zwinglius, uti iam dictum est, non ad regem quendam Christianum sed ad Franciscum, regem Francorum Christianissimum. Omnia igitur quae ad id spectant Bullingerus ex arbitrio vel delevit vel mutavit. Equidem ex manuscripto illo Turicensi, cuius collationem Fritzschius V. V. benevole mecum communicavit, vera ubique restitui. Unum tamen intactum reliqui, appendicem de Eucharistia et Missa, quam MS. ante articulum de ecclesia intersertam exhibet, minus apto, ut equidem arbitror, loco (§§. 130-183.).

### 5. BASILEENSIS PRIOR CONFESSIO.

De origine confessionis, quae Basileensis prior sive Mühlhusana dicitur, et de anno, quo ea scripta sit, ambigunt theologi. Alii, velut Zwingerus, I. I. Hottingerus, Ruchatus, Beckius, Ochsius, quorum quae huc pertinent scripta ab Hagenbachio in historia huius confessionis p. 26. not. citata invenies, Oecolampadium, fulgentissimam illam ecclesiae Basileensis lampada, eius auctorem esse dicunt, affirmantque illam confessioni Augustanae, Tetrapolitanae et Zwinglii fidei rationi coaevam anno MDXXX. in comitiis Augustanis Carolo imperatori traditam esse. Sed hanc sententiam reiiciendam esse nostris temporibus Kirchhofer in vita Oswaldi Myconii et Hagenbachius in libro iam citato docuerunt, eosque omnes nostrae aetatis theologos velut Winerum, Escherium, Beckium, Guerikium secutos esse video. Hagenbachius duas potissimum causas cur illi suffragari nequeat, affert, quarum altera in silentio, quo hanc confessionem vel`ii transeunt, qui historiam comitiorum Augustanorum accuratissime descripserunt, altera in fidei sita est confessione, quae ab Oecolampadio profecta eiusdem orationi anno demum MDXXXI.

execute in clericorum synodo habitae addita et ita comparata est, ut cam prima tantum illius confessionis lineamenta continere in sperto sit. Sed ut ipsi lectores de conditione, quae inter utramque intercedit, possint iudicare, Oecolampadii fidei confessionem ex Hagenbachii libro p. 213— p. 217. huc diversis literis transscribendam curavi, ut primo statim adspectu utriusque confessionis et consensus appareat et diversitas.

- Art. 1. Unum simplicissimum natura confiteor Deum, non tres Deca. tres autom unius naturas Personas, consternas et conequales natura, virtute et beatitudine, in quibus nec prior, nec posterior: nec major, nec minor. Illum falcor pracelegisse secum ante omnia secula servandos et propterea in utilitatem humani generis, coelum, terram et omnis, quae in eis sunt, condidiese. Cumque homo rectus et cum liberi arbitrii potestate przeditus ad imaginem Dei, sua sponte in peccatum prolapsus sit, damagtioni totum genus factum est obnowium et infirmata est in nobie optima ad bonum habitudo et pro ea successit, tanta ad peccandum proclivitas. ut nisi per Spiritum sanctum reparemur, nihil vel velimus vel agamus boni. Fateor et Deum a Seculo curam habuisse humani generis misisseque Praecones iustitiae, exhortatores ad invocandum nomen Dei, ante et post dibesiem, patriarchas; deinde utilem et sanctam legem, a spiritu sancto inspiratam per Mosen dedisse, non solum ludaeis, quod ad ceremonias tunc necessariam, sed et nobis utilem, tum quia ad Christum ducit, tum quia legem naturae in nobis obscuratam excitat, similiter ut sanctissima Dei dona Prophetas amplexamur, quum nos de Christo certiores facient.
- Art. 2. Tandom in novissimo tempore praedictum verbum h. e. Filium dei factum esse carnem et humanam naturam divinae naturae in unam Personam iunxisse et factum esse fratrem nostrum, ut filios Dei faceret.
  - Art. 3. Qui de Spiritu Sancto conceptus, natus ex Maria virgine.
- Art. 4. Post vero miracula et sanctiasimam doctrinam et post instituta sancta sacramenta (passus), crucifixus et vero mortuus sub Pontio
  Pilato Praesido, omaino pro peccatis nostris satisfecit, Patrem coelestem
  sebis reconciliavit unică hostiă; sepultum corpus, animam vero triumphasse de inferis et morte, in consolationem patrum, quibus hactenus
  coeli ingressus praeclusus.
- Art. 5—8. Terrio outem die resurreziese corpore, et postquam discipulis satie se estendit resurreziese, vere corpus suum a terra in coolem assumtum quadragesimo dei post resurrectionem. Inde sum venturum indicere vivos, et mortuos confiteor, pios quidem ad possidendum coelum, impies vero ad ignem inextinguibilem.
- Art. 8. 9. Et die quinquagesimo misisse Sp. S. apostolis, qui variis illos donis spiritualibus locupletavit, quo idonei fierent, ad congregandam ex Iudaeis et totius mundi gentibus Ecclesiam in unitatem fidei; quae est. vera Sion et Hierusalem spiritualis per Prophetas praedicta, in que cives sunt qui Christum vere confitentur, et charitate ab aliis non dividantur. Bandem fidem sinceram confitentes, et ut animo non sepa-

rantur, ita symbolis ad hoc a Christo sacratis fidem charitatemque testantur sive sub initium Baptismo, sive in profectu coend Dominica.

Art. 10. Unde et remissio peccatorum et gratiarum actiones ac salus in Ecclesia, cui ad hoc claves datae sunt regni caelorum ita, ut quodquod illa liget in coelis sit ligatum, et quodquod solvat in terris, solutum sit in coelis. Quo nomine et excommunicationem, si legitime fiat, minime contemnendam, sed valde utile remedium (Ecclesiae) a Christo datum confiteor.

Art. 11. Expecto et bona spe diem gaudii, jn qua mortui resurrecturi cum corporibus et omnes a Christo indice sententiam accepturi prout
viserint, et fideles, quorum fides per charitatem operata fuerit, vitam aeternam ingressuros, quorum autem fides ficta, charitatisque nescia fuerit,
et immisericors erga membra Christi comprobata, aeterni ignis cum Diabolo incendiis addicendos.

Art. 12. In iis autem quae ad Sacramentum coenae spectant, confiteor, animas nostras per fidem in mortem Iesu Christi et carne et sanguine pasci et potari, idque pane dominico sancte commendari: non autem corpus Christi verum vel localiter, vel dimensive, sed sacramentaliter adesse, et sic Christum vere credentibus vere adesse. Non habeo inter christiana dogmata, pueros Christianorum non licere baptizari, nullo in casu licere iurare, magistratum non posse agere Christianum, necessario communia omnia Christianis, tolerandas a magistratu imagines, quae provocant ad idololatriam.

Daemoniorum dixerim doctrinam, prohibere cibos et nuptias, non docendam libertatem spiritus. De sanctis et virgine Maria honeste et honorifice loquendum, orationes autem nostras utilissimum esse, ad Deum committere, cuius gloria quaerenda in omnibus.

Haec indubitata mihi sunt; contrariam autem doctrinam ut abominabilem anathematizaverim. In hâc fide, oro fratres, ut unanimes simus et eam confiteri non erubescamus. Quod si qui sunt qui contradicant vel haec suspecta habeant, certis scripturis communiti, oramus ut indicent.

Accedit tertia quae a Kirchhofero l. c. p. 141. not. c. addita est causa, eaque repetita est a ratione et modo, quo Helvetiorum theologi in certamine de coena sacra contra Bucerum disputarunt. Hic enim ut sententiam suam firmaret, saepius ad auctoritatem mortoi Oecolampadii, quae illo tempore longe amplissima fuit, provocavit; at illi in eo refellendo confessionem Basileensem priorem nunquam eo testificati sunt consilio, ut quid Oecolampadius de coena sacra statuisset, demonstrarent; unde apparet eos Oecolampadium non pro auctore huius confessionis habuisse.

Neque quaenam causa eius fuerit atque origo quaerentes aliam, quae diu inter theologos divulgata fuit, sententiam tueri possumus. Fuerunt enim multi, qui cum Lavatero, Hallero, Planckio aliisque

contenderent, ecclesiam Basileensem ad hanc priorem ipsius confessionem componendam iis theologorum Argentinensium obtrectationibus. qua doctrinam de coena sacra spectarent, adactam esse, eamque nihil aliud voluisse quam erroris sibi impositi refutationem. Quam sententiam ut probent, provocare solent ad locum, qui ex epistola Oswaldi Myconii ad Henricum Bullingerum data depromptus est, et his verbis continetur: "Interea tamen ecce conturbor ab Argenstinensibus, tamquam bellum immineat capitibus nostris a nescio quo. "Ferdinando, cuius quidem titulus futurus sit: sacramentum coenae "perperam intellectum. Obiectant enim nobis Coenamesse sine Christo. aquodammodo Tragoedia repraesentans Atreum sine Atreo. Equidem ndico ingenue, illud non prius probari posse, quam et fidem nobis \_abesse probant. Hoc cum nequeant, neque illud poterunt : si fides est "enim, et Christus est, si fides non est, neque Christus est. Misimus aconfessionem nostram, postulantes, quidnam sint responsuri etc." [cfr. Fasslini epp. Ep. 46.] Sed quamquam negari non potest, verba: "misimus confessionem nostram" quibus usus est Myconius et in quibus haud dubie cardo totius disquisitionis versatur, dubiae esse interpretationis, tamen, quum Myconii epistola, ex qua illa verba repetita sunt, nono demum post editam consessionem mense scripta sit, non possumus quin Kirchhofero et Hagenbachio assentiamur, qui confessionem eo tempore quo Argentinenses theologi Helvetios coenam sacram sine Christo habere perhiberent, iam absolutam fuisse censent.

Sed quos modo nominavimus theologi in refutandis aliorum sententiis non substiterunt, verum in originem luius confessionis diligenter inquirentes ad eandem delati sunt coniecturam. Statuunt enim Oecolampadii fidei confessionem, quam supra cum lectorihus communicavimus, iterum iterumque retractatam postremo ab Oswaldo Myconio, Oecolampadii successore anno MDXXXII. in formam publicae confessionis redactam et a Senatu probatam civibusque fidei normam eo consilio propositam esse, ut omnium, qui in civitate Basileensi ecclesiae reformatae sacris addicti essent, consensus contra catholicorum calumnias probaretur, eoque ipsa ecclesiae salus adiuvaretur.

Sed utut haec sunt, confessionem Basileensem priorem anno demum MDXXXIV. publici iuris factam esse constat; neque in du-

bium vocari potest, quin primum lingua vernacula composita et edita, deinde vero etiam latinitate donata sit, etsi Hallerus l. c. Vol. III. 139. contrariam sententiam videtur secutus esse, quippe qui eam a Leone Iudae in vernaculam linguam translatam esse affirmaverit.

Conferantur: Iacob. Christoph. Beckii dissertatio historico-theologica de confessione fidei Basileensis ecclesiae. Basil. 1744. Meldior Kirchhofer Oswald Myconius Antiftes der Basiletischen Kirche. Burich 1813. K. R. Hagen bach kritische Geschichte der Entstehung und der Schickale der ersten Basilerconfession und der auf sie gegründeten Kirchenlehre. Basel 1827. Escher-in Erschund Grubers allgem. Encylopädie. Sect. 2. Thl. 5. Art.: helvetische Confession.

Hagenbachius quatuor editiones notatu dignas esse censet, easque literis A. B. C. et D. signat. Prima, cuius titulum ille ex exemplari desumpsit in quo primum folium manu Zwingeri scriptum erat, p. 32. not. Fritzchio teste, cui in bibliotheca Turicensi integrum exemplar inspicere licuit, sic inscripta fuit : BEfanthnus vnfere benligen Chriftenlichen gloubens, wie es bie tylch ju Bafel halbt. Corde creditur ad iusticiam, ore autem fit confessio ad salutem Rom. 10. 1534. pagg. V. form. 4. Reliquae, si ab orthographia recedis, eodem titulo prodierunt; secunda eodem anno form. 8.; tertia 1591. 8.; quarta 1619. 8.; addenda est quinta anni 1629. 8. omnes et orthographia et literarum formis diversae; vetustiores etiam glossis marginalibus, quae in recentioribus vel raro extant, vel omnino desunt insignes. Ex his una repetita esse perhibetur in libro sic inscripto: Reinod ber Kirchen Gottes in ber Stabt und Landschaft Bafel 1666. p. 15 -30. Neque defuerunt, qui eam verterent. Versio Franco-Gallica extat apud Ruchatum l. c. v. 510 - 526. In latinam linguam primum anno 1561. conversa est; hanc eius interpretationem in corpore et syntagmate confessionum p. 93. sqq. repetitam invenies. iMelior interpretatio ea est, quae anno 1636. prodiit. Omnium praestantissima vero habenda est ea, quae a Zwingero, Beckio et Buxtorfio anno 1647, in usum disputationum edita est, quas illi diebus quibusque Iovis, horis pomeridianis in gratiam studiosorum habendas decreverant. Praeterea invenitur etiam in Altingii Methodo Theol. Catech. Basil. 1666. p. 29 - 38.

Quam optimam dixi eam typis exprimendam curavi, sed addi-

di sisul ex editione principe confessionem lingua vernacula expressam ratione habita eius, quae a Hagenbachio notata est, scripturae diversitate.

Caeterum haec confessio duobus vel tribus annis post Müblhusae a senatu civibusque recepta et hanc ipsam ob causam Mühlhusana dicta est. Mutationes, quas praefationis initium et finis experta sunt, nunc non moror; sed id memoratu dignissimum esse
videtur, in vetustissimis confessionis Mühlhusanae editionibus,
quarum altera a. 1537., altera a. 1550. prodiit, articulum septimum,
qui de usu excommunicationis agit, prorsus omissum esse. Editiones
vero, quae illas annis 1619. et 1671. secutae sunt, eum exhibere
testis est Hagenbachius l. c. p. 52. not. 2. et quem ille laudavit
Grafius in historia Mühlhusae urbis, et in historia reformationis
Mühlhusanae. Quae omnia ubi perpenderis, quaenam temeritas
Möhleri insit verbis in theologia symbol. Mogunt. 1832. Proleg.
p. XXVIII. etiam non monitus intelliges.

# 6. HELVETICA PRIOR SIVE BASILEENSIS POSTERIOR CONFESSIO FIDEL

Quod historici quidam tradiderunt, theologos Argentinenses vim aliquam exercuisse in eam, de qua modo egimus, confessionem. id vere in priorem Helveticam sive posteriorem Basileensem cadit. Illi enim theologi, inter quos imprimis Bucerus nominandus est, nihil magis in votis habuerunt, quam ut eos, qui reformatae ecclesiae secris addicti erant, cum Luthero eiusque sectatoribus coniungerent. Quare doctrinam de coena sacra, cui unica fere discriminis inter Helvetios et Wittembergenses causa inesse putabatur, formulis, quas et Helvetiorum et Lutheranorum theologi probare possent, proponendam esse rati hisce de formulis modo hos modo illos et literis et ipsi praesentes adierunt. Neque operam suam omnino perdere videbantur, quum non solum Helvetios, sed ipsum etiam Latherum sibi propensos redderent. Hic ad ecclesiam Argentinensem epistolas modestas et bonae spei plenas scripsit; illi Myconii praesertim consilium secuti doctrinam de coena sacra accuratius perpenderant, viderantque necesse esse, ut formulam huius doctrinse

a singulis civitatibus recipiendam prius constituerent, quam cum theologis Argentinensibus de socianda utraque ecclesia convenirent. Qui igitur summi illo tempore Basileae erant theologi Myconius et Grynaeus cum Leone Iudae, Pellicano et Bibliandro, Turicensibus congressi formulam huiusmodi descripserunt descriptamque etiam cum ecclesia Bernensi communicarunt. Sed frustra. Bernenses formula rejecta, ut legati omnium civitatum, quae in Helvetia reformatae ecclesiae sacra receperant, hisce de rebus consultaturi convenirent, valde optarunt, neque restitere Basileenses et Turicenses. Concio igitur Basileae inde a XXX. Ianuarii anni 1536. habenda indicta est. Convenerunt praeter senatores et consiliarios, a singulis civitatibus delectos, Bullingerus et Leo Iudae, Turicenses, Megander Bernensis, Erasmus Ritter et Benedictus Burgauer Scaphusani, Fortmüller Sangallensis, Augustinus Gemusaeus Mühlhusanus et Myconius atque Grynaeus Basileenses, omnes et sincerissimi veritatis amici et ecclesiasticae pacis studiosissimi. Interea fama percrebruerat, inter imperatorem et papam de concilio oecumenico mox habendo convenisse; neque desuerunt qui catholicos illo concilio ab Helvetiis quoque rationem de ea, quam probassent, ecclesiae reformatione, repetituros esse affirmarent. Ergo non solum propter rationem, quae illo tempore inter Helvetiorum ecclesias et Lutheranorum sectatores intercessit, verum etiam ad haec catholicorum consilia respicientes omnes, qui Basileae convenerunt, et theologi et singularum civitatum legati decreverunt, ut nova fidei confessio, quae ab omnibus Helvetiorum civitatibus reciperetur. describeretur. Omnes unanimi consensu eius rei curam demandarunt Bullingero, Grynaeo, Myconio, quibus Leo Iudae et Megander iuncti sunt assessores. Hi nihil morati et labore ipsis imposito diligenter functi magnam illius partem iam absolverant, quum ecclesiae Argentinensis legati, Capito et Bucerus advenirent, quibus placatis Turicensibus, qui ut exteri ab hac concione abessent, fla. gitaverant, permissum est, ot eos consilio suo adiuvarent. Neque quod de Luthero et de formulis, quas ille omnibus veram de coensacra doctrinam profitentibus imprimis retinenda esse censuit, retule runt, eventu caruit, quum omnes spem consociationis inter ecclesia: reformatam et Lutheri sectatores sincero animo concepissent hanc ipsam ob causam ad lenitatem propensi in formulis Driv

probais non perseverarent. Testis est ipsa, quam composuerunt, confessio, testis publica, qua concio dimissa est, epistola, testis Grysacus, qui die VII. Februarii ad amicum scripsit: "Quas formas Luberus requirit, cas ut in nostram confessionem expresse insereremus Bucerus et Capito obtinuerunt."

Caeterum haec confessio, quae a loco, ubi scripta et orta fuit Banleensis, ab Helvetiorum civitatibus, quae eam probaverunt, nominata est Helvetica, primum lingua latina confecta et deinde a Leone Indae ex auctoritate publica in latinum sermonem translata esse dicitur. Quo facto concio optimis auspiciis dimissa est. Sed spes, qua omnes, qui Basileam venerant legati, quum urbem relinquerent, tenebantur, quamquam magna et firma, tamen mox mirum in modum debilitata est. Fuerunt enim, qui cum alia multa, tum id confessionis novae auctoribus et interpretibus exprobrarent, quod et theologis Argentinensibus nimium indulsissent et lati-Bus confessionis textus cum germanico non satis congrueret. Quare etsi in alia concione mense Martio ab iisdem earumdem civitatum legatis Basileae habita confessio ante septem hebdomadas omnium consensu probata denuo examinata est, tamen omni ex parte iterum confirmata est. Omnes qui aderant ei subscripserunt, idque non mense Maio, ut Guerike aliique affirmant, sed die XXVI. Martii factum est, postquam Myconio et Grynaeo mandaverunt, ut latinum confessionis textum ex germanico corrigerent, et singulari decreto prohibuerunt, ne quis confessionem prius typis exprimeret, quam reliquae ecclesiae omnes, se illam prorsus probasse, declarassent. Quae hactenus paucis exposita sunt', ea apud Ruchatum, Fischerum, Hagenbachium et Escherum II. cc. imprimis vero apud Kirchhoferum I. c. fusius et copiosius tradita invenies. Restat igiter et quae mihi innotuerunt editiones enumerem et de ratione exponent, quam ipse in edenda hac confessione secutus sim.

Balleres in bibl. hist. Helv. Tom. III. p. 140. affirmat, latinam bases confessionis textum publici iuris factum eumdemque deinces repetitum esse in corpore et syntagmate confessionum Genev. 1654., sed annum quo latina illa confessionis editio primum prodierit, non commemoravit; germanicum vero anno 1536. form: 8. et anno 1550. Baseae typis expressum esse dicit. Consentit cum eo Winerus in variarr. conf. comparat. p. 18., qui editionem a. 1550. omi-

sit eiusque loco aliam a. 1587. attulit, et qui Winerum secutus est Guerike in theol. symb. p. 110. At in bibliotheca Feuerlini ne una quidem huius confessionis editio commemorața est, et Eschero teste in Erschii et Gruberi encyclop. univers. Sect. II. Tom. V. p. 229. not. 4. nulla eiusdem extat editio, quae publica fruatur auctoritate. Idem deinde hunc exhibet confessionis germanicae titulum: Eine furge und gemeine Betenntniß bes Glaubens ber Rirchen, fo in einer Gibgenofichaft bas Evangelium Chrifti angenommen haben, allen Glaubigen und Frommen ju ermagen, ju beschaten und ju urtheilen bargestellt; sed simul affirmat, textum confessionis germanicum numquam typis expressum esse, latinum vero tum in harmonia tum in corpore et syntagmate confessionum extare. Addit denique interpretationem Gallicam reperiri apud Ruchatum I. c. Tom. V. p. 510. sic inscriptam: Brieve confession de foi des eglises de la Suisse, qui ont embrassé l'Evangile de Jesus Christ, présentée à tous les Fidéles et les Gens de bien, pour l'examiner et en juger; composée à Bâle l'an 1536., au mois de Février et signée en May par les Cantons Réformez. Et Ruchatus ipse, se confessionem de germanico textu transtulisse dicit l. c. Vol. V. p. 509. ubi haec extant: On l'avoit écrite en Latin, et on chargea Leon de Juda de la traduire en Allemand: Comme cette Piéce n'est pas bien longue, et qu'elle est fort rare, je la mettrai ici tout au long, traduite fidélement sur la Copie Allemande.

Equidem etiam hanc confessionem et germanico et latino sermone exprimendam curavi. Germanicam deprompsi ex codice Ms. form. 4. bibl. cuiusdam Basileensis sic insignito: Gal. I. 167., in quo praetersa Blaureri Conf. de S. C., Confessio Saxon. Elect. Territorii cum Interim et alia quaedam, praecipue Bullingeri et Bibliandri scripta continentur. Prima pagina haec extant: Hunc codicem M. S. Bibliothecae Carolinae donavit Mense Maio 1631. Ioh. Rodolphus Stuckius Professor artium dicendi et Bibliothecarius ab anno 1630. In fine notatus est dies, quo scriba opus suum absolvit, dies scilicet XXIII. Ianuarii anni 1538. Codicem hunc Basileensem contulit Fritzschius cum Turicensi, quem in tabulario ecclesiastico reperit signo B. r. ornatum et sic inscriptum: Donationes aliquot Regum et principum virorum. — Antiquitates quaedam de Collegiis et Templis Tigurinis. — Reges Francorum a Phara-

mundo usque ad filios Ludovici Pii. Collectanea ex variis. MDLXX. HB. S., neque dubii haerere possumus, quin collectionem a Bullingero ipso institutam contineat. Quamquam igitur germanicae confessionis textum e codice Basileensi repetendum esse putavi. nolsi tamen scripturae diversitatem, quam codex ille Turicensis exhibet, prorsus negligere. Quem dedi latinae confessionis textum, is ex eodem codice depromptus est. Nusquam vero illam reperi appendicem, quam additam voluerunt Bullinger et Leo Iudae. cuiusque mentionem Hagenbachius l. c. p. 68. not. fecit et quam his verbis ab Eschero l. l. citatam esse video: "Durch biese Artitel wollen wir teines Wegs allen Rirchen eine einzige Glaubens: regel vorfchreiben. Denn wir erkennen teine andere Glaubensregel an, als die beil. Schrift. Wer also mit diefer übereinstimmt; mit bemienigen find wir einftimmig, obgleich er andere von unferer Cons feffion verschiebene Rebensarten brauchte. Denn auf bie Sache felbft und bie Mahrheit, nicht auf bie Worte foll man feben. Wir fellen alfo Jebem frei, diejenigen Redenbarten zu brauchen, welche er für feine Rirche am paffenbften glaubt, und werben uns auch bergleichen Rreiheit bedienen, gegen Berdrehung bes mabren Sinnes Diefer Confession uns aber zu vertheibigen wiffen. Diefer Ausbrucke. baben wir uns jest bedient, um unfere Ueberzeugung barguftellen.

# 7. CATECHISMUS GENEVENSIS.

Ioannes Calvinus in usum ecclesiae Genevensis anno 1536. catechismum lingua Gallica conscripsit, non illum, ut Beza in eius vita ait, in quaestiones et responsiones distributum. sed alium multo breviorem praecipua religionis capita complexum, quem latinum ecclesiae Genevensis ministri anno 1538. typis exprimendum curarunt sic inscriptum: "Catechismus sive christianae religionis institutio communibus renatae nuper in Evangelio Genevensis Ecclesiae suffragiis recepta, et vulgari quidem prius idiomate, nunc vero Latine etiam, quo de Fidei illius synceritate passim aliis etiam Ecclesiis constet, in lucem edita. Ioanne Calvino autore. Basileae, anno MDXXXVIII." Quae in ipsa hac inscriptione indicata est latinae interpretationis causa, eam, aliis additis, ecclesiae Genevensis ministri in epistola ipsi Catechismo praemissa, quae ad omnes Christi

evangelium religiose colentes data est, fusius explicarunt. Continetur ea paginis XV., quarum numeri a typothetis non indicati sunt. Sequitur ipse Catechismus, qui numeris huiusmodi insignitus est, repetita in hunc modum inscriptione: "Catechismus, "seu Christianae religionis institutio Ecclesiae Genevensis, vulgari "prius idiomate edita, nuncque postremo latinitate etiam donata, "Ioanne Calvino autore." Illam, quam primo loco posui inscriptionem exhibet Fuerlinus in bibl. T. II. No. 1917. sed mutilatam, hanc invenies in libro quem Henry de vita Calvini conscripsit Tom. II. p. 150. not. 1. Constat autem paragraphis LVIII. ita dispositis.

1) Omnes homines ad religionem esse natos. — 2) Quid inter falsam ac veram rel. intersit. - 3) Quid de deo nobis cognoscendum. - 4) De homine. - 5) De libero arbitrio. - 6) De peccato et morte. - 7) Quomodo in salutem ac vitam restituamur. - 8) De lege domini. — 9-18) Decem praecepta singula. — 19) Legis summa. — 20) Quid ex sola lege ad nos redeat. — 21) Legem gradum esse ad Christum. — 22) Christum fide a nobis apprehendi. — 23) De electione et praedestinatione. - 24, Quid sit vera fides. - 25) Fides donum dei. - 26) In Christo instificamur per fidem. - 27) Per fidem sanctificamur in legis obedientiam. - 28) De poenitentia et regeneratione. — 29) Quomodo bonorum operum et fidei institia simul conveniant. - 30) Symbolum Fidei. - 31 - 39) Credo (patrem 31., filium 32 - 35., Spir. s. 36., sanctam Ecoles. catholicam 37., remissionem peccatorum 38., carnis resurrectionem, vitam aeternam 39.). - 40) Quid sit spes. — 41) De oratione. — 41) Quid in oratione spectandum. — 42) Orationis dominicae enarratio. — 43-49) Exordium et petitiones sex singulatim. - 50) Orandi perseverantia. - 51) De sacramentis. -52) Quid Sacram. — 53) De Baptismo. — 54) De Coena Domini. — 55) De ecclesiae pastoribus et eorum potestate. - 56) De traditionibus humanis. - 57) De excommunicatione. - 58) De magistratu.

In fine addita est, "Confessio fidei, in quam iurare cives omnes "Genevenses, et qui sub civitatis eius ditione agunt, iussi sunt: "exscripta e Catechismo, quo utitur Ecclessia Genevensis" eaque paginis XI. continetur. Ultima denique pagina haec extant: Basileae, in officina Roberti Winter, anno MDXXXVIII. mense Martio.

Sed post paucos annos Calvinus, quum methodum, quam in hoc catechismo secutus erat, ipse non omnino probaret, opus suum retractavit. Scripsit, si Bezam l. c. sequimur anno 1541., catechismum gallice et latine, ab illo priore minime discrepantem, e e di multo auctiorem, et in quaestiones distributum. At si alios posterioris nostrique aevi theologos sequimur, hunc catechismum

ano 1541. Franco - Gallica tantum lingua compositum, eumdemque anno demum 1545. latinitate donatum esse docemur. Ita Li Smedier in historia literaria Genevensi, Genev. 1786. Tom. 1. p. 251. de Calvini catechismis haec habet: Ce catéchisme parut à Bile en 1538.; Calvin l'augmenta à Strasbourg en 1541., et il le traduisit en latin en 1545.; ita. Winerus in variarum confessionum comparatione p. 22., quem Guerike in theologia sua symbolica p. 114 a. secutus est; ita etiam Henry in vita Calvini Hamb. 1838. Tom. II. p. 151., qui tamen nota addita Bezam quamvis occulte capit; neque hoc iniuria factum esse videtur; quum Calvinus ipse in praesatione ad latinam huius catechismi editionem, quae Genevae IV. Calendas Decembris anni MDXLV. scripta est, testificetur, se inde ab anno 1538. latinum non composuisse catechismum. Respiciess esim ad catechismum anni 1538. latina lingua conscriptum zit: "Nam quum ante annos septem edita a me esset brevis religionais summa sub catechismi nomine: verebar, misi hoc in medium "prolato anteverterem, ne illa, quod nolebam, rursum excuderetur." (p. 124.) Quae omnia Beckius in libris symbb. eccl. reform. Tom. 1. p. 208., quamquam neque horum Calvini verborum, neque illius Bezze testimonii mentionem fecit, respexisse et statuisse videtur, catechismum a. 1541. et gallice et latine conscriptum, sed gallicum tantum typis expressum et publici iuris factum esse, latinum vero in auctoris scrinio usque ad annum 1545. latuisse manu scriptum. At quo minus huic sententiae faveamus, impedit ipsa, quam Calvi-201 a. 1545. Patinae catechismi editioni praemisit, praesatio, quae ita comparata est, ut auctorem illo demum anno interpretandi ofheium suscepisse facili negotio intelligi possit. Quae quum ita sint ut Bezam de his catechismi editionibus minus accurate exposuisse statuamus et catechismum anno 1541. Gallico tantum sermone a Calvino retractatum esse, accipiamus necesse est.

Sed utrum latinus, qui prodiit anno 1545., mera gallici illius catechismi interpretatio sit, quod omnes affirmant viri docti, necne, id tanum abest ut negem, ut ne in dubium quidem vocare audeam, quam editionem anni 1541. inspicere non licuerit; sed monuisse satis habeo, non omnis, quae Henry l. c. p. 152. 153. de ea retulerit, in latinam illius editionem cadere. In hac emim humanae vitae praecipuum finem esse dicit, ut deum, a quo conditi sint homines; ipsi noverint; dein-

ceps de vera dei cognitione et de recto eius cultu exponens, nos eum rite honorare ait, si in eo sita sit tota nostra fiducia: si illum tota vita colere, voluntati eius obsequendo, studeamus: si eum, quoties aliqua nos urgeat necessitas, invocemus; salutem in eo quaerentes, et quicquid expeti potest bonorum: si postremo tum corde, tum ore illum bonorum omnium solum auctorem agnoscamus. Quam. totius argumenti in quatuor partes divisionem auctor ab initio quidem diligenter servat, quum primum de fide, tum de lege, deinde de oratione agat, sed his expositis quod reliquum est rursus in duas partes disiungit, quum quarto loco verbum dei et quinto demum sacramenta commemoret. Neque baec omnino cum catechismo anno 1538, vulgato congruunt, Etenim si singulae huius catechismi paragraphi, quas omnes supra indicavimus, respiciuntur, prima parte paragraphos 1-7. et 21-39., secunda 8-20., tertia 41-50., quarta 55. et 56. et quinta 51-54. et 57. receptas esse et retractatas apparet, ita ut praeter illud, quod Beza notavit discrimen, aliud etiam, quod in amplificatione et transpositione singularum partium cernitur, deprehendatur.

Sed haec ulterius persequi non huius loci est. Redeamus ad propositum et pergamus in enumerandis catechismi Genevensis editionibus.

Editio huius catechismi, quae postremo commemorata est, sic inscripta esse perhibetur a Senebiero L. c. "Catechismus ecclesiae "Genevensis, primo gallice anno 1536. scriptus, deinde ab ipso au-"ctore eo qui nunc extat ordine et methodo editus, tum latine, ad-"iecta formula, tum precum publicarum, tum administrationis sacra-"mentorum, Genevae 1545." eademque maximam nacta auctoritatem non solum repetita est in Operibus Calvini edit. Amstelod. Tom. VIII. p. 11-37., edit. Genev. 1617. Tom. VII. p. 12. 43. et alias. verum etiam in multorum populorum linguas translata. catechismum l. c, opus appellat admirandum, "tantopere plurimis etiam exteris populis probatum, ut non modo vernaculis plurimis linguis, utpote Germanica, Anglica, Scotica, Belgica, Hispanica, sed etiam hebraice ab Immanuele Tremelio Iudaeo-Christiano et graece ab Henrico Stephano legatur elegantissime conversus." Consentiunt Senebier et Henry, quorum ille l. c. haec habet: "Ce catéchisme "fut d'abord traduit en espagnol, et imprimé sans nom de lieu et mus date; en 1545. il fut mis en italien, ensuite en anglois, en agre, en grec et latin et en hebreu." hic complures afferens interprationes addit l. c. p. 151. not. 1. hispanicam catechismi editionem ano 1550. et germanicam una cum catechesi Heidelbergensi anno 1563. prodiisse. Quam etsi inspiciendi occasio data est, tamen eam in edendo catechismo Genevensi non curavi, sed comparatione instituta inter textum editionis Amstelod. et Genevensis illum dedi, mutata hic illic interpunctione et orthographia, atque addidi appendicem, qua precationes aliquot piae, formula precum ecclesiasticarum et sacramentorum administrandorum, ratio celebrandi matrimonii et pauca de visitandis aegrotis continentur.

# 8. CONSENSUS TIGURINUS.

Tigurinus qui dicitur consensus doctrinam de sacramentis exponit, in qua ecclesia Genevensis cum Helvetiae ecclesiis consentit. Origo eius non obscura. Senatus Bernensis convocaverat mense Martio anni 1549. omnes tam germanicae quam gallicae linguae pastores, ut una cum iis de ecclesiae salute deliberaret. (Kuhn reform. Bernens. Bern. 1828. p. 414.) Calvinus, qui nihil magis in votis habuit, quam ut qui reformatae ecclesiae sacris addicti erant in consensum pleniorem coalescerent, quamquam non rogatus, tamen hanc scribendi opportunitatem non praetermittendam esse censuit misitque Bernensis ecclesiae pastoribus epistolam, additis viginti de sacramentis articulis, ut Bernenses, quaenam recepta sit in ecclesia Genevensi hisce de rebus doctrinae forma, aperte et perspicue viderent. Articuli, quos Henry in vita Calvini Tom. II. Append. p. 134—136. e codice manu scripto Genevensi repetiit, hi sunt:

1) Cum in hunc finem Dominus Sacramenta instituerit, ut per ea gratiam suam nobis testetur atque obsignet: ut verae sint gratiae Dei testimonia et sigilla, vere nobis exhiberi oportet quod figurant. 2) Porro Sacramentorum veritas în Christo continetur; sed ut ea melius constet, priore loco statuendus est Christus ipse, tanquam substantia aut fundamentum: deinde fructus ac vis mortis ipsius, et quaecunque ab ipso proveniunt bona. 3) Hic ergo Sacramentorum finis est: primum ut Christo potiamur, tanquam bonorum omnium fonte; deinde ut beneficio mortis eius reconciliemur Deo, spiritu eius renovemur in vitae sanctitatem, iustitiam denique et salutem consequamur. 4) Ita in Baptismo considerandus est primum Christus ipse cum suo sanguine: deinde ablatio et vitae novitas, quae inde manant. In Coena primum locum

obtinent corpus pro nobis crucifixum et sanguis in cruce fusus; deinde peccatorum expiatio, ius adoptionis, vitae novitas, et quaecunque ad vitam aeternam spectant. 5) Ergo quicunque rite et pie utuntur sacramentis. Christum, ut illic nobis offertar una cum spiritualibus eius donis recipiunt. Nam ut verax sit Deus, necesse est quidquid significat ac promittit ab ipso impleri ac praestari. Atque ut vera sit significatio. necesse est ut effectus vel res ipsa signo respondeat. 6) Quod autem per Sacramenta dicimus nos fieri Christi et spiritualium eius donorum participes, in eo non ad signa nuda, sed potius ad promissionem quae illis annexa est, respectum habemus. Quatenus ergo in promissione illic oblata proficit nostra fides, eatenus se ista vis et efficacia quam dicimus, se exerit. Ita materia aquae aut panis, aut vini Christum nequaquam nobis offert, nec spiritualium eius donorum compotes nos facit, sed promissio magis spectanda est, cuius partes sunt nos recta fidei via ad Christum ducere. 7) Hinc concidit Papistarum error, qui in elementis obstupescunt, et illis affigunt salutis suae fiduciam, cum Sacramenta a Christo separata nihil aliud sint, quam inanes larvae, et in ipsis omnibus haec vox clare personet, non alibi quam in solo Christo haerendum, nec aliunde petendam esse salutis gratiam. 8) Praeterea si quid boni per Sacramenta nobis confertor, id non fit propria eorum virtute, etiamsi promissionem, qua insigniuntur, comprehendas. Deus enim plus est qui spiritu suo agit, et quod sacramentorum ministerio utitur, in eo neque vim illis suam infundit, nec spiritus sui efficaciae quidquam derogat; sed pro ruditatis nostrae captu, ea tanquam adminicula sic adhibet, ut tota agendi facultas maneat penes ipsem solum. 9) Itaque quemadmodum Paulus admonet, eum, qui plantat vel rigat, nihil esse, sed nnum Deum esse qui dat incrementum; ita et de Sacramențis dicendum est, ea nihil esse, quin nihil profutura sunt, nisi Deus in solidum omnia efficiat. Instrumenta quidem sunt, quibus efficaciter, ubi visum est, agit Dominus, sed ita ut totum salutis nostrae opus ipsi uni acceptum ferri debeat. 10) Constituimus erga unum esse Christum, qui vere intus baptizat; qui nos in coena facit aui participes, qui denique implet quod figurant Sacramenta, et ita quidem his adminiculis, ut totus effectus penes eius spiritum resideat. 11) Sic interdum sacramenta vocantur sigilla et tamen solus Spiritus proprie est sigillum et idem fidei inchoator et perfector. Nam haec omnia sacramentorum attributa inferiore loco subsidunt, ut ne minima quidem salutis nostrae portio ab unico autore ad creaturas transferatur. 12) Praeterea sedulo docemus Deum non promiscue vim suam exercre in omnibus qui Sacramenta recipiunt, sed tantum in electis: nam quemadmodum non alios in fidem illuminat, quam quos praeordinavit ad vitam, ita arcana peculiarique spiritus sui virtute efficit, ut Sacramenta illis solis exhibeant quod offerunt. 13) Hac doctrina evertitur illud Sophistarum commentum, quod docet Sacramenta novae legis conferre gratiam omnibus non ponentibus obicem peccati mortalis. Praeterquam enim quod in Sacramentis nihil misi fide percipitur, tenendum quoque est, minime alligatam ipsis esse Dei gratiam, ut quisquis aignum habet, re etiam potiatur. Nam reprobis perseque ac electis signa administrantur. Veritas autem signorum ad has solos pervenit. 14) Certum quidem est offerri communiter omnibes Christum cum suis donis, nec hominum infidelitate labefactari Dei writatem, quin semper vim suam retineant sacramenta; sed non omnes recipiendi sunt capaces. Itaque ex Dei parte nihil mutatur, quantum vero ad homines spectat, quisque pro fidei suae mensura accipit. 15) Quemadmodum autem nihilo plus infidelibus confert sacramentorum usus, quam si abstinerent, imo illis tantum exitialis est, ita extra corum usum fidelibus constat, quae illic figuratur veritas. Sic baptismo ablata sunt Pauli peccata, quae iam prius abluta erant. Sic idem baptismus Cornelio fuit lavacrum regenerationis, qui tamen iam spiritu sancto donatus erat. Sic in coena se nobis communicat Christus, qui tames perpetuo in nobis manet; sed quaterus sacramentis confirmatur et augescit fides, confirmantur in nobis Dei dona, adeoque augescit quodammodo Christus in nobis, et nos in ipso. 16) Ad haec utilitas quam ex sacramentis percipimus ad tempus, quo ea nobis administrantar, restringi minime debet, perinde ac si signum visibile, dum in medie profertur, eodem secum momento gratiam Dei adveheret. Nam qui a prima infantia baptizati sunt, cos in pueritia vel incunte adolescentia interdum regenerat Deus, ita baptismi ad totum vitae decursum patet, guia perpetuo viget quae illic continetur promissio, et sacrae Coenae usus, qui in actu ipso propter incogitantiam vel tarditatem nostram parum prodest, fructum deinde suum profert. 17) Praesertim vero tollenda est praesentiae localis imaginatio. Nam cum hic signa in mundo sunt, oculis cernantur, palpentur manibus, Christus non alibi quam coelo, nec aliter quam mente et fidei întelligentia quaerendus est. Quare perversa et impia superstitio est, ipsum' sub elementis huius mundi includere. 18) Hoc modo non tantum refutatur Papistarum commentum de transsubstantiatione, sed crassa omnia figmenta, quae vel coelesti eius gloriae detrabunt, vel humanae naturae verifati minus sunt consentanea: neque enim minus absurdum iudicamus Christum sub pane locare, vel cum pane copulare, quam panem transsubstantiare in eius corpus. 19) Ac ne qua ambiguitas restet, cum in coelo quaerendum esse Christum dicimus, baec locutio locorum distantiam sonat et exprimit; tametsi enim proprie loquendo supra coelos locus non est, quia tamen corpus Christi, at fert humani corporie natura, finitum est, et coelo continetur, necesse est a nobis tanto locorum intervallo distare, quantum coelum abest a terra. 20) Quod si imaginatione nostra Christum pani et vino affigere fas non est, multo minus licet in pane eum adorare; quamquam enim penis in symbolum et pignus eins quam habemus cum Christo communicationis, nobis porrigitur, quia tamen signum est, non res ipsa, neque rem in se habet inclusam, idolum ex eo faciunt, qui mentem suam in eum convertunt, Christum adoraturi.

Eodem tempore, quo Calvinus articulos, quos propterea inserendos esse existimavimus, quoniam illi prima quasi consensus Tigurini lineamenta continent, ad Bernenses misit, etiam cum H. Bullia-

gere de concordia inter ecclesiam Genevensem et Turicensem constituenda multum per literas egit, et quum illum ecclesiaé Turicensis antistitem ipsius partibus favere videret, ipse Farelio socio assumpto Turicum adiit ibique coram senatoribus et consiliariis publicis cum summis theologis de sacramentorum natura, vi et esticacia disputavit. Omnes qui aderant brevi tempore de articulis convenerunt, quos Bullingerus, quum exspectaret, ut Helvetiorum ecclesiae omnes consensu suo eos approbarent, cum his communicavit. Neque spes eum fefellit. Soli Bernenses in epistola ad Turicenses die II. Iunii missa responderunt: "Quum nostra disputatione et Vestra contra Lutherum confessione satis superque declaratum sit, quicquid ad causam hanc pertinet, non videmus quantopere conducat aliam edere Confessionem. Sed et neque inter Gebennensem et nostram Ecclesiam umquam publicum fuit dissidium, ut videatur necessarium, publice etiam Papistis nostrum testari consensum." Quamobrem articulis non subscripserunt et simul eos typis non exprimendos esse censuerunt. In illa permansere sententia; hanc vero mutarunt mutata, quae articulis praeposita fuit, praefatione. Reliqua, quae ad historiam horum articulorum, e quibus consensus Tigurinus constat, pertinent, tum mutata illa, de qua modo locuti sumus, praesatio p. 191. et ea, quam ministri Tigurinae ecclesiae ad Calvinum dederunt epistola p. 197. tum literae continent, quibus Calvinus exponit, cur anno 1554. consensionis illius capita fusius exponendi consilium ceperit. p. 199.

Caeterum conseras Sa'l. Des Lebensgeschichte Bullingers. 3åz rich 1829. Thl. 2. S. 15. ff. Kirchhofer das Leben Wilhelm Kaztels. Zürich 1831. 33. Bnb. 2. S. 93. ff. Paul Henry das Leben Johann Calvins des großen Reformators. Hamburg 1838. Bnb. 2. S. 468. ff. neque negligenda sunt: Lavalori historia sacramentaria p. 98. Hospiniani historia sacramentaria p. 211. Löscheri historia motuum. edit. 1708. p. 54. Hagendach kritische Geschichte der Entstehung und Schickfale der ersten Baster Consession. Basel 1827. S. 75. ff. (Bed) die symbolischen Bücher der evangelisch-reformirten Kirche. Thl. 2. Borwort, S. XII. XIII.

Hessius l. c. p. 18. not. articulos primum hac inscriptione publici iuris factos esse ait: "Consensio mutua in re Sacramentaria Ministrorum Tigurinae ecclesiae, iam nunc ab ipsis autoribus edita (1 Cor. I.). Obsecto autem vos Fratres, per nomen Domini nostri In Christi, ut idem loquamini omnes, et non sint inter vos dissidis, sed sitis integrum corpus, eadem mente et eadem sententia. form. 8. Tiguri, ex off. Rod. Weissenbachii 1549. 2. plag." Pracfixa est teste eodem Calvini epistola ad Ministr. Tig. Cal. Aug. data; Tigurinorum vero responsum d. 30. eiusdem mensis subiunctum. Dissentit Hallerus in bibl. hist. helv. Tom. III. p. 147. Nr. 409. de titulo atque hunc affert; "Consensio mutua in re Sacramentaria Ministrorum Tigurinae ecclesiae et D. Ioannis Calvini ministri Genevensis ecclesiae, iam nunc ab ipsis Authoribus edita." Tiguri 1549. form. 8. simulque addidit eam in hac editione pagg. XXVI. contineri-Aliae prodiisse dicuntur anno 1551. Hessius enim L. c. haec habet: "Edita est haec Confessio lat. et germ. demum anno 1551., ... eadem Gallice à Genève de l'imprimerie d. S. Crispin 1551. 2. pl. L'asord passè et conclud. touchant la matiere de Sacramens, entre les Ministres de l'Eglise de Geneve." Et Hallerus l. c. narrat eam typis repetitam esse Genevae 1551. form. 8. et ibidem 1552. form. 8. porro in Ioannis a Lasce Tract. de Sacramentis Ecclesiae Christi Londini 1552. pagg. XXI. form. 8. et in Hospiniani histor. Sacram. IL 367., denique in Calvini Operibus (Tom. VIII. p. 648. sqq.), a quibus equidem consensum eiusdemque expositionem typis exprimendam curavi. Sed excusa est etiam in libro sic inscripto: "Defensio. sanae et orthodoxae doctrinae de Sacramentis, eorumque natura, vi, fine, usu et fructu: quam pastores et ministri Tigurinae ecclesiae et Genevensis ante hac brevi Consensionis mutuae formula. complexi sunt una cum refutatione probrorum, quibus eam indocti et clamosi homines infamant. Iohanne Calvino Authore." Tiguri 1555, pagg. LXIV. form. 8. Et Sonebiero in hist. lit. de Geneve testante p. 252., quem Winerus secutus est in var. conf. comparat. p. 19. alia consensionis editio prodiit apud Robertum Stephanum. anno 1554., eodemque indicante extant consensionis articuli etiam in Calvini tractatibus theologicis, qui prodierunt Genevae 1611, Amstelodami 1667. f. Denique notandum est eos in linguam gallicam conversos reperiri et in Recueil des Opuscules de Calvin 1566. fol. p. 1137-1145. et in Ruchat Reform. contin. inéd. P. I. L. III. p. 140 - 150.

# 9. CONSENSUS GENEVENSIS.

Anno 1551. novum malum, ut Bezae verbis in vita Calvini utar, Genevensem ecclesiam invasit. "Dedit autem, sic pergit ille, occasionem Hieronymus quidam Bolsecus ex Carmelitarum societate Lutetiae monachus, qui quum aliquot ante annos cuculla quidem abiecta, sed monachismo retento profugissef, idem etiam decepta Ferrariensi Ducissa ab ea pulsus, ac tandem triduo medicus factus Genevam venerat: ubi quum inter eruditos medicos nullo loco esset, ut sese theologum esse ostenderet, falsum et absurdum quiddam. de praedestinatione inter aliquos, ac tandem etiam in congregationis coetu blateravit. Eum Calvinus primum moderata reprehensione contentus refutaverat, deinde ad se vocatum docere meliora fuerat conatus. At ille sive ambitione monastica percitus, sive ab .. factiosis, iampridem quaerentibus per quem Calvinum lacesserent, incitatus, palam ausus est in ipso congregationis coetu XVI. Octobr. quum ille Ioannis locus explicaretur, Qui ex Deo est, verba Dei audit, et quia non auditis, ex Deo non estis, liberum arbitrium et operum praevisionem ad aeternae praedestinationis decretum causis omnibus etiam ordine superius evertendum, adiectis etiam in veram doctrinam contumeliis, fastuque mere seditioso proferre, idque eo, ut existimatur, audacius quod forte Calvinum suo loco non sedentem abesse crederet. Et aberat quidem ille initio. Sed eo sermonem ingresso superveniens, pone alios nonnullos sese continuerat. Finita monachi oratione Calvinus repente apparens, quamvis plane nihil antea tale meditatus, tum certe si umquam alias, qui vir esset ostendit. Siquidem illum tot verbi divini testimoniis, tot Augustini praesertim locis, tot denique tamque gravibus argumentis confutavit, perculit, obruit, ut omnes praeter ipsum et perfrictae frontis monachum ipsius vehementer puderet. Aderat in ipso audientium coetu Assessorum Praetoris unus, quorum in urbe ius prehensionis est. Is illum dimisso coetu tamquam seditiosum in custodiam tradit. Quid plura? Causa multis disputationibus agitata, senatus Helveticarum etiam ecclesiarum sententiam percontatus, illum tum ut seditiosum, tum ut mere Pelagianum, XXIII. Decembr. publice damnatum urbe expulit, fustuariam poenam minatus, si vel in urbe

rel in urbis territorio esset deprehensus. "..., At Genevae interea collegium ministrorum in publico coetu veram de praedestinatione doctrinam asseruit, publicoque scripto deinceps a Calvino comprehensam comprobavit, "eoque continetur consensus, qui dicitar Genevensis, cui num anno 1554. etiam ecclesia Turicensis et reliquae Helvetiorum ecclesiae subscripserint, adhuc dubitari licet.

Cfr. Simleri narratio de ortu, vita et obitu H. Bullingeri. Tiguri 1575. 4. fol. 26. Ioh. Henr. Hottingeri hist. eccl. N. T. saec. XVI. P. 11. p. 832. P. IV. p. 727. sqq. Jacqu. Beniq. Bossust histoire des variations des eglises protestantes. Paris 1688. Tom. II. p. 9. Sa. heß Lebensgeschichte M. D. Bullingers. S. 36. ff. Kirchhofer Osmald Myconius. S. 391. Hagen bach Seschichte der ersten bass ier Confession. S. 78. ff. Escher in Ersch und Grub. Encyclop. Art. beidert. Confess. Bed bie symbolischen Bucher u. s. f. Borw. S. 16. 17.

Quod denique ad editiones attinet, nemo, quod ego sciam, essmeravit omnes. Quae mihi innotuerunt hae sunt. Editio princeps, quam Senebier hist. litter. de Geneve p. 252. citavit, hac produt inscriptione: "De aeterna dei praedestinatione, qua in saletem alios ex hominibus elegit, alios suo exitio reliquit: item de previdentia qua res humanas gubernat, consensus pastorum Genevessis ecclesiae, a lo. Calvino expositus." Porro titulus sacra anchora ornatus est. Denique indicatur locus et annus, quo liber prodiit, in hunc modum: "Genevae, ex officina Ioannis Crispini MDLIL" form. 8. Eodem anno Senebiero l. c. et Winero in variary. conf. compar. p. 19. testantibus, gallica huius consensus interpretatio form. 12. publici iuris facta, eademque, ni omnia me fallunt, hoc titulo ann. 1614. form. 8. repetita est: Congregation faite en l'Eglise de Geneve par M. Jean Calvin en laquelle la matiere de l'élection éternelle de Dieu fut sommairement et clairement par by deduite et ratifiée d'un commun Accord par ses frères Ministres repeassant l'erreur d'un Semeur de fausse doctrine qui effrontéement aroit desgorgé son Venin. Genève 1614. pagg. 128. cfr. Halleri hist. Helv. Tom. III. p. 171. No. 489. Latinus vero huius concessionis textus in Calvini tractatibus theologicis et in eiusdem Speribus (ed. Basil. Tom. VII. p. 688. sqq. ed. Amstelod. Tom. VIII. P. 593. sqq. ). quibus ego quoque in edendo illo usus sum, repetitos cat.

#### 10. CONFESSIO FIDEI GALLICANA.

Doctrinae ratio, quam in Germania et Helvetia qui ecclesiae reformatores dicuntur optimo successu contra catholicos defenderant, etiam in Gallia multorum animos insita sua vi et veritate expugnavit. In dies latius propagabatur, etsi qui eam susceperunt et exilio et ferro et igni multabantur. Franco-Gallorum reges ne Iacobaea quidem clade impedire poterant, quo minus in regia ipsorum urbe ecclesia novis sacris addicta constitueretur atque concio omnium convocaretur clericorum, qui in Gallia sacris emendatis favebant. Chandicu enim minister reformatae, quae Parisiis constituta erat, ecclesiae Pictavium missus, ibique cum fidei suae sociis multum de necessitate omnes in Gallia ecclesias communi vinculo conjungendi collocutus, ecclesiae Parisiensi ut huiusmodi concionem convocaret statim post reditum persuasit. Legati omnium sere resormatarum, quae illo tempore in Gallia florebant, ecclesiarum Lutetiae Parisiorum anno 1559. convenerunt literisque fidei confessionem consignarunt, Francisco II. tradendam. Eadem deinceps non solum Carolo IX., qui Franciscum secutus est, anno 1561. tradita, verum etiam Rupellae anno 1571. ab Henrico IV. sollemni modo confirmata est:

Ceste Confession de foy des Eglises Reformees du Royaume de France arrestee au premier Synode National tenu à Paris le 19. May 1559. regnant lors Henri II. et depuis presentee à Charles IX. par la grace de Dieu Roy de France, à Poissi l'an 1561. Apres avoir esté leue au synode National assemblé à la Rochelle, il a esté declaré par le dit Synode representant toutes les Eglises de ce Royaume, Que toutes les dites Eglises Françoises approuvent et ratifient la susescrite Confession en tous ses chefs et articles: comme estant entierement fondée sur la pure et expresse parole de Dieu. Et en tesmoignage de ce consentement, la dite Confession de foy a esté signee par les Ministres et Anciens deputez des provinces de ce Royaume au nom des dites Eglises. Et furent presens au dit Synode tenu à la Rochelle, Jean par la grace de Dien Royne de Navarre: hants et puissans Princes Henry Prince de Navarre, Henri de Bourbon Prince de Condé, tres-illustre Prince Louys Conte de Nassau, Messire Gaspard Conte de Coligni Amiral de France, et plusieurs Seigneurs, Gentilshommes et autres personnes. Faict à la Rochelle le 13. Auril, l'an de grace mil cinq cents soixanté et unce.

Jehanne. Henry. Henry de Bourbon. Louys de Nassau. Chastillion. Theodore de Besse eslou pour conduire l'action du Synode. Chandieu,

peur la Lyonnois et Bourgongne. Nicolas des Gallars. Iean Lyevin pour l'isle de France et la Picardie. Lemaison pour Touraine, Anjou. le Mayne et Vendosmois. Delescourre pour la Normandie. Payon pour le les Languedoc, Claude du Moulin pour Poictou. Guillemot pour Poicton. Doyseau pour Bretaigne. Digne de Bergemont pour Perigort et Lymosin. Arnaud Bone dict la Source, pour le Quercy, Houërgue etc.

Odet de Nort, deputé pour les Eglises de Xaintonge. Desouches, deputé pour Orleans et Berri. Morange pour l'Auvergne. Dumont pour

Angoulmois.

Raymonet, Ancien. Montein, Ancien. Couffeau, Diacre de Niort. Lgene, Ancien. La Borde, Diacre. Martin, Diacre. Berrende, Ancien pour Quercy et Rouërgue. Pontemer, Ancien et deputé d'Angonlmois. Perocion, Ancien pour Xaintonge.

De Leslang, Secretaire esleu. De la Rogeraye, Secretaire esleu.

Tota haec confessio Calvini doctrinam repraesentat. Quamobrem Winerus in varr. confess. comparat. p. 19., quocum Guerikius in theol. symb. p. 118. consentire videtur, eam a Calvino ipso conscriptam esse suspicatus est. Sed haec eius coniectura, tum quoniam omnibus historicis argumentis destituta, tum propterea, ut equidem arbitror, reicienda est, quoniam mira, quae inter confessionem et Calvini doctrinam intercedit, convenientia alio modo explicari potest. Chandieu enim, cuius opera et consilio prima illa reformatarum ecclesiarum synodus in Gallia habita est, et cuius illo tempore magna apud omnes fuit auctoritas, theologiae operam dederat Genevae ibique familiarissime cum Calvino vixerat, id quod testatur Sansbier in hist. literaria Genevensi p. 320. hisce verbis: "Chandieu (Antoine de la Roche), connu sous le nom de Sadéel et de Zâmariel, fils de Guis De la Roche Chandieu, né en 1534: il embrassa dès sa jeunesse la réligion réformée, et il vint à Geneve où il mérita bientôt l'estime et l'attachement de Calvin et de Beze." Quae quum ita sint non ipsum Calvinum, sed coniunctissimum eius amicum et discipulum effecisse arbitror, ut ecclesiarum Gallicarum fidei confessio prorsus cum Calvini doctrina congrueret. Salig Bollftanbige Siftorie ber Augeburg. Confeffion. Th. 2. Bud 5. Cap. 6. 7. 6. 272. Joh. Georg Bald hift, und theol. Ginlels . tung in die Religioneftreitigfeiten, Th. 3. S. 106. Sorod b Chriftl. Rird. Gefc. feit ber Reformation. Th. 2. S. 246, (Bed) die fymbolifchen Buchet der evangel, reformirten Rirche Eh. 2. S. 272. ff.

In ea, quae supra iam commemorata est, synodo nationali Rupellae habita, Henricus IV. et qui paullo ante nominati sunt tribus

subscripserunt confessionis exemplaribus manu scriptis, quae hac insignita erant inscriptione: "Confession de foy faitte d'un commun ac-"cord par les François, qui desirent vivre selon la pureté de l'evangile "de nostre seigneur Jesus Christ. 1. Pierre III. Soyez tousiours appareillez à respondre à chacun qui vous demande raison de l'es-"perance, qui est en vous. MDLXI." Sed utrum haec confessio eodem anno typis expressa et publici iuris facta sit necne equidem diiudicare non audeo. Id tamen constat, eam anno sequente in linguam germanicam translatam esse titulo non satis accurate a Feuerlino in bibl. symb. T.II. p. 136. Nr. 1830. indicato. Est autem hic: Confession, ober Befantnug bes Glaubens in gemain vnb ainbelliglich von ben Rirchen fo bin und wiber in Frandreich gerftrouwet, nach bem lauteren rainen Guangelio vnfere Berren Jefu Chrifti guleben begeren, gestellt, vi fampt ainer Supplication ber R. D. übergeben. Auß Frantzofifcher fprach lett neuwlich in's Teutfc bracht. L. Petri III. Seit allezeit berait gur antwort feberman, ber grund forbert ber hoffnung die in euch ift, etc. In fine pag. ult. haec extant: Getrudt ju Saidelberg burch Ludwig Lud, im jar nach Christi geburt, M. D. Prii. Caeterum ista huius confessionis germanica interpretatio multum differt ab ea, quam apud Crocium in magno martyrum libro Brem. 1682. fol. p. 922. sqq. inveni.

Gallice extat in (Theod. de Beza) histoire ecclesiast. des églises réformées au Royaume de France Tom. II. p. 173—190., et in libro sic inscripto: Confessions de Foi des églises reformées de France et de Suisse suivies des 39. Articles de l'église Anglicane et d'un fragment de la confession d'Augsbourg. Montpellier 1825. 8.

Latina huius confessionis interpretatio prodiit demum Genevae hoc titulo: "Gallicarum ecclesiarum confessio Christianissimo regi anno MDLXI. exhibita. Nunc vero in latinum conversa, ut omnino constet eas ab omnibus haeresibus sive sectis esse prorsus alienas. Anno Domini MDLXVI." Deinde saepius repetita est, velut in (Serrani) Commentariis de statu religionis et reipublicae in regno Galliae 1571. p. 73—94., ut perspicuum sit quae iampridem fuerit Gallicarum ecclesiarum, in mediis primarum afflictionum tempestatibus, in fidei doctrina conformis atque unanimis consensus. Equidem gallicum ex editione, quae Monte-Pessulano prodiit, a Rödigero qui aut collatione vetustissimi exemplaris manu

scripti, quod Genevae asservatur, aut editione principe mihi quidem ignota usus est, diligentissime correcta typis exprimendam curari, et latinam dedi ex editione principe, cuius inscriptio antea iam indicata est.

# 11. 12. CONFESSIONES SCOTICANAE PRIOR ET POSTERIOR.

In eadem synodo nationali, 1560. Edinburgi habita, qua Scoti incredibili alacritate papatum enstulerunt, ut ministri evangelicae doctrinae fidei confessionem literis consignarent, unanimiter decretum est; neque hi, inter quos prae caeteris Iohannes Knox, Calviai discipulus, nominandus est, negotium, quod ipsis demandatum erat, neglexerunt, sed huiusmodi confessionem quatuor diebus composserent. La primum lingua Scotica, qua acripta fuit, edita et publici iuris facta est a. 1568. Nam qui primus illam in latinum sermonem transtulit is in corpore et syntagmate confessionum ex edit. 1612. p. 6. haec habet: "Quum itaque divina quadam provindentia, confessio scoticanae ecclesiae (edita primum anno Christi "millesimo quingentesimo aexagesimo octavo, quae nulla alia quam "Scotica lingua nullis, quod sciam, ecclesiis est communicata) in "mans meas incideret: et audirem querelam, confessionem ecclemiae Scoticanae in harmonia confessionum desiderari: videbatur poperae pretium, confessionem illam in linguam latinam transferre, "ut piorum desiderio satisfieret, qui illam una cum aliis harmoniae pinseri aut aliter adiungi cupiebant." Hac interpretatione in edendo coalessionum corpore et syntagmate usus est Gasp. Laurentius; quen ego dedi textum, is ex hoc corpore repetitus est, mutata aliquot locorum interpunctione et correctis quibusdam mendis typographicis.

Ex eodem fonte hausimus Scoticanam posteriorem anno 1581.
compositam, qua prior ita confirmata est, ut auctores in "erronea
us sunguinolenta concilii Tridentini decreta" magnopere inveherentur.

De utriusque editionibus nil amplius habeo quod commemorem, quum parva tantum ad manus sit librorum supellex. Quibus inexhaustos magnarum bibliothecarum thesauros adire licet, ii conferant vetustas istas, quas mihi inspicere non contigit, de rebus Scoticis Melvilii, Knoxii, Spotswoodi narrationes; quid quod ne recentiores quidem, velut Robertsoni et Stuarti, qui huc spectant libros adhibendi data erat potestas. Buchanamus in rerum Scoticarum historia Francof. 1624. Schröckhius in historia reformat. Vol. II. p. 478. Gembergius de ecclesia Scotica nationali Hamb. 1828. et alii, quos consulere concessum fuit, scriptores et de origine et de variis huius confessionis editionibus vel omnino tacent, vel commemorant tantum quae ab hoc quidem consilio meo aliena erant.

## 13. CONFESSIO BELGICA.

Teste Hermanno Venema in institutionibus historiae ecclesiae V. et N. T. Tom. VII. p. 252. ante annum 1563. "usi sunt Re. "formati in Belgio formulis doctrinae et ordinis ecclesiarum "Belgicarum Londini sub Eduardo VI. collectarum; quae fue-"runt Confessio et maior Catechismus e lingua Frisiae Orienta-"lis in Belgicam translatus a. 1553. a viro nobili Iohanne Utenho-"vio, tunc ecclesiae illius Londinensis seniore; praeterea minor Ca-"techismus a Martino Microne compositus, denique forma régiminis "ecclesiast. a Iohanne a Lasco, tunc ecclesiarum exterarum in "Anglia sub Eduardo VI. Superintendente, a. 1550. latine conscripta "et dein Belgicam in linguam translata per Micconem. Verum ec-"clesiis in Belgio multiplicatis, ut calumniis eo rectius obviam piretur, propriam confessionem ad Gallicae imprimis formam "cum aliqua mutatione concinnarunt reformati in Belgio, partim "quod Gallica visa fuerit ipsis convenientior, partim Walones "Galli fuerint primi confessionis Belgicae auctores." Primus enim de conscribenda huiusmodi confessione cogitavit Guido de Bres, "celebre inter Walones iam anno 1561, nactus nomen in puriore "jevangelio," cuius qu'ae huc pertinent studia Hadrianus Saravia in epistola, quae die 13. Aprilis stilo Angliae 1612. ad Ioannem Uytenbogardum data est, optime in hunc modum descripsit: "Homines "improbi confessionem Augustanam audacter despiciunt et qui mo-"destiores haberi volunt, in illa esse aliquid, quod mutatum vellent, "desiderant: in sua vero confessione, ac si fidei canon esset, nihil "mutari patiuntur. Ego me illius confessionis ex primis unum fuisse "authoribus profiteor: sicut et Hermanus Modetus: nescio an plures sint superstites. Illa primo fuit conscripta Gallico sermone a "Christi servo et martyre Guidone de Bres. Sed antequam ede"retur ministris verbi dei, quos potuit nancisci, illam communica"rit: et emendandum, si quid displiceret, addendum, detrahendum
"proposuit: ut unius opus censeri non debeat. Sed nemo eorum,
"qui manum apposuerunt, unquam cogitavit fidei canonem edere:
"verum ex canonicis scriptis fidem suam probare." Auctores igitur,
quibus Brandtio in historia reformationis Belgicae Amstelod. 1663.
p. 301. et Hermanno Venema l. c. p. 255. testantibus Godofredus
Wingen adnumerandus est, a cupiditate aliis suam fidei regulam
obtrudendi alienissimi erant; sed quam composuerunt confessionem,
ea statim multorum applausu probata, mox typis expressa et in
multorum populorum linguas translata est.

Sed ubi de eiusdem editionibus et interpretationibus paullo accuratius agere instituis, interdum dubius mecum haerebis. Laurentius in corpore et syntagmate confessionum a. 1612. p. 7. confessionem Belgicam gallice primum anno 1561. scriptam fuisse affirmat. Alii velut Winerus in variarr. confessionum comparatione p. 20. eam hoc idiomate anno sequente editam esse dicit, neque tamen titulum affert, quem apud alios quoque scriptores frustra quaesivimus, et quem Venema ipse ignorasse videtur. Hic enim, ubi summatim historiam confessionis Belgicae ex Utenbogardo et Triglando in hist. eccl. secum collatis, nec non ex Iohannis Ens historia librorum publicorum eccles, petendam tradit p. 252., haec habet de anno, quo exarata sit et de vetustissimis eius editionibus: "Prima vero confessio, etiam "Gallice scripta, paullo prolixior fuit anno 1562 exarata et sequente "anno 1563. publicata." Sed cogitavit fortasse, quum haec scribebat, de belgica tantum huius confessionis recensione, cuius inscriptio extat apud Brandtium I. c. p. 301.: "Bekenteniese of Belydeniese "des Geloofs in't gemeyn en eendrachtelyk van de gelovigen, die in de "Nederlanden overal verstrooit zyn ende na de zuiverheit des H. "Euangeliums onzes heeren I. Christi begeren ta leven." Idemque panllo post ita pergit: "Want in den jaare 1563. wierdt die voor't "eerst, beide in't Nederduitsch en in't Hooghduitsch, uitgegeven, "maer in't jaar 1566. heeft mense wat korter ingetrokken, en daarna "in't Walsch en Neerlandtsch gedrukt." Consentit Venema hisce verbis: "quae ipsa confessio dein anno 1566. recognita est, et ad-"breviata in synodo Antverpiensi, cui Marnixius de S. Aldegonde nintersuit et lingua Walonica conscripta ad Genevenses, ut adpro"baretur, missa per Franciscum Iunium . . « Neque dubitare lice», quin Benthemius et Guerikius in errore versentur, quorum alter in descriptione civitatis Belgicae p. 144. confessionem a. 1571. Emdae confectam; alter in theol. symb. p. 119. eam saepius imprimis a. 1571. recognitam esse dicit. Prolixior illa confessio, teste Venema, ad annum 1582. in usu fuit, eademque in synodo Vesaliensi (a. 1568.) et Embdensi (a. 1571.) et alibi confirmata (Venema l. c. p. 268. 273.) belgico sermone saepius repetita est. Tandem decreto synodi Medioburgensis, anno 1581. habitae, etiam brevior in linguam Belgicam translata anno 1582, introducta, ac deincens saenius typis descripta est, quamquam ego unam tantum, quae huc pertinere videtur, editionem a Lipenio in bibliotheca reali universali Frnkfrt. 1685. p. 402. indicatam inveni. Omnibus vero maioris momenti usus est, quum novam eamque optimam pararet huius confessionis editionem Festus Hommius; scribit enim in praefatione ad lectorem: "Confessionem autem cum vetustissimis tum Gallicis tum "Belgicis editionibus contuli, et si quae in posterioribus omissa re-"periehantur, quae in prioribus extabant, ea uncinulis discretionia "causa inclusa passim addidi in gratiam eorum, quibus otium non "est editiones illas diversas conferre." Ea vero, quam ipse curavit, editio prodiit Lugduni Batavorum ex officina Elzeviriana anno MDCXVIII. sie inscripta: Specimen controversiarum Belgicarum, seus confessio ecclesiarum reformatarum in Belgio, cuius singulis articulis subiuncti sunt articuli discrepantes, in quibus nonnulli ecclesiarum Belgicarum doctores hodie a recepta doctrina diesentire videntur. usum futuras synodi nationalis latine edidit et collegit Festus Hommius. Addita est in sum dem usum harmonia synodorum Beigicarum.

Sed utrum synodus in constituendo confessionis textu vere hoc opere usus sit nec ne, equidem definire non audeo, neque quae Benthemius de textus recensione a synodo Dordracena instituta refert omni ex parte vera videntur. Scribit enim l. c. p. 145.: Unters bessen hat man auf bem Dordrechtischen Synodo das Lateinische, Französische und Niederdeutsche Eremplar unter einander verglichen, wie in allen Editionen einiger Unterschied in etlichen Worten sich fand, damit aus diesen breien Sprachen ein Eremplar formieret und solches aus zuellnstige verauthentisiset werden könne. Da man benre

in bet Bergleichung fonberlich auf bas Eremplat gefeben hat, welches bither in ben Frangofischen Nieberlanbifden Rirchen vor aufrichtig war gebalten worben. Golche Ueberfegung und Berbefferung nun baben auf Befehl bee Synobi auf fich genommen Antonius Thysius, Hermannus Toukelius, Daniel Colonius, Festus Hominius, und Godofsidas Udemannus. At de omnibus his synodi laboribus in eiusdem Actis, quae prodierunt Dordrechti 1620., ne verbum quidem extat. Leguntur enim in illis p. 301. sessione CXLIV., XXIX. Aprilis haee: "Amplissimi DD. Delegati monuerunt .......... Hane aguoque imprimis esse Illust. DD. Ordinum voluntatem, ut Confes-"sie fidei Reformatarum Ecclesiarum Belgicarum ex more in Synondis Nationalibus usitato, praesentibus Theologis Exteris relegeresur "atque examinaretur: utque a singulis Synodi membris, tam Exteris nquam Provincialibus, libere declararetur, si quae in Confessione "ista ab iis observata essent, quae ad dogmata et doctrinae essen-"tiam pertinerent, quaeque veritati in Verbo Dei revelatae, aut "aliarum Reformatarum Ecclesiarum Confessionibus minus consenstanea viderentur. Quae autem methodum aut phraseologiam "spectarent, quaeque ad Regimen atque ordinem Ecclesiae pertinearent, ea postea a solis provincialibus penitius examinatum iri. Monitum proinde fuit ee tempore, Articulum trigesimum primum net secundum, non esse examinandum, quia in utreque de ordine "Ecclesiastico, quem Exteri nonnulli a nostro diversum habent, agepretura Cum de exemplaribus Confessionis Belgicae prius esset "prespectum, praelecti sunt ordine omnes Confessionis huius Arti-"cab. Rogatique sunt singuli, ut rigide probeque iisdem examina-"tis, libere deinceps ac sincere declararent, utrum in dogmatibus "Confessione ista comprehensis, quidquam observassent, quod cum averbo dei minus conveniret, ac proinde necessario mutandum esse "judicarent." Deinde omnes qui aderant sessione CXLV. et CXLVL p. 301. 302. totum confessionis argumentum probasse dicuntur. Denique haec subsequentur p. 302.: "Hanc autem Confessionem, sprout in Synodo recognita et approbata est, hic subiungimus," camque deinceps saepius repetitam esse constat, velut in Benthemii civit eccl. et schol. p. 145. sqq., in compluribus, quas Lipenius L c. p. 402. indicavit, editionibus, et nostris temporibus in Augustii librerum symbolicorum collectione, Tom. 1. p. 170. sqq. Sed haee,

si singula verba eorumque collocationem spectas, prorsus alia est, quam quae synodo oblata est a Festo Hommio, quem ego paucis tantum mutatis secutus sum, adnotata e corpore et syntagmate confessionum a. 1612. scripturae diversitate. Quo minus Hommii recensionem cum illa conferrem, quam Synodum Dordracenam secutam esse diximus, impedivit magnum, quod inter utramque intercedit, discrimen, ita comparatum, ut collatione accurate instituta intelligerem, me ut hanc confessionem, si varias lectiones, quas in schedulis adnotavi, omnes cum lectoribus communicarem, bis ederem iri coactum. Quod ne praeter veritatem dictum esse videatur initium confessionis ex Actis synodi Dordracenae p. 302. cum Hômmii textu, quem ipsi p. 360. sqq. dedimus, comparandum apponemus:

Ecclesiarum Belgicarum Christiana atque Orthodoxa Confessio, summam doctrinae de Deo, et aeterna animarum salute, complectens.

#### Articulus L.

Corde credimus, et ore confitemur omnes, unicam esse et simplicem essentiam spiritualem, quam Deum vocamus; eumque aeternum, incomprehensibilem, invisibilem, immutabilem, infinitum, omnipotentem, summe sapientem, iustum et bonum, omniumque bonorum fontem uberrimum.

#### Articulus IL

Duobus autem modis eum cognoscimus: primo, per creationem, conservationem, atque totius mundi gubernationem: quandoquidem is coram oculis nostris est instar libri pulcherrimi, in quo creaturae omnes, magnae minoresque, loco characterum sunt, qui nobis Dei invisibilia contemplanda exhibent; aeternam nempe eius potentiam et divinitatem, ut Paulus Apostolus loquitur Rom. I, 20. Quae omnia ad convincendos et inexcusabiles reddendos homines sufficiunt. Secundo, ipse sese nobis longe manifestius et plenius in sacro et divino suo Verbo cognoscendum praebet, quantum quidem id ad gloriam ipsius nostramque in hac vita salutem necessarium est.

Denique pauca de gracca huius confessionis interpretatione monenda sunt. Lipenius l. c. p. 402. eam Iac. Revio interprete una cum catechesi interprete Fred. Sylburgio Amstelodami anno 1653. form. 12. publici iuris factam esse indicat; sed Winerus l. c. p. 20. huic editioni duas addit a. 1623. et a. 1638. typis expressas, quarum haec ad manus est sic inscripta: Ἐκκλησιῶν τῆς Βελγικῆς ἐξομολόγησις καὶ κατήχησις. Hoc est; Eoclesiarum Belgicarum confessio interprete Iacobo Revio et catechesis, quae in eoclesiis et scholis Belgicarum provinciarum traditur; interprete Frid. Sylburgio. Amstetodami

epud Ioamem Ionsonium. 1638. form. 16. Titulum sequitur typographi ad lectorem praefatio, quae, nisi ex editione priore ad verbem repetita est, dubitationem movere potest, num confessio iam a. 1623. a Revio in graecam linguam translata sit. His enim verbis continetur: "Iuventuti Christianae ut una cum bonis literis ipsae pietatis et doctrinae sincerioris elementa simul instillentur, nemo est qui non intelligat quantopere reipublicae Christianae intersit. Huic fini doctissimus et graecarum literarum peritissimus D. Fridericus Sylburgius catechesin Palatinam in linguam graecam olim transfudit. Com autem distractis exemplaribus versio haec in scholaram, imprimis Belgicarum, usum denuo nobis typis esset describeada, operae nos pretium facturos arbitrati sumus, si eidem quoque confessionis ecclesiarum Belgicarum versionem graecam adiungerenus. Hac in parte doctissimus vir D. Iacobus Revius, ecclesiae Daventriensis pastor, pro singulari suo erga ecclesias et scholas studio, operam suam haud gravate commodavit et confessionem hanc in synodo Dordrechtana nuper recognitam in sermonem graecum convertit."

### 14. CATECHESIS PALATINA.

Catechesis Palatina iussu Frederici III. electoris (p. 390. sqq.) a Casparo Oleviano, Calvini discipulo, et a Zacharia Ursino, amico Melanchthonis, scripta et deinceps a synodo inspectorum et superintendentium, quae Heidelbergae habita est, probata prodiit primum hac inscriptione: "Catechismus, ober driftlicher Unbers tidt, wie ber in Rirden und Schulen ber durfarftlichen Pfalz getrieben wirdt. Gebrudt in ber durfurftlichen Stadt Deibelberg burd Johannem Mayer 1563. form. 8.4 Quae quidem editio, id quod van Alpen in historia catechismi Palatini p. 21. testatur, multis in rebus differt ab illis, quae posteriore tempore vulgabantur. In divisione catechismi dierum dominicarum mila ratio habita, quaestiones neque separatae a responsis, neque numeratae, loci ex scriptura sacra raro citati, quaestio 80. de ceas sacra et de missa catholicorum vel prorsus omissa vel mutilata; sed exemplaria mox divendita. Quare eodem anno et secusda et tertia huius catechismi editiones publici iuris factae sunt, priori admodum similes, sed addita illa quaestione, quamquam diverso modo. Sententia enim quae in secunda his verbis confinetur: "Und ift alfo die Deffe nichts Underes, ben eine abgottifche Ber-"laugnung bes einigen Opfers und Leibens Jefu Chrifti" in tertia, quam nos typis exprimendam curavimus (p. 411.), ita expressa est: Bnb ift alfo bie Deg im grund nichts anders, benn ein verlaug-"nung bes einigen opffers vn leibens Jefu Chrifti, vnb ein verma-"lebeite Abgotteren." Ad haec spectant quae in fine utriusque editionis lectori Christiano dicta sunt in hunc modum: Bas im erften truck vberfeben, als furnemlich folio 55. Ift jegunder auf befehlch Churfurftlicher Gnaben abbiert worden (p. 427.). Sed quae inter tres. quas modo tetigimus anni 1563. editiones et inter eam intercedat ratio, quam nusquam nisi in Feuerlini bibliotheca P. II. p. 142. nr. 1912, memoratam invenimus, equidem non possum definire; Feuerlinus vero hanc sic inscriptam fuisse testis est locupletissimus: Catechismus offte Chriftlide underricht, alfe be in terten unde Scho-Ien ber Rorfürftl. Palt gebrewen merbt, 1563. Eodem anna latina catechismi interpretatio, quam Iosua Lagus et Lambertus Pithopoeus instituerunt, in usum scholarum publice approbata et publici iuris facta est.

Sed haud scio an non deinceps a ludimagistris quaestiones et responsiones non numeratae aliaque huius generis notata sint. Quare anno 1571. quarta editio instituta, eademque anno 1573. repetita est Alpenio teste I. c. p. 22. hac inscriptione: Catechismus, ober christlicher Unterricht, wie ber in Rirchen und Schulen ber Churfur IL Pfalg Qetrieben wird; famt ben Rirchencerimonien und Gebeten. Jest auf's neue gedrudt mit Buthuung ber Betfitel. Gebrudt in ber durfurftlichen Stadt Beidelberg, burch Johann Maper. 1573. form. 12. Quaestiones numeratae, in divisione catechismi dierum dominicarum ratio habita, loci e scriptura sacra citati numero aucti et ita allegati sunt, ut non solum singulorum librorum capita, verum etiam versiculi adscriberentur; accedunt precationes aliquot privatae et publicae. Neque defuerunt, qui auctam hanc et emendatam catechiami editionem typis repeterent et quae meliora praebuit in latina exemplaria reciperent, id quod factum esse video in latina catechismi interpretatione, quae germanicae, quam modo laudavimus, editioni omni ex parte respondet. Prodiit ea Antverpiae apud Aegidium Radaeum anno MDXXCIV. sic inscripta: "Catechesis

religionis Christianae, quae in ecclesiis et scholis Palatinatus ac Belgii traditur: una cum notis brevissimis."

Kodem anno prodiit alia, in qua dicta, quae dicuntur probantia solum capitum et versiculorum ratione habita, verum etiam ad verbum descripta et margini apposita sunt. At quae omnium optima dicitur, eam anao demum 1595. a Zacharia Ursino editam fuisse affirmant Alpenius 1. c. p. 22. 23. et Rienaeckerus in egregio, quem de catechismo Heidelbergensi Erschii et Gruberi encyclopaediae universali inseruit articulo. Neque ego repugno. Ad manus enim est editio boc titule insignita: Catechismus ober Rurger unterricht Chrifts licher Lehr, fampt ben Rirchen Geremonien, Bebeten, vnb gant volle tommenen zeugnuffen Biblifder Schrifft. Item, Der Bniverfitet Beibelberg Theologen verantwortung, wiber bie ungegrundte aufflagen ond vertebrung, mit welchen folder Catechismus, und beffelben aus beiliger Schrifft angezogne Beugnuß, von etlichen unbillicher weiß beschweret ift. Stem, D. DR. Luthers meynung vom Brobtbrechen im beiligen Abendtmal. Item, Antwort und Gegenfragen auff feche Rragen, vom beiligen Abendmal; und in welchen Artideln ble Evangelifchen Rirchen im Sandel bes Abendtmals einig ober ftreitig finbt, Seftellt burch D. Zacharium Vreinum. Remftabt an ber Sarbt. pp. 546. form. 8. Ultimo, quod non numeratum est, folio haec extant : Gebrudt jur Remftabt an ber Sarbt, burch Mattheum Sarmifch. Anno MDXCV. Sed si is, quem ultimo loco nominavi theologum V. V., simul affirmat, hanc editionem eodem anno in linguam latinam translatam esse, non possum quin eum erroris coarguam. Reperi enim in bibliotheca ecclesiae Marianae Halensis editionem a. 1585., qua omnia, quae illa germanica continet, exhibentur, ut vel ex titulo apparet his verbis composito. "Catechesis sive brevis institutio Christianae doctrinae quomodo illa in ecclesiis et scholis Palatinatus tum Electoralis tum ducalis traditur, una com ceremoniis Keclesiasticis, precationibus, plenisque ac integris testimoniis sacrae scripturae, ad quem modum antea et capita et versiculi in margine numeris tantum consignati fuere. Ilem. Responsio ad quorumdam theologorum censuram de testimoniis ex sacris literis adductis et in margine Catecheseos Heydelbergensis notatis. Item. Responsio et quaestiones sex de coena interrogationibus oppositae. Item. Articuli in quibus Evangelicae Ecclesiae de negotio coenae consentiuat vel

dissentiunt, conscripti a D. Zacharia Ursino. Typis Matthaei Harnisch." Pagina ultima haec leguntur: "Neostadii in Palatinatu, excudebat Matthaeus Harnisch. Anno MDLXXXV." Antecedunt tum "index praecipuorum in hoc catechismo tractatorum capitum", tum "tabella indicans, quota pagina quisque Catechismi contextus, qui diebus Dominicis pro concione explicatur, inveniendus sit."

Quam editionem quum pueri in scholis multas ob causas, imprimis vero ob majorem ipsius ambitum manibus versare non possent, aliae multae et germanicae et latinae subsecutae sunt. In illis titulus interdum paullulum immutatus. Nam qui post mortem Frederici III. electoris dignitatem adeptus est Ludovicus VI. Lutheri catechismo favebat eumque in electoratum publica auctoritate augeri iussit. At frater eius Ichannes Casimir ut in ea, quam ipse nactus erat, Palatinans parte Ursini catechesis etiam in posterum adhiberetur decrevit. Editiones, quae hoc tempore prodierunt sic erant inscriptae: Catechismus, wie ber in Rirchen und Schulen Beiland ber durfurftlichen, ist Rurftlichen Pfalz getrieben wirb. (cfr. Alpen l. c. p. 39.), et quum catholici bello triginta annorum Palatinatum occuparent, Rienaeckerus testatur editiones divulgatas esse hoc titulo insignitas: Christicher Unterticht, wie ber .... getrieben worben. Latinae, quae mihi innotgerunt mutationibus huiuscemodi non fuere obnoxiae. Feuerlinus l. c. P. II. p. 142. Nr. 1914. citat editionem Heidelbergensem anni 1570. form. 8. sic inscriptam: "Catechesis religionis christianae, quae traditur in ecclesiis et scholis Palatinatus. Heidelb. 1570." Risnasckerus l. c. p. affert aliam Francisci Burgonii Commentariis in Io. Calvini catechesia subiunctam, quae Antverpiae anno 1584. publici iuris facta est. Neque silentio praeterire licet duas ab eodem Feuerlino l. c. P. II. p. 151. Nr. 2009. et p. 143. Nr. 1915. memoratas, quarum altera Herborniae anno 1594. form. 12., altera Sigenae anno 1597. cum paraphrasi poëtica Ich. Pincieri form. 8. prodiit. Addi poterant aliae, velut: "Catechesis religionis Christianae, quae in ecclesiis et scholis Electoralis Palatinatus traditur, testimoniis sacrae scripturae, ac sententiis sanctorum Patrum caet. Hanoviae apud Guilielmum Antonium MDCIII. , si operae pretium esset omnes enumerare, sed quum affirmante Alpenio l. c. p. 75. quovis fere anno nova huius catechismi editio parata sit, omnium gravissimas allegasse satis habeo. Quare uno tantum verbo mentio notissimi

1

1

9

٦

3

epeis iniicienda est, quo non solum catechismi textus sed etiam eissem explicationes aliaque continentur in ipso titulo indicata, que hanc ipsam ob causam apponendum esse censui: "Explicationem catecheticarum D. Zachariae Ursini Silesii absolutum opus: totissque theologiae purioris quasi novum corpus: Davidis Pareli D. opera extrema recognitum. Causas recognitionis, et quid in ea sit praestitum, praefatio docebit. Cum gemino Indice: altero capitum, altero rerum et verborum. Nec non Miscellaneis catecheticis seorsum excusis: quibus narratio de vita et obitu D. Ursini est addita. Neustadii in Palatinatu, typis Nicolai Schrammii, sumtibus haeredum Wilhelmi Harnisii MDCIII."

Neque huius loci est certamen, quod Philippo Guilielmo eledore sub fine saeculi decimi septimi de catechismo Heidelbergeni eiusque auctoritate, imprimis vero de quaestione 80. gestum et regnante demum Carolo Philippo finitum est, post Alpenium Lc. p. 51 - 71. fusius exponere. Sufficit decretum illius, quem modo nominavimus, electoris promulgatum die XVI. Maii anni 1720. attilise, quo declaratum est, "wie Sie fich gnabigft gefallen lieffen, bif ber bisber eingezogne reformirte Ratechismus wiederum gebruckt und von ben fammtlichen Reformirten in ber Pfalz ungehindert fo lange gebraucht werbe, bis biesfalls ein anderes von bem gefammten Reich gut befunden und verordnet werden mochte; wobei Sie fich jebod ausbrutlich vorbehalten und bedungen haben wollten, bag auf bem Titel bes Ratechismus bas Churfutkliche Wapen, nebft bem Bott: Auf Churfurftliche Berordnung, inngleichen mit Churfurftlider Kreiheit, innerhalb beffelben aber bie Gloffe gu ber 80. Frage, als welche etwas von einer ungegrundeten, ungereimten und verhaften Meinung in fich faffe, und bem Terte an Unfeben nicht gleich tomme, weggelaffen, hiernachft diefe ihre Eitlarung und Buerdnung ber neuen Edition von Bort ju Borte mit beis gebruck und hinjugefügt werde." (confr. Alpen. p. 90. 71.) Editionem, quae huius decreti auctoritate prodiit, inspiciendi mihi quidem nulla data est opportunitas; sed quin reformati propter libertatem recuperatam admodum gavisi cuncta ex voluntate electoris perpetraverint-non dubito, etsi Alpenius L. c. p. 72. aliique illos quaestionem 80. sine omni mutatione retinuisse affirmant. Sententia, quam in editione secunda et tertia de missa catholicorum additam esse supra diximus, haud dubie omissa est; relique intacta manebant usque ad felicissima illa tempora, quibus reformati neque a Lutheri sectatoribus vexati, neque a monachorum et Jesuitarum catervis exagitati animo minus inimico et infesto Lutheranos aeque atque catholicos intuebantur, quibusque multae inter theologos controversiae sine omni exacerbatione dirimebantur. His igitur temporibus theologi etiam illos in catechismo Heidelbergensi locos, qui hostilem animum redolebant et ita erant comparati, ut Lutheranos et catholicos ad iram concitarent, aliquo modo lenire studuerunt, vel additis explicationibus, vel notis adjectis, vel levilsus quibusdam mutationibus. Inter editiones huius generis primo loco nominanda est ea, quae cura Hermanni Reinholdi Pauli Halis prodiit a. 1740. Aliam instituit Georgius Iacobus Pauli Halis 1781. eaque paucis tantum mutatis repetita est a Pischonio a. 1786. Neque silentio praetermittendi sunt labores Conradi et Otterbenii, quorum ille catechismum anno 1781. Berolini, hic eundem a. 1789. Lingeni publici iuris fecit.

Caeterum in hunc quoque catechismum cadit, quod Beza loco, quem supra citavimus, de catechismo Calvini gloriatur, eum scilicet in multorum populorum linguas translatum esse. Complures extant eiusdem interpretationes Belgicae. Graece prodiit Heidelbergae a. 1597., Sylburgio interprete, eaque interpretatio in usum scholarum saepius repetita est. Cfr. p. LII. Deinde ex decreto ordinum generalium foederati Belgii provinciarum et in dialectum recentiorum Graecorum et linguam Hispanicam a. 1648. conversus Neque desuerunt, qui eum in aliorum populorum linguas verterent, Prasmovius Polnicam, Franc. Scarasius Hungaricam, Chelius Arabicam, Konyer Singalesicam, alii Gallicam, Anglicam, Italicam, Bohemicam instituerunt interpretationes, quid quod etiam versio eius Hebraica extat. Sed de origine et omnibus, quae hactenus commemoratae sunt editionibus et interpretationibus vide; Burcard Gottbelf Struve's Ausführlicher Bericht von ber pfalgifden Rirdenbiftoria. Frantf. 1721. 4. D. 2. Bundt Grunde rif ber pfalgifchen Rirchengeschichte . . . . bis ju bem Jahre 1742. Beibelb. 1743. 8. Die neuefte Religioneverfaffung und Religiones ftreitigleiten ber Reformirten in der Unterpfalg. Leipg. 1780. 8. Jacques Lenfant l'innocence du catéchisme de Heidelberg. Heidelb. 1688. et deinde Amstel. 1723., cui editioni additus est un discours sur les catéchismes, in quo historia catechismi Heidelbergensis tractata esse dicitur. Hisronym. Simon van Alphon Oeconomia cateches. Palatinae. Praemisso Prologo de catecheticis institutionibus. Traject. ad Rhenum 1729. 4. Christ. Rittmepers fatholische Anmertungen über ben heibelberg'schen Catechismus. Heidelberg. 1707. Christliche Etinnerungen auf die erste Section der katholischen Anmertungen von den Reformirten Prosesson. Theologiae zu Deis belderg. Heidelb. 1707. Joh. Christ. Röcher katechetische Geschichte der reformirten Kirchen. Jen. 1756. 8. Heinr. Sim on van Alpen Geschichte und Literatur des heidelberg'schen Katechisse mus. Franks. 1800. 8. Joh. Christ. With. August Wersuch einer historische kritischen Einleitung in die beiden Hauptkatechismen der Svangelischen Kirche. Elberseld 1824. Rienacher in der alls gem. Encyclopád. von Ersch u. Gruder. Sect. II. Thl. 4. S. 286. ff.

Textum catechismi germanicum ex editione tertia anni 1563., latinum ex editione, quam prodiisse supra diximus anno 1584., sed additis et correctis bibliorum locis ex editione Neostadiensi anni 1585. et collata illa, quam Augustius in suo librorum symbolicorum corpore exhibuit, editione dedimus.

#### 15. CONFESSIO HELVETICA POSTERIOR.

Confessio Helvetica posterior ab Henrico Bullingero Turici anno 1562., Hottingero testante in historiarum Helveticarum Tomo III. p. 849., conscripta commemoratur ab ipso auctore in testamento, quod anno 1564. confecisse ab eodem Hottingero l. c. perhibetur. Quem si cum Hugenbachio in historia conf. Basil. p. 86., et Beckio in libris symbolicis reform. eccl. Tom. I. p. 62. sequimur, non possumus quin Hospinianum, quocum Lecherus in historia motuum Tom. II. p. 302. consentit et Escherum vituperemus, quorum alter in historia Sacramentaria T. II. p. 329. hanc confessionem anno 1565. in gratiam Frederici tertii, alter in Erschii et Gruberi encyclopaedia univers. Sect. II. Tom. V. pag. 234. eam anno 1564., quo gravis et urbem et agros ussit pestilentia, scriptam esse tradidit. Sed quo anno in ipsius usum a Bullingero literis consignata sit, scire non multum interest; multo gravior videtur esse expositio causarum, cur anno 1566.

publici iuris facta sit, et quum in his declarandis optime versatus sit Escherus, eum sequar ducem certissimum. Instabant comitia Augustana. Omnes, qui ecclesiae reformatae sacris addicti erant, imprimis vero Fredericus tertius, Palatinatus elector, summus huius ecclesiae protector, accerbissimo premebantur Lutheranorum odio. neque illorum sententia, qui timerent, ne Fredericus a pace inter Protestantes et catholicos firmanda excluderetur, prorsus a vero abhorruit. Quare illo tempore omnes omnium reformatarum ecclesiarum antistites, quo modo se cum aliis arctius iungerent suasque res magis firmarent, diligenter meditati sunt, et Fredericus, quo Lutheranorum calumnias et machinationes reprimeret, nihil intactum Anno 1565, exeunte literas dedit ad Bullingerum. reliquit. eumque de comitiis illis consulens postulavit ab eo, ut fidei consessionem, qua Lutheranorum cavillationes posset reprimere, ipsi quam celerrime mitteret. Bullingerus misit eam, quam anno 1552. ab ipso conscriptam diximus, eaque electori placuit magnopere. Respondit, se nisi auctor repugnaret, curaturum, ut in linguam germanicam verteretur. Quae benigna eius responsio movebat primum Turicenses, qui iamdudum secum reputarunt, quam magna ex ,fidei confessione a multis probata redundare posset ad ecclesiam reformatam utilitas, ut aliis quoque ecclesiis Bullingeri confessionem ab ipsis et Palatinatus electore iam probatam acceptam redderent. Omnes, qui eam illo tempore receperunt, ecclesiae in titulis editionum, quae anno 1566. prodiere, nominatae sunt. Inter has primum locum tenet editio princeps, latino sermone concinnata, quae ad verbum in corpore et syntagmate confessionum anno 1612. repetita esse dicitur, sic inscripta: "Confessio et expoasitio simplex orthodoxae fidei et dogmatum Catholicorum syncerae "religionis Christianae, concorditer ab Ecclesiae Christi ministris, , qui sunt in Helvetia, Tiguri, Bernae, Scaphusii, Sangalli, Curiae "Rhetorum, ed apud confoederatos, Mylhussii item, et Biennae, , quibus adiunxerunt se et Genevensis Ecclesiae ministri, edita in "hoc, ut universis testentur fidelibus quod in unitate verae et an-"tiquae Christi Ecclesiae perstent, neve ulla nova aut erronea "dogmata spargant, atque ideo etiam nihil consortii cum ullis sectis "aut hacresibus habeant: hoc demum vulgata tempore, qui de ca-"aestimare pijs omnibus liceat. Rom. X. Corde creditur ad iustitiam.

"me satem confessio fit ad salutem. Tiguri. Excudebat Christopho-"ru Frechoverus, Mense Martio MDLXVI." teste Hallere in biblideca hist. helv. Tom. III. p. 153. Nr. 435. pagg. 95. form. 4. Estem anno prodiit interpretatio eius confessionis germanica ab im Bullingero facta et hoe titule, si Escherum in Gruberi et Enchii encyclopaedia univers. Sect. II. Tom. V. p. 235. sequimur. muta: Befantmuß bes waaren Gloubens, und einfalte erifterung ber tadten allgemeinen Leer und houptartidlen bee reinen driftem Iben Religion von ben Dienern ber forchen Chriftt in ber Enbanes foft, bie ba find ju Barpd, Bern und Schaffbufen, in ber Statt Smt Sallen, in ber Statt Chur und in ben bryen Dunbten, oud m Rillhufen und Byel, ju welchen fich ouch gethon habend bie Dies me ber tyrchen ju Benff, einhallig ufgangen, pebermann ju bezit gen, laf fo in ber einigfeit ber maaren, uralten, driftenlichen forchen beftend, unnb feine name jerige leeren, ouch gar tein gemeinfamme mit einichen Secten ober Ragerpen habenb. Barich 1566. form. 4 pagg. 135. Neque hoc ipso anno defuit, qui eam in linguam. galicam transferret; quem laborem cum Beza ab Ballero, Eschero allique suscepiese dicatur, Senebierum, quem quam accuratissime de eius scriptis in historia literaria Genevensi egisse constat, de la interpretatione ne verbum quidem dixisse miror. Hallerus eam Generae anno 1566, nde l'Imprimerie de François Perrier pour "lean Durant" pagg. 280. form. 8. prodiisse affirmat, sed totus, quo insignita est haec interpretatio, titulus neque ab eo neque ab Eschero indicatus est. -

Exemplaria celerrimme in diversas Europae regiones mittelantur, ita ut haec confessio Gallis, Scotis, Polonis et Hungaris
sinul innotesceret; neque qui in divulganda ea operam suam
posserunt, hanc perdidisse dici possunt, id quod vel ex ipso secudae, quae Tiguri prodiit, editionis titulo colligere licet, in hunc
modum composito: "Confessio et expositio simplex orthodoxse
nidei, et dogmatum catholicorum syncerae religionis Christianae,
"concorditer ab Ecclesiae Christi ministris, qui sunt in Helvetia,
"Tiguti, Bernae, Scaphusij, Sangalli, Curiae Rhetorum, et apud
sconfoederatos, Myllhusii item et Biennae, quibus adiunxerunt se
net Genevensis Ecclesiae ministri, Neocomensis quoque, praeterea
neti Genevensis Ecclesiae ministri, Neocomensis quoque, praeterea

"post Praefat. fit mentio: [cfr. p. 465.] edita in hoc caet. . . . Ti-"guri Excudebat Christophorus Froscheverus MDLXVIII." form. 8. foll. 78. pagg. 155. Errat igitur Hallerus I. c. p. 154., qui iniecta editionis germanicae anno 1600. exscriptae mentione in hac demum aditione Neocomenses, Polonos, Hungaros et Scotos commemoratos esse contendit, Tertia latinae confessionis editio, quae Turici typis expressa est, prodiit anno 1608., form. 8. foll. 72., sed ni omnia fallunt eadem inscriptione; nomina certe ecclesiarum, quae hanc confessionem consensu suo comprobarunt, non mutata invenies, quum illae adeo, quae in Helvetia Basileae, Glaronae et Abbatiscellae floruerunt ecclesiae, anno 1608. huic confessioni nondum subscripserint. Harum civitatum nomina extant Hallero teste primum in titulo editionis germanicae, quae Tiguri anno 1644. form. 4. pagg. 133. typis expressa esse narratur; neque desunt in editione latina a. 1651., quae in corpore et syntagmate confessionum anni 1654. repetita et sic inscripta est: "Confessio et expositio simplex "orthodoxae fidei et dogmatum catholicerum sincerae religionis "Christianae. Concorditer ab Ecclesiae Christi ministris, qui sunt "in Helvetia, Tiguri, Bernae, Glaronae, Basileae, Scaphusii, Ab-"batiscellas, Sangalli, Curiae Rhetorum, et apud Confoederatos, "Mylhusii item, et Biennae: quibus adiunxerunt se Genevensis. net Neocomensis Ecclesiae Ministri, una cum aliis Evangelii Prae-"conibus in Polonia, Hungaria et Scotia: edita in hoc caet... "Tiguri Typis Ioh. Iacobi Bodmeri Anno MDCLI." form. 4. pagg. 96. cum praefatione, quae pagg. 12. complectitur.

Indé ab hoc tempere confessionis inscriptio nullam graviorem mutationem experta est; quamobrem editionum enumeratio
paucis absolvi potest. Confessio, de qua agimus, prodiit porro
latine Tiguri anno 1714. form. 12. adiuncta formula consensus, Bernae 1722. form. 4., ibidem 1759. form. 4., Sulzbachii 1825., denique Turici curante Fritzschio 1839., germanice si a tribus, quas iam
attulimus, recedis editionibus, Basileae anno 1654. form. 8., ibidem
anno 1666. eadem forma, Turici anno 1673. form. 12., Bernae anno
1676. form. 12., Sangalli anno 1723. form. 8., Bernae 1762. form. 4.,
et Curiae anno 1775. form. 8. omnes ab Hallero I. c. allatae.

Idem memoratu dignissimas attulit interpretationes, duas scilicet gallicas praeter illam quam supra commemoravimus, quarum altera,

quan Rachatus curavit, nondum excusa est, altera ab Elia Bertrando profecta Bernae prodiit, anno 1760. form. 4. pagg. 190., deinde Anglicam a Bertrando in praesatione laudatam, tum Belgicas, quarum illam hoc titulo ornatam esse dicit: Belphenisse ende eenuoudige wilegginge des waerechtighen geloofs, ende der algemennen articulen van den supvere Christelpse religie, gemaeckt met gemenner eendrachtichapt von dye Dyenaers der kerden Jesu Christi, die daer in Switzerlandt zyn: te weten te Zürich, te Bernen, te Schaphousen, te Sainct Sal, te Chur der Retzen, en hare bontgenoten, te Meylebousen en Biennen, dyden welchen dathaer ook de Dienaers vom de kerde vom Geneuen geutecht hebben — 1578. form. 12. pagg. 97., adoexa ecclesiarum Gallicarum sidei consessione; hanc a Daniele de Hoegstraten Amstelodami form. 8. anno 1724. curatam, eademque sorma anno 1738. repetitam esse assirmat.

Addit Hungaricas, sed dubitat, utrum confessionis editio quae Debrecini anno 1567. prodierit, (cfr. Collect. nostr. p. 465.) latina sit, an hungarica: quam ego dubitationem non queo removere. Alia, cuius mentionem facit, continet confessionem in utraque lingua, eaque sic inscripta est. "Confessio et expositio fidei christianae az az azkeresztyeni igaz hitról valo Vallas tetel. Mellyet elsőben helvetiaban irtanak es be vettenek: Anuak utaña 1567. Esztendőben Magyar orssaghan is javallottanak, be vöttenek es mind ez ideig sok ecclesiakban megh tartottanak. Deakbol Magyarra forditator Szenczi Csene Peter altal. Mostan pedig uyonnan nagyob hassonnert, Deakul es magyarul egyuve foglaltatot. Debreczen ben Nyomtatta Lipsisi. Pal. 1616." form. 8. foll. 200. Tertia, quam commemoravit, prodiisse dicitur anno 1713., quarta typis expressa Claudiopoli anno 1742., ab editione anni 1616. panlulum diversa est.

Neque omisit interpretationem confessionis Polonicam cuius haec est inscriptio: "Confessio Myjname Wiary powszechnen Koschos low Kriescip anstich. Pobskich. Krotko, a prostemi sto wyzandepone wedte podania Apostossiscip y starich boktorow. Ktorego sie zgodine tozymeia ludzie Krzesciansch Rzesny Nicmiedien maw nie ws ed zie w. Pelwetyny, w. Anglien, we Francyen, w Spłocyen w Danien, w Cziehach w. Wegrzech, w. Niederlanie v po wspsichtich stronach swiata Mydana, bla teg, aby whem wiadomo biw, że nie no wa omi obtebliwa wiare

trzimamy ale staradawna Apostolska, Polosedina. Suowu brutowana. Romansosercem bywa Wierzono kusprawiedliwosci ale vsty wyznawae potrzeba Kuzha Wieniu. Przydan jest Consens, to jest, Irzwoslenie spolne w Sendomir zu de Iynio ne: y Act, Synodu Genezas Rego w Kratowie Zedranego." pp. 356. form. 8. In sine: "B. Kratowie zdrusamie Macyeja Wiezbyety, Typographa Jego Kroslewstiey Miwci, Rosu od Narodzenya Syn a Bozego. 1574. Addita sunt acta synodi generalis Cracoviensis et Consensus Sendomiriensis. Pagina ultima haec extant: Cracan aus der Druckery des Königs. Buchdruckers Michael Wiezdyely, im Jahr der Gedurt des Sonies Sottes 1874. Neque daditare licet, quin hoc opus mera ait consessionis Helveticae posterioris interpretatio, si a duodus additamentis p. 239. et 275. recedis, quae ad doctrinam de coena sacra pertinent.

Minoris momenti sunt versiones Arabicae, Turcicae, Italicae et Rumanicae ab eodem Hallero citatae.

Equidem editionem anni 1568. typis exprimendam curavi; addita tum e libro manu scripto, qui in bibliotheca Turicensi asservatur et de quo Fritzschius in sua huius confessionis editione Prolegg. p. IV. accurate egit, tum e sylloge Oxoniensi et Kindleri editione scripturae diversitate.

Caeterum conferendi sunt: Johann Jacob Hottinger Helvetische Kirchengeschichten. Burich 1708. Thi. 3. p. 894. ff. Escher Helvetische Confession in Ersch und Srubers Encycl. Sect. 2. Thl. 5. S. 234. ff. Hagen bach kritische Geschichte der Entstehung und Schickselber ersten Baster: Confession Bastel 1827. S. 85. ff. Fritzschii Prolegomena in haius consessions editionem. Turici 1839. Alii quos inspicere licuit rem leviter tantum tractarunt, velut, inter vetustiores: Stettler Schweizer: Chronik. Thl. 2. S. 219. Hospinianus historia Sacramentar. Tiguri 1612. sol. P. II. p. 529. Löscher historia motuum. Frkset. 1707. Thl. 2. p. 302., et inter recentiores: Kuhn die Reformatoren Berns. Bern 1828. S. 417. Fischer Seschichte der Disputation und Reformation in Bern. Bern 1828. S. 536. 558. Bed die spind. Bücher. Reast. 1830. Thl. 1. S. 61. ff.

#### 16. CONFESSIO CZENGERINA.

De confessione Hungarica, quae in synodo Czengerina ab ecdesac reformatae ministris composita est, haec refert Bossust in historia variationum Tom. If. libr. X. p. 151. "Parmi les Polonais separés de la communion Romaine, il y en avoit quelques-uns aqui defendaient le sens figuré, et ceux-ci avoient souscrit en "Pan 1567. la confession de foi que les Suisses avoient dressés "l'année précédente. Ils s'en contentèrent trois ans durant : mais Len l'an 1570 ils jugèrent à propos d'en dresser un autre dans um Synode tenu à Czenger, qu'on trouve dans le recueil de Genève "eù ils s'expliquent d'une façon fort particulière sur la Cene." In his cum omnino falsa veris mixta sint, tum praesertim vituperandum est, quod Bossuet annum, quo confessio Czengerina primum typis expressa est, cum eo commutavit, quo in synodo Czengeri habita literis consignabatur. Dubii quidem haerent historici, quo anno synodus illa convocata sit: Suligius in historia confessionis Augustanae Vol. II. p. 837. eam anno 1557. vel 1558. institutam esse affirmat; Schröckhius in historia ecclesiastica post reformationem Vol. 11. p. 737. non prorsus consentit, addit enim verba, quibus haec quoque notitia in dubium vocetur; sed nemo, quantum equidem scio. cum Bossueto synodum Czengerinam anno demum 1570. habitam esse censuit, neque ego illius sententiae favebam, quum pag. XIII. de confessione Czengerina anni 1570. agerem, sed eo loco illum consulto indicabam annum, quo confessio primum Debrecini ab Andrea Lupino excusa est. Haec eius editio repetita est in corpore et syntagmate consessionum anni 1612, et 1654, eamque ego quoque typothetis exprimendam tradidi.

#### 17. CONSENSUS POLONIAE.

De historia consensus Poloniae eiusque editionibus conferatur prae caeteris: Daniel Brn. Inblonshi historia consensus Sendomiriensis inter evangelicos regni Poloniae et M. D. Lithuaniae in synodo generali evangelicorum utriusque partis Sendomiriae An. MDLXX. die 14. Aprilis initi . . Berolini apud Ambrosium Haude An. Dn. 1731., neque negligendi suat: Bossust histoire des variations

etc. Tom. II. p. 238. sqq. Iodann Andr. Schmid in Sagittarii introduct. Tom. II. p. 1544. sq. Petrus Born Historie ber zwischen ben Lutherischen und Resormirten Theologis gehaltenen Colloquiorum. S. 107. sf. Christ. Aug. Salig vollständige Historie ber Augesburgischen Consession. Buch 6. Cap. 5. Th. 2. S. 724. sf. Joh. Georg Walch historische und theologische Einleitung in die Relisgionsstreitigkeiten u. s. f. Thl. 3. S. 1043. sf. E. Löscher historia motuum. P. 3. p. 41. De Friese zur Resormationsgeschichte in Polen. Bud. 1. S. 433—465. Schrödh Kirchengeschichte seit ber Resormation. Thl. 2. S. 735. sf. Bed die symbol. Bucher der evang. resorm. Kirche. Thl. 2. S. 87. sf.

Qui inter Polonos fuerunt Lutheri sectatores confessionem Augustanam, reformatae ecclesiae addicti confessionem Helveticam posteriorem, fratres Bohemici suam habuerunt, vixeruntque per annos aliquot disiuncti et separati. Neque tamen desuerunt qui omnium partium coniunctionem exoptantes dissidentium animos sedarent omnibusque persuaderent, parvas res crescere concordia et certissimum vere Christiani signum amorem esse erga alios. Ita animo affecti Lutheri sectatores in Polonia primum Posnaniae anno 1570. cum fratribus Bohemicis, deinde Vilnae in Lithuania eodem anno cum theologis reformatis eo consilio convenerunt, ut transactiones de formula concordiae deinceps componenda praepararent. Quo facto generalis synodus Sendomiriae eodem anno habita, in eaque formula huiusmodi, nomine consensus Sendomiriensis composita et ab omnibus, qui aderant praesentes, Lutheranis, reformatis et fratribus Bohemicis subscripta est.

"De editionibus consensus, ait Jablonski l. c. p. 183., lector monendus est eum conscriptum quidem esse anno 1570., typis vero anno demum 1586. latine et polonice (per columnas sibi respondentes) editum fuisse; una cum synodis generalibus consensum secutis eumque confirmantibus, nimirum Posnaniensi 1570., Cracowiensi 1573., Petricowiensi 1578. et Włodislaviensi 1583. Quae editio, ita pergit Jablonski l. c., eurante Sim. Theoph. Ternovio Thoruni repetita fuit an. 1592. mens. Januar. Postea huic synodorum collectioni accessere acta et conclusiones synodi generalis Thoruniensis anni 1595., quae anno sequenti 1596. ibidem Thorunii typis exscripta fuere." Tertia editio prodiit Heidelbergae sic in-

scripta; n Consensus in fide et religione Christiana inter ecclesian "Evangelicas maioris et minoris Poloniae magnique Ducatus Lithu-"mise et caeterarum ejus Regni provinciarum primo Sendomiriae "anno MDLXX. in Synodo generali sancitus: Et deineeps in aliis, "ac demum, Włodislaviensi generali Synodo anno MDLXXXIII. neonfirmatus: Et Serenniss. Poloniae Regibus Augusto, Heinrico "ac Stephano oblatos: Ex decreto autem Synodico in publicum "typis editus auno Christi MDLXXXVI. Accesserunt in hac editione "acta et conclusiones synodi generalis Thoruniensis," Heidelbergae. typis Vögelianis MDCV. pagg. 88. form. 8. Handem consensus et synodorum syllogen cum proliza praefatione et versione germanica edidit deinceps D. Sam. Strimesius Francosurti ad Oderam. anno 1704. form. 8., eademque extat apud Jahlonskium l. c. p. 489.sqq, et teste Saligio I. c. p. 735. not. 6. etiam apud Pareum in brank, c. XXH. p. 129. Ego editionem Thorunensem anni 1592., cui anno 1596. acta synodi Thorunensis addita sunt, typis exprinesdam curavi eamque contuli cum editione Heidelbergensi.

#### 18. 19. CONFESSIONES ANGLICANAE.

Rerum sacrarum emendatio in Anglia tardius, quam aliis in terris processit, imprimis fidei confessio, qua onnes, qui sacrisreformatis addicti erant, inter se conjungerentur, diu illis defuit, quan summi corum clerici et theologi tantam rem non temereaccelerandam esse recte putarent. Secundum Cranmeri sententiam, ut Giberti Borneti verbis in historia reformationis ecclesiae Anglicanse P. H., p. 110s utar, "praestabat fidei confessionem gradatimconstruere, et expectare, dones episcoporum ordine repurgato. corum plerorumque consensus certus sperari posset: et secundum. illem, prudentiae non erat religionis systema in lucem mittere, caius consilium invieta acorbitate a multis praecipuis ecclesiae pastoribus virga censeria netatum fuimet. Praeterea, in cultu corruptiones maioris momenti, quam in doctrina errores ei videbantur: et revera populi vix deum religioso cultu prosequi poterant, quin in demnabiles praxes dilaberenter: Illud ipsum omni sedulitate sique studio corrigendum erat: Sed quod ad doctrinae articulos speciabat, en usque non urgebat necessitas, ut statim de iis enu-

cleate disputandum coset. Et archiepiscopus existimahat, hominibus minori cum periculo sententiarum quam superstitiosarum praxium libertatem relinqui posse. Alie etiam spectarunt reformatores, antequam agitatae controversiae dirimerentur optimum factu esse crediderupt, si populum iis assuefacerent eas in antecessum proponendo et agitando in disputationibus publicis et in operibus typis excusis. Nam praeterquam qued exacta reformatie via cum praecipiti festinatione consistere poterat, et quae iam reformata suerant recognoscere turpe fuisset, sperandum non erat, ecclesiasticos uno momento opiniones deserturos in quibus consenuerant. His rationibus adducti cunctanter egerunt reformatores. Fidei confessio anne solum 1551, confici coepta est: Ad umbilicum perducta fuit antequam clerus congregaratur; id est ante mensem Februarium anni 2552. Nescimus certo, quo modo instituta fuerit illius operis compositio: nec an varia eius dogmata episcopis et theologis distributa fuerint, ut suas sententias referrent. Illud ipsum sub Henrico VIII. regno factitatum fuerat. Muki scriptores referunt Cranmerum et Ridleyum ea digessisse, et aliis postea misisse, ut quae necessaria crederent, corrigerent adderentque." Neque quin ex auctoritate Cranmeri et adiuvante Ridleyo in XLII. articulos digesta sint, dubitare licet. Cfr. Salig Bollft. Gefd. ber augeb. Canfeffion. Abl. 2. C. 455. ff. Bentham Engellandifder Rird= und Schulene staat. Erips. 1722. S. 167. ff. Walchii bibliotheca theologica sel. Jen. 1757. Tom. L. p. 416. Sotodh Richmgefch, feit ber Res form. Abl. 2. S. 613. ff.

Articuli XLII. primum anno 1553. Londini publicati sunt, codemqué anno prodierunt Tiguri hac inscriptione: "Catechismus "brevis christianae discipliane summam continens omnibus ludima"gistris authoritate regia commendatus. Huic catechismo adiuncti
"sunt articuli, de quibus in ultima Synodo Londinensi, Anno Do"mini 1552. ad tollendam opinionum dissensionem, et consensum
"vere religionis firmandum, inter Episcopos et alios eruditos atque
"pios viros convenerat: Regia similiter authoritate promulgati. Ti"guri apud Andream Gessnerum F. Anno Domini MDLIII." Illam
editionem videtur secutus esse Gilbertus Burnetus, qui articules in
collectione documentorum historia reformationis addita ar. LV.

p. 123. sqq. cum lectoribus hoe titulo communicavit: "Articuli in

con consenserunt Episcopi aliique Eruditi Viri in Synedo Londini labin, anno 1552., ad Opinionum diversitates eliminandas et Comensum circa veram Religionem stabiliendum. Authoritate Resi promulgati." Editionem Turicensem equidem recodendam cunii, quanquam ea mirum in modum a Burneti textus recensione differt. Neque tamen hanc scripturae diversitatem notandam esse cessi, quum articuli XLII. iccirco minoris momenti esse viderentur. quia pauces post annos retractati et aliis mutatis aliis additis ad mmerum XXXIX. redacti sunt. Articuli XXXIX. in synodo Londisessi, quam Elisabetha regina anno 1562, convocaverat, solemni nodo sanciti, omnium consensu approbati, deincepa anepius confenati auctoritatem symbolicam acceperant camque usque ad nostra tempora conservarunt. Teste Walchio l. c. p. 416. "lucam adapezeunt eum separatim latine Londini 1562. form. 8., 1571., 1575. ferm. 4., Oxonii 1636. form. 4., anglies Londini 1562. 4., Ononii 1536. form. 4., ac praeterea saepissime utroque semmone; tum cacionction pluribus libris vel inserti vel adiuncti, " velut in aditiozibus liturgiae anglicanae, in Weismanni historia ecclesiastica, et in Bankami libro, supra iam citato, in quo etiam inscriptio inve-Bitar, qua eos Londini anno 1571, prodiisse affirmavit Walching. Articuli de quibus inter Archi-Episcopos et Episcopos utriusque Provinciae et Clerum universum in Synodo, Londini 1562, secundum computationem Ecclesiae Anglicanae, ad tollendam opinionum disessionem et consensum in vera Religione firmandum. Editi authoniste Serenissimae Reginae. Londini apud Ichannem Day, 1571.

#### 20. REPETITIO ANHALTINA.

Quae ex consilio praefationis de origine huius fidei confessionis dicenda sunt, continuestur et iis quae typographus (p. 612. 613.) monuit, et ipsa Anhaltinorum praefatione (p. 613—617.); quare se verbum quidem addatur. Neque suults de editionibus repetitionis Anhaltinae dicenda sunt. Mihi enim duae tantum innotus, munt, quarum altera, suius inscriptionem attuli p. 612.: "Neapoli Casimiriana in officina Matthesi Hernisch C.O. I.). LXXXI.", eltera teste Lipenio in bibliotheca universali p. 401. sodem anno Neostroform. 8. prodiit. Illam typothetis exscribendam tradidi. Sed quage

Maurisius Rödiger, ati p. XIII. notatum est, addere volait confessionem sie inscriptam: Bekenntnuß ber anhalt. Theologen von ben fürnehmsten Hauptartikeln ber chtstischen Lehre, eam inspiciendi non data suit opportunitas. Neque Ioannis Georgii, principis Anhaltini sidei consessionem, quae articulis XXVIII. constare perhibetur, acquirere potui.

#### 21. 22. 23. CONFESSIONES MARCHICAE.

"Calvinistae deducunt nos in loco de persona Christi, praedestinatione, coena domini, baptismo a cultu, consolatione, verbo, coelo ad contemtum Christi, desperationem, nuda elementa, infernum. Ergo impleat nos deus odio Calvinianismi." Hae Distelmaieri preces infestum, quo Lutherani ecclesiae reformatae socios in Pomerania, Borussia et electoratu Brandenburgico sub finem saeculi XVI. et ab initio saeculi XVII. persequebantur, animum optime declarant; praesertim multi summae auctoritatis inter illos theologi Christi praeceptorum de mutua caritate prorsus obliti nil reliqui fecerunt, ut hos quovis modo vexarent et premerent. Sed accidit illis odio obcaecatis quod omnibus accidere videmus, qui cupiditate aliqua incensi, aequitatem abiiciunt et contra ius fasque agunt. Nimio partium studio ecclesiae, cui emolumenta vofunt afferre, nocent magnopere. Iohannes Sigismendus, elector Brandenburgensis, natura prudens et benignus Gedickii praeceptoris alioramque Lutheramorum chamoribus de vana et perniciosa, quae inter reformatos propagata esset, doctrina eo adactus est, ut ecclesiae reformatae partihus favere, theologorum, qui huic ecclesiae addicti erant, libros legere et novi testamenti studiis vacare inciperet. Que diligentius in hes libros incubuit, ee certius Eutheranorum theologos a vero aberrasse intellexit, coque magis ad sacra ecclesiae reformatae animus inclinavit. Tandem relictis Lutheranorum placitis et coena sacra die XXV. Decembris anni 1613. ex more ecclesiae reformatae celebrata publice confessionis mutationem declaravit, deinde die XXIV. Februarii anni sequentis, 'ne quis reformatos corumque doctrinam contumeliis et conviciis publice afficeret, edixit, denique mense Meio einsdem anni snam fidei confessionem publici iuris fecit.

Incautus et intempestivus Lutheranorum fervor quemadmodum effecit, ut Iohannes Sigismundus ad sacra ecclesiae reformatae transiset, ita multa, quae henotica dicuntur, acta reddidit irrita; quibus tamen neque colloquium Lipsiense anno 1631, inde a die tertio usque ad diem vicesimum tertium mensis Martii habitum, neque conventum Thorunensem anno 1645, per tres menses institutum adnumeranda esse censeo. In illo enim a theologis reformatis Iohanne Crocio, Theophilo Neubergero et Iohanne Bergio, viris doctissimis et concordiae studiosissimis, inchoato Lutherani quoque Polycarpus Leyserus et Henricus Hoepfnerus, theologiae professores Lipsienses et Matthias Hoë ab Hoënegg, electoris Saxoniae concionator aulicus etsi a formulis in libro concordiae probatis non recedebant, comes tamen se praebuerunt et humanos, ita ut colloquium placide absolvi poset. Declararunt unanimiter se "eo unice spectasse, ut compendiaria via exploraretur, primo, an et quatenus utraque pars in viginti octo confessionis Augustanae articulis consentiat: dein, anne sperandum et ulterioribus plurium pacis amantium theologorum colloquiis, interveniente item Christianorum principum et statuum auctoritate, opera in eo collocanda, ut arctior in posterum coniunctio sanciatur: eoque pacto vera dei ecclesia augeatur et extendatur, pontificiis vero spes, quam ex evangelicorum dissidiis hactew concepere, aliqua ex parte adimatur. Interea antequam haec eveniant, omnia, quae in hac collatione acta sunt, in eo statu erunt, se si nunquam acta fuissent: neutrique parti licebit, hancce tractationem eiusque consignationem sine expresso alterius permissu in reigns spargere: theologi vero utrinque christiana charitate in posterum sesse prosequentur. Omnia bona fide et sine dolo. Dens veritatis gratiam suam largiatur, ut omnes in ipso unum fiamus et in mo perfecti simus, sicut ipse et filius unum sunt." Cfr. Iaegeri hist. eccl. decenn. IV. lib. 1. c. l. p. 485. nostramque collectionem p. 667. 668.

Neque quin in colloquio Thorunensi iussu Vladislai IV. Poloniae regis anno 1645. habito incredibilis catholicorum, imprimis lesuitarem impudentia concordiae maius etiam detrimentum quam foeda Borsaci, Calovii et Hülsemanni pervicacia attulerit, dubitare licet. Theologi reformati, inter quos Ioannem Bergium nominasse satis habeo, se pacis studiosissimos esse dictis factisque ostenderunt, ted frustra. Quare ad eos non pertinet quod echus nomine circumfertur de synodo Thorunensi dystichon:

"Quid synodas? nodus: Patrum chorus integer? aeger; "Conventus? ventus: Gloria? stramen. Amen."

Sed haec uberius persequi non huius loci est. Sufficit commemorasse reformatos statim in primis synodi sessionibus "postulata et desideria, generalem professionem doctrinae et specialiorem eius declarationem" praesidi tradidisse, banc vero quamquam saepius catholicis flagitantibus mutatam synodi actis non insertam et banc ipsam ob causam deinceps separatim editam esse. Cir. Hartknoch Dreuffifche Rirchenbiftorig. Frukfrt. 1686. C. 525. ff. C. 934. ff. Jägeri historia ecclesiastica et politica. Hamb. 1709. p. 479. sqq. p. 689. oqg. Sam. Buchholz Berfuch einer Befchichte ber Churmart Brandenburg. Borl. 1767. Ibl. 3. S. 567. C. 617. ff. Ran. Heine. Hering hiftorifche Rachricht von bem erften Anfange ber evangelifch= reformicten Rirche gin Brandenburg und Preuffen unter. bem gottfes ligen Churfurften Johann Sigismund, nebft ben brei Betenntnife Schriften biefer Rirche. Halle 1778. Deffelben Reue Beitrage Bur Gefchichte ber evangelischereformirten Rirche in ben Preuf. Branbenb. Lanber. Betl. 1787. Thl. 2. S. 1. ff. Porro: I. A. Schmidii historia colloquiorum ecclesiasticorum post reformationem habitorum, in supplemento ad introductionem Sagittarianam in hist. eccl. p. 1588. sqq. p. 1592, sqq. Zornii historia berer zwischen ben Luther ,tifden und Reformirten Theologis gehaltnen Golloquiorum. Hamburg 1705. p. 126. 127. p. 111. 112. Calovii historia syncretistica p. 50. p. 231. sqq. p. 424. sqq. Hoornbeeckii summa controversiarum p. 276. sqq. Bald's historifche und theologische Ginleitung in Die Religions ftreitigleiten u. f. f. Thl. 1. S. 503. 504. Thl. 3. S. 1048. ff. Bed die fombolifden Bucher ber evangelifch reformirten Rirde. Abl. 1. S. 472. ff. Abl. 2. S. 110. ff. S. 130. ff. Carl Bilbelm Dering Geschichte ber firchlichen Unioneversuche. Leipzig 1836. 1837. Band 1. S. 261. ff. S. 329. ff. Band 2. S. 1. ff.

Porro conserantur de colloquio Lipsiaco: Aurzer Discurs von ber zu Leipzig anno 1631. mense Martio angestellten Religionsvergleischung zwischen den Churs-Sächsischen und Churs-Brandenburgischen, auch Fürstlichen Hespischen Theologen. Sine nomine auctoris, sine name at loco. Horing L. a. Thl. 1. S. 343. ff. et de colloquio Tho-

rmeni: Acia conventus Thoruniensis celebrati anno 1645. mens. Septembr. Octobr. Novembr. pro ineunda ratione componendorum disidiorum in religione per regnum Peloniae impressa authoritate et mandato sacrae regiae Maiestatis, ad exemplum et fidem Regii Protocolli. Varsaviae 1646. form. 4. His iure addit Pfaffius in introductione in hist. theol. P. II, p. 178. tum Copian literarum. quibus dissidentes in rebus fidei ab Ecclesia Catholico-Romana in regno Poloniae magnoque ducatu Litheaniae ad fraternam cum eâdem reconciliationem invitantur, nec non dissidentium ad éasdem responsa. Dantisci 1645. form. 4., tum Catixti colloquii Thoruniensis relationem, quae Helmstadii anno 1635. form. 4. prodiit, et Berolinensem anni 1646. form. 4., cui suam opposuit Hülsemaanus Lipsiae 1646. form. 4. reclamante C. Prawdeckio in libro sic inscripto: Entbedung berer Unwahrheiten D. Sulfemanni von bem Colloquio charitativo. 1647. form. 4. Neque negligendus est Hieronymus a St. Hyacintho in idea colloquii charitativi cum dimideatibus anno 1645, indicti. Cracoviae 1646, 4.

Confessio Sigismundi ipsius auctoritate quater publici iuris facta est. Primam anno 1643. editam esse testis quidem est Wulchins in bibliotheca theol. schol. Tom. I. p. 432., sed Heringio l. c. p. 101. affirmante eam mense Maio anni 1614. demum a typothetis absolutam esse constat. Prodiit sie inscripta; Des Durchlaucht. Sochaesboben. Rurften und herrn, herrn Job. Siegmunde, Markgrafen gu Brandenburg , bes S. Romifden Reiche Ergenmerers und Churfate ften etc. Befandenig von jegigen unter ben Evangelifchen fcmebenben: und in Streit gezogenen Puncten. Durch einen Blebhaber ber Bahre beit in Drud gebracht, Unno 1614. s. a. et l. pagg. 35. form. 12. Secunda eodem anno apparuisse dicitur una eum aliis scriptis adsacrorum emendationem in electoratu Brandenburgensi pertinentibas, boe titulo: Churf. Durchl. ju Brandenburg Befandtiff, Ebict und Schreiben an die Landfchaft, neben etlichen fo wohl von S. F. G. bem herrn Statthaltern, ale auch Theologen und Landfinden ausgefettigten Schriften. Tertia et quarta anno 1616. peblici furis factae sunt. Illa in libro hac inscriptione ernato: laitia reformationis Marchiae, b. i. etliche benfwurbige Schriften und anbere Acten, fo bei angehenber driftlicher Reformation, in bee Churf. Mart Stanbenburg von Chut - und furfil. Gn. auch bem

Landftanben und Thealogen bin und wieber ergangen und gewechselt twerben, foll. 34. form. 4.; haec in opere amplioris ambitus sie insignito: Der Chur Brandenburg Reformation Bert, b. L. 1, bes Durchl . . . Herrn Johann Siegmunds, Markgrafen . . . Betannbtnif von jegigen unter ben Evangelischen schwebenben und in Streit gezogenen Puncten . . . . . Unno 1615. Gebrudt gum Berlin burch Georg Rungen, in Berlegung Johann Rollen Buchbanblern und Buchbindern bafelbst, idemque opus repetitum est anno 1621., sed titulo prorsus mutato: "Grundlicher und mahrhaftiger Bericht, Der in ber Churs und Mart Brandenburg vormeineten Reformation, wie die in . der Continuatione Iohannis Sleidani befunden wird." Neque posteriore tempore desugrant, qui Sigismundi consessionem iterum iterumque typis exprimerent, Köchero in bibliotheca theol. symb. et catechet. De 312, id testante, sed satis sit gravissimas editiones nominasse. Inter has recenset Heringius l. c. p. 109. editionem anni 1659, foll. 19. form. 8.; deinde affert Sigismundi confessionem una cum colloquio Lipsiaco et declaratione Thoruniensi anno 1695, et quidem bis form, 4. apparuisse, scilicet Coloniae ad Spream et Custrini, simulque affirmat utramque ad verbum sibi respondere, sed Coloniensem foliis 42., Custriensem foliis 44. constare, huiusque discriminis causam in ipso titulo indicatam esse, illam enim unam tantum, hanc duas electoris exhibere declarationes. Neque contra id dico. Sed compiures huius generis editiones iam ante annum 1695. fuisse constat. Lipenius in bibliotheca univers. p. 404. Johannis Sigismundi confessionem una cum colloquio Lipsiaco et confessione Thorunensi Francofurti ad Moen, anno 1644, form. 4. editam esse testatur, et mihi duae huiusmodi editiones innotuerant, quarum altera hoc titulo ornata est: Die brei Confessiones Dber Glaubens : Befanntniffe, Reiche in der Churfurftl, Brandenb. Die Religion betreffenden Edictie offte genennet werden; 1) Johannis Sigifmundi, Chur-Farften an Branbenburg glormurbigften Anbentens, Glaubens : Befanntnig. 2) Colloquium Lipsiacum Anno 1631. ba die anwesenden Reformic= ten und Lutherische Theologi eine Liquidation angestellet, wie weit sie einig und nicht einig fenn. 3) Thornische Confession, welche Unno 1645. nicht allein von ben Brandenburgifden Reformirten, fonbern . auch von allen auf der Cron Pohlen, Groß : Fürftenthum Littquen, und incorporitten Provincien Deputirte Proceribus et Theologis ist

ibergeben worben. Sierbei auch bie Churfurftl. Brandenb. Edicta felbit: nebraft ber Declaration, wie auch die Reverse, welche die Inspectores. Prediger und Candidati Ministerii ju unterschreiben haben. Cum Privilerio Riect. Brandenburg. hate verlagt Rupertus Bolder, Buchfanbl. in Coln an ber Spree. Bu Frandfurt auff ber Churff. Brand. Acad. brudts Erasmus Rosner. s. a. Altera eodem modo inscripta est. pancis tantum mutatis. Primum pro: "welche ... offte genennet were ben," exhibet : welche ju beobachten befohlen worben." Deinde de confessione Thoronensi non dictum est: "welche . . . ift übergeben worden." sed: "welche ... ift unterschrieben worden, quibus verbis haec adduntur: Dierbei auch bie Churfurfil. Brandenb, Edicta felbft, nebft ameren Declarationen. Colln an ber Spree, Drudte Georg Schultge, Churfurfil Brandenb. Sof=Buchbr. M.DC.LXXXIII. Utramque ab Heringio praetermissam esse miror. Affert ille deinceps l. c. p. 111. duas ex initio seculi decimi octavi editiones publicae auctoritatis. ipseque tres illas confessiones libello iam saepius citato adnexuit.

Restat ut pauca de primis colloquii Lipsiaci et declarationis Thorunensis editionibus dicantur.

"Colloquium Lipsiacum primum edidisse theologos reformatos, quamquam conventum esset, ne pars altera sine alterius praescitu et consensu id faceret, teste Inegero l. c. Tom. 1. p. 485. ipse Gesselius fatetur. Sed, si Walchium l. c. Vol. III. p. 1054. sequimur, Matthias Hoë ab Hoënegg electoris Saxonici concionator primus suit, qui quod Lipsiae inter theologos Lutheranos et reformatos · transactum fuit in libro sic inscripto: Unvermeibentliche Rettung voidet das Oraculum Dodonaeum. Lipsiae 1635. form. 4. publici iuris faceret. Quare Ioannes quoque Bergius, qui colloquio interfuit et summam illo tempore apud reformatos habuit auctoritatem, colloquium edidisse dicitur hoc titulo : Relation ber privat=Conferent, welche bei mabrendem Convent ber protestirenben Evangelischen Chur-Farften und Stande ju Leipzig im Jahr 1631. im Monath Mart. zwifchen ben anwesenben Chur : Gachfifden, Chur-Branbenburgifchen und Rurftlichen Beffischen Theologen gehalten. 1635. form. 4. Deinde saepius repetitum est. Latine prodiit Hagae Comitis 1656. form. 4., una cum decreto ordinum evangelicorum Francofurti anno 1634. facto; graece et latine in F. U. Catixti via ad pacem inter Protestantes praeliminariter restaurandam; germanice in Hieronymi Kornmayeri locis antisyncretisticis. Lips. 1669. Ratisbonae 1722. form. 4.

Declarationem fidei, quam theologi reformati synodi Thoruniensis praesidi tradiderunt, exhibet Calovius in historia syncretismi p. 424.—p. 441., nulla habita mutationam ratione, quas ut supra iam indicatum est cathulicis urgentibus est experta. Reliquae editiones enumeratae sunt a Ioanus Daniele Haffmanno in historia literaria colloquii charitativi Thoruniensi, quae in libro sic inscripto: Die Preuffischen Behenden. Vol. III. p. 385. sqq. extat. Omnium princeps est, quae prodiit Berolini a. 1646. hoc titulo. "Scripta partis reformatae in Colloquio Thoruniensi anno 1645. Parti Romano-Catholicae exhibita; sed ab ea in Protocollum pleraque non admissa; ideoque seorsim nunc edita, cum Declaratione Partis Romano-Catholicae de regula fidei, eiusdemque Consideratione." form. 4.

#### 24. CANONES DORDRACENL

Decreta et canones synodi Dordracenae, de divina praedestinatione, de morte Christi et hominum per eam redemptione, de · hominis corruptione et conversione ad deum eiusque modo et de perseverantia sanctorum, quae remonstrantium articulis de conditionato praedestinationis decreto, de universo merito Christi, de libero hominis arbitrio, de resistibili gratia divina et de fidei amissibilitate opposita fuisse constat, eodem, quo synodo finis impositus est, anno saepius typis descripta et publici iuris facta sunt. Neque hoc illis mirum videri potest, qui quanta congregatorum frequentia et quam magna synodi fuerit auctoritas sciunt simulque reputant, Calvinistarum chorum in ea condemnasse doctrinam late propagatam et a summis illius aevi theologis modeste et docte defensam. Editio princeps eo, qui pag. 690. indicatus est, titulo ornata prodiit paulo post synodum finitam anno 1619. form. 4., eodem anno subsecuta est alia sic inscripta: Synodus Dordrechtana form. 4., utraque teste Walchio I. c. Tom. I. p. 412. lingua latina. Idem addit Belgicam et Anglicam eiusdem anni, Londini publicatam form. 4. Hanc exceperant aliae, velut ea, quam Groningae anno 1747. cum praesatione de auctoritate decretorum synodi apparuisse constat. Sed Walchio L c. auctore non solum separatim verum etiam

coniunction cum aliis libris exierunt. Extant in actis synodi nationalis in nomine domini nostri Iesu Christi, authoritate illustr. et praepotentum DD. Ordinum generalium foederati Belgii provinciarum Dordrechti habitae. Dordrechti 1620., in corpore et syntagmate confessionum a. 1612. et a. 1654., in notissimo Aymonii opere sic inscripto: Tous les synodes nationaux des églises reformées de France. Tom. H. p. 298., in Hettingeri fatis doctrinae de praedestinatione et gratia dei lib. IV. cap. 5. p. 333., in Benthemii hollánbifdem Rirdjen und Schulenstaat. p. 391., in Langii gloria Christi et Christianismi et in recentioribus illis, quas supra nominavi, confessionum sidei collectionibus.

De historia synodi praeter celeberrima, quae theologi remonstrantes contra eam publicarunt, scripta, velut antidotum, apologiam, acta et scripta synodalia aliaque huiusmodi conferantur imprimis qui a *Hallero* in bibliotheca hist. Helv. Tom. III. p. 172—175. Nr. 491—501. 503. citati sunt, libri.

#### 25. FORMULA CONSENSUS HELVETICA.

Formula consensus Helvetica, quam sententiae Mosis Amyraldi de gratia universali, Ios. Placaei de imputatione peccati adamitici. aliorum de obedientia Christi activa et Ludovici Capelli de punctis vocalibus codicis Hebraei oppositam esse vel ipsius docet argumentum, auctorem habet Iohannem Henricum Heideggerum, theologum Turicensem, qui eam Francisco Turretino, Genevensi et Luca Gernlero, Basileensi assentientibus et cohortantibus non sine publica auctoritate anno 1675. conscripsit. Hallerus, qui eam sequenti demam anno compositam esse dicit in bibliothèca hist. Helvet. Tom: III. p. 183. hisce verbis : "J. h. heibegger hat biefe Formel a. 1676. aus Befehl ber Obrigfeit und Untrieb einiger Geiftlichen verfaffet". vel ipse erravit, vel in numeris errarunt typothetae. Nam eam a quibusdam Helvetiorum civitatibus iam anno 1675. receptam esse et dadum inter omnes constabat, et nuper ex actis Basileensibus et Turicensibus a Hagenbachio in historia conf. Basil. p. 175. et p. 176. sot. 2. probatum est. Neque tamen assentiri possumus Walchio, qui in bibliotheca theol. selecta Tom. I. p. 414. cam hoe ipso anno etiam editam esse hoc modo affirmat: "Quum conscripta illa esset a lo. Henr. Heideggero inssu magistratus Tigurini, prodiit ea in

lucem latine ac germanice Tiguri 1675, form. 4. hancque editionem primam secutae sunt aliae.4 Quamquam enim illam latine et germanice form. 4. vere typis exscriptam et publici iuris factam esse Hallerus quoque l. c. p. 182. testatur, tamen quo loco et quo anno id factum sit, Walchius coniectura tantum videtur assecutus esse. Primum enim typographus in ipsa editione nentrum indicavit, deinde Hallerus l. c. candem editionem anno demum 1723. publicatam esse censet, denique Escherus in Erachii et Graberi encyclopaedia universali Sect. II. Tom. V. p. 245. formulam non ante annum 1714. typis expressam esse locupletissimus est testis. Sed utrum hoc anno una tantum an duae eiusdem editiones excusae sint, equidem dubius haereo. Quam Hallerus l. c. primo loco posuit, eam haud dubie editionem principem esse ipse existimavit, candemque sic inscriptam esse testatur: "Formula Consensus ecclesiarum Helveticarum reformatarum eirca Doctrinam de Gratia universali et connexa, aliaque nonnulla capita" form. 12., and simul affirmat etiam in hac editione neque annum neque locum, quo prodierit, esse indicatum. At mihi ad manus est, quam repetendam curavi, editio eodem titulo insignita eademque forma, foliis XII., in qua formula consensus ei confessionis Helveticae posterioris editioni addita est, de qua supra p. 66. egimus et quae titulo id indicante prodiit. Tiguri apud Davidem Gessnerum Anno 1714. Deinde saepius repetita et in multorum populorum linguas translata est. Latine extat in libro sie inscripto : Fortgefehte Sammlungen von alten und neuen theologischen Sachen. 1722., com notis et apud Pfaffium in schediasmate de formula consensus Helvetica; Germanics produit sic inscripta: Einhellige Formul ber reform. eibg. Rirchen, betreffenb bie Lehre von ber allgemeinen Gnab und mas berfelben anhanget; fobanre auch etliche andere Religionspunften (cin Escher. L. c. p. 246.), anno 1718. form. 12., et anno 1722. form. 12. pagg. XXXVI.; Belgica cura Danielis de Hoogstraten 1724., form. 8., cum notis; Gallice hoc titulo: Formulaire de consentement des églises reformées de Suisse, sur la doctrine de la grace universelle et les matières, qui s'y rapportent, comme aussi sur quelques autres articles, traduit en François, avec des remarques. sine a. et l. (Amstelod. 1722. cfr. Escher l. c. p. 248. not. 1.) pagg. 135. form. 8. Exhibetur, Waschio teste, in hoc libro formula latine cum interpretatione gallica

cuta Barnandii atque animadversionibus, quibus Barbeyracius auctor formalam avariorum vitiorum insimulat ac notat sententiam corum. qui damnati fuerint, non recte enarratam: scripturae effata, quae a re aliena sunt, adducta: perversam argumentandi rationem adhibitam, atque ea tradita esse, quibus sacer codex ac veteres Helvetiae theologi repugnent." Praeter hanc editionem conferatur de origine et historia formulae consensus Helveticae; Bibliotheca hist, philol. theol. Bremensis Class. VII. Fassic. 4. p. 669.; Historia vitae I. H. Heideggeri &. 97.; J. Jac. Hottinger Bertheibigte F. C. 1723.; De f. felben helvetifche Rirch. Gefch. Burich 1708. Ihl. 3. G. 1086. Thi. 4. S. 258. 268. f.; Pfaffi dissert. histor. theol. de formula consensus. Tubing. 1723.; Salchli stricturae et observationes. Bern. 1723.; (Burnaud) Mémoires pour servir a l'histoire des troubles arrivées en Suisse a l'occasion du Consensus. Amsterd. 1726. Alia illius et posterioris temporis, quae huc pertinent, scripta minoris momenti affert Hallerus I. c. Nr. 577 - 592. Inter recentiores praecipue consulendi sunt: Sagenbach Rritifche Gefchichte ber Ent= fichung und ber Schicfale ber erften Bastertonfession. Bafel 1827. 5. 171. ff. Escher in Erich und Gruber Allg. Encyclopadie. Sect. 2. Thi 5. Art.: belvetifcher Confensus,

#### 26. CONFESSIO TETRAPOLITANA.

De confessionibus, quae in additamentis inde a p. 740. exhibentur, paucis exponam. Primum inter illas locum tenet quae dicitur Tetrapolitana, sive Suevica, sive Argentinensis, de cuius origine et historia conferantur: Wernsdorff historia confessionis tetrapolitanae, resp. Mcl. H. Reinbardo. Viteb. 1694., ed. 4. ibid. 1721.; Io. Han. Fedii dissert. de varia confessionis Tetrapolitanae fortuna, praesertim in civitate Lindaviensi. Götting. 1755. I. G. Schelhorn in ameenitatt. litterarr. Tom. VI. p. 305. sqq.; Deffelben Refors mations-Historie der Reichsstadt Memmingen. D. Gordssius in scrinio antiquar. Tom. V. p. 2. pag. 193—221. Addas: Salig Historie den der Augsb. Confession B. 2. Cap. 12. Thl. 1. S. 387. ff. Löster historia motuum P. 1. lib. 2. cap. 1. p. 195. Walch Christiche sindengeschichte seit der Resormation Thl. 1. S. 483. Förstemann lictundenbuch Thl. 2. S. 21. ff.

Haec confessio a Bucero adiuvantibus Casp. Hedione et Wolfg. Fabricio Capitone composita et Carolo V. Imperatori per legatos civitatum Argentorati, Constantiae, Memmingae et Lindaviae in comitiis Augustanis anno 1530. tradita et civitatum, quae modo nominatae sunt, auctoritate Argentorati anno 1531., primum latine, deinde germanice edita est. Neque de his rebus dissentiunt viri docti. Sed utrum eodem anno semel tantum latine expressa et publicata sit, an bis, mense scilicet Augusto et mense Septembri, adhuc non satis exploratum est. Editio enim, quam principem nuncupare solent, a literatis diverso modo citatur. Fenerlians, quem editionum titulos diligentissime descripsisse constat, consessionem Tetrapolitanam primum hoc titulo apparuisse in bibliotheca iam saepius citata P. 1. p. 122. nr. 712. testatur: "Confessio Religionis Chri-"stianae Imp. Carolo V. in Comitiis Aug. 1530. per Legatos Civiatatum Argentorati, Constantiae, Memmingae et Lindaviae exhibita. "Argentorati, Ge. Ulrichero Andlano impressore, 1531. form. 4." Sed Saligius l. c. p. 398. not. n., Schelhornius l. c. p. 381. aliique eam primam esse dicunt, quae sie inscripta est: "Confessio Reli-"gionis Christianae sacratissimo Imperatori Carolo V. Caesari Auagusto in Comitiis Augustae anno M. D. XXX. per legatos civitaatum Argentorati, Constantiae, Memmingae et Lindaviae exhibita. --"Si quis voluerit voluntatem eius obtemperare is cognoscet de adoctrina utrum ex deo sit, an ego a me ipso loquar. Ioh. VIL. In "fine: Argentorati Georgio Ulrichero Andlano Impressore. Anno .M. D. XXXI. mense Septembri. Accedit quod Dr. Pappus in refutatione relationis Bipontinae p. 33. testante Saligio editionis mentionem fecit, quam mense Augusto anni 1531. publicatam esse dicit, ita ut de numero editionum anni 1531. symmo iure dubites. Editio, quam secundo loco commemoravimus, in corpore et syntagmate confessionum repetita est, candemque typis exprimendam curavimus ipsi p. 740. sqq.

Quae mihi innotuerunt editiones germanicae ex his Feuerlinue in bibl. sua l. c. p. 122, 123. Nr. 112, 113, et 114, tres tantum attulit, sic inscriptas:

1. Befandtnis der vier Frey und Reichstatt, Strafburg, Coffant Memingen, und Lindaw, in deren fie Repf. Maiestat, off dem Reichstag ju Augspurg, im prp. Jar gehalten, ihres Glaubens und Fürhabens,

ben Religion halb, rechenschaft gethan haben. Schriftliche Beschirmung vad verthedigung derselben Bekandtnuß, gegen der Consutation und Bibeilegung, so den gesandten der vier Statten, off bemeldtem Reichstage offenlich fürgelesen, und hie getrewlich eingebracht ist. In sine: Strafburg, durch Johan Schweinher, off den prii. Augusti, Anno Roperti, form. 4.

- 2. Confesio ober Bekantnus ber vier Frep und Reichsstatt, Strasburg, Coftant, Memmingen, und Lindaw, in deren fie Repf. Maiestat auf dem Reichstag ju Augsp. im 30. Jahr gehalten, ires Glaubens Rechenschaft gethan haben. Schrifftliche Beschirmung und vertheibigung derselbigen Bekanntnuß gegen der Consutation, so auff bemelbten Reichstage fürgelesen, und hie eyn bracht ist, Neustadt an der Hardt. 1580. form. 4.
- 3. Befanntnuß ber vier Frey und Reichs Statt. Schrifftliche Befdirmung berfelben. Bu fernerer Erflarung bes Berichts auf bie Reue Strafburgifche Rirchen Dronung, 1598. Erfilich gebruckt ju Strafburg, 1531; jest nachgebruckt ju 3weybruck, 1604. form. 4.

Omisit quem anno 1579 hoc titulo publicatam esse testatur Hallerus in bibliotheca hist. Helv. Tom. III. p. 132. Nr. 363. Befandtnug ber vier Freys vand Reichsftatt, Strafburg, Coftant, Dammingen und Lindav, in beren fie Repf. Maleftat auf ben Reichstag gu Augspurg im XXX. Jar gehalten, ihres Glaubens und furbabens ber Religion halb, Rechenschafft gethan haben. Schriftliche Befdirmung und Berthebigung berfelbigen Befanntnuß gegen ber Confutation unnb Biberlegung, fo ben Gefanbten ber vier Statten auff bemelbtem Reichstage, offentlich fürgelefen, und bie getremlich einbracht ift. Strafburg 1579. pagg. 223. form. 4., et quam cura Theodosii Richelii prodiisse affirmat Schelhornius L. c. p. 382. Idem addit p. 382.: "Ex his autem nonnisi binae illae editiones, Latina scilicet et Germanica, quae Argentorati a. 1531. luci expositae fuerunt, publica auctoritate et consensu quatuor civitatum prodiere. Alteram contra Argentinensem, quam officina Richeliana dedit, suppressam esse opinor, ita tamen ut quaedam eius exemplaria elapsa sint, quale et mihi ad manus est. Vix enim typographicos carceres evaserat, cum Perillustris Reip. Argentorensis Senatus propterea consilium theologorum suorum exposceret, qui eius suppressionem maximopere suaserunt, rati, aequum haud esse, ut insciis ac invitis reliquis civitatibus, quarum nomine Caesari olim oblata erat, recuderetur, praeteres fore ut apud eseteros Evangelico-Lutheranos Argentinenses in est suspicionem incidant, ac si reiecta invariata Confessione Augustana, cui iam olim nomen dederint, Tetrapolitanam rursus probaverint: denique variis inter Ecclesiae et Scholae ministros dissidiis et altercationibus fenestras sic aperiri."

Feuerlinus porro omisit eam, de qua Saligius l. c. p. 398. not. a. haec habet: "Ich habe auch eine alte teutsche Edition ohne Jahr und Ort unter dem Titel: "Bekandtnuß der vier Frey und Reichsflätt, Straßburg, Costant, Memmingen und Lindau, in deren sie Keps. Mayst. uff dem Reichs-Lag zu Augspurg im 30sten Jar ihres Glaubens und Fürhabens, der Religion halb, Rechenschaft gethan haben,""eamque editionem principem esse coniecit Förstemannus, vir doctissimus l. c. p. 24.

Denique nova huius confessionis interpretatio germanica reperitur in Lutheri operibus ex editione Walchii Tom. XX. p. 1966—2008.

#### 27. 28. CONFESSIONES BOHEMICAE,

Inter confessiones Bohemicas, quarum magnua est numerus, duae potissimum memoratu dignae sunt, quarum una in additamentis collectionis a nobis institutae secundum, altera tertium locum tenet.

Illa maximam partem e confessionibus longe antiquioribus, quas Saligius in historia conf. Augustan. Tom. II. p. 540. not. enumeravit, et ex illa a. 1532., quam etiam Luthero acceptam fuisse ipsa eius praesatio testificatur, constituta et deinceps primum a liberis Baronibus et aliis nobilibus regni Bohemiae Ferdinando regi oblata, deinde Wittebergam transmissa et a Luthero, Melanchthone, Iusto Iona, Iohanne Bugenhagio et Casparo Crucigero comprebata est. Prodiit autem primum lingua Bohemica, deinde latine reddita Vitembergae publici iuris facta est, hac, si Walchium in bibliotheca theol. sed. Tom. I. p. 439. sequimur, inscriptione: "Confessio fidei ac religionis baronum ac pobilium regni Bohemiae serenissimo ac invictissimo Romanorum, Bohemiae cet. regi Viennae Austriae sub anno domini 1535. oblata." Vitemb. 1538. Idem testatur eam anno 1542, recusam et denuo anno 1558, cura Petri Pauli Vergerii editam esse. Sed in hac re vir alioquin diligentissimus falsus esse videtur. Saligius enim l. c. Tom. II. p. 546. not. d. Vergerii praesationem die 1. Augusti anni 1557. scriptam esse narrat eiusque editionem ab illa diversam esse docet, quae anno 1558. Vitémbergae prodiit sie inscripta: "Confessio Fidei ac Religionis Baronum ac Nobilium regni Bohemiae, Ser. ac Invictiss. Bomanorum, Bohemiae etc. Regi Viennae Austriae sub anno Domini 1535: oblata. Adiectum simul quorumdam gravissimorum virorum de hac confessione iudicium. Hanc multae Reclesiae, quae mnt in regno Poloniae, nuper susceperunt. : Nunc iterum excusa anno 1538. plagg. VIII. form. 8."

Haec confessionis Bohemicae recensio in corpore et syntagmate a. 1612. et in nostra collectione typis expressa non sine multis et gravissimis mutationibus anno 1573, tum latine tum germanice denuo edita est. Editionis latinae haec est inscriptio: ¿Confessio fidei et religionis Christianae, quam Seren, et Potent, Remanorum, Ungariae et Bohemiae etc. Regi Ferdinando obtulerunt Viennae im Austria XIIII. die Nov. anni Iesu Christi 1535. Barones et ex nobilitate ia regno Bohemiae ii, qui puriori doctrinae in piis Ecclesiis, quas Communitatem fratrum Bohemicorum nominant, dediti sunt coniuncti: quae eadem et imperatori Maximiliano IL Aug. et Seren. Regi Poloniae Sigismundo etc. oblata est: recognita et conversa in linguam Latinam nova interpretatione anno Christi MDLXXIII. Psal. CXIX. Lequebar de testimoniis tuis coram Regibus et non confundebar." Witteh. 1673. plagg XIV. form. 8. In fine: "Witteh. excudebant Clemens Schleich et Antonius Schone a. 1573." Germanica sit inscripta est: "Confessio, Das ift, Befentule bee Chrifts lichen Glaubens. Dem aller Durchleuchtigften und Grosmechtigften Romifden ju Bingern und Bebem etc. Konig Ferdinando, Bon ben Berrn und Ritterschaft ber Rron Bebem, welche ber reinen Lere, in ber Chriftlichen Gemeine, fo man ber Bebemifchen Bruber einigfeit. nennet, jugethan und verwandt find, ju Bien in Deftreich auff ben 14. Novembris, im 1535. Jar vberantwortet, und verbeubscht im Jar 1564. Diefe bekentnis ift auch Reifer Maximiliane bem anbern etc. vad Ronig Sigemund in Polen etc. vbergeben. Pfalm 119. Ich rede von Deinen zeugniffen fur Konigen, und icheme mich nicht. Wittenberg. 1573." In fine: Gebrudt ju Bittenberg, burch Johann Schwertel. cfr. Salig Geschichte ber Augspurgischen Confession. Thi. 2. S. 752. ff.

Sed ne hae quidem textus recensione acquieverunt fratres Behemici; novam curarunt anno 1609. eaque latine edita est, teste Walchio L. c. p. 441. hac inscriptione: "Fidei et religionis christianae

confessio, quam Romanorum, Ungariae et Boëmae regi Ferdinando optimates et equites orthodoxe reformatam doctrinam professi, suo fratrumque, quos unitatem boëmicam vocant, nomine primo exhibuerunt: postea imperatori Maximiliano et Poloniae regi Sigismundo Augusto obtulerunt: postremo MDCIX. recognita. Herborn. MDCXII." form 8. Idem Losscherum in historia motuum part, IIL p. 319., Reimannim in catalogo bibliothecae theol. p. 415. et Baumgartonii librum! Rachrichten von einer hallischen Bibliothet. Vol. I. p. 556. testificatus addit: "In publicum etiam conspectum venit germanica illius editio, eiusdem loci atque anni; quae tamen paullum a latina differt atque epistolas ad Waldenses a Luthero, Bucero et Capitone exaratas atque in latina editione omissas complectitur," simulque commemorat Ioannem Christophorum Koecherum tres confessionis Bohemicae recensiones hoc titulo publicasse: Die brei lette und vornehmfte glaubensbetenntniffe ber bobmifchen bruber, ihrer feltenheit wegen von neuen and Light gestellet. Atanef. 1741. form. 8. Caeterum conferentur: Ioach. Comerarii historica narratio de fratrum orthodoxorum ecclesiis in Bohemia, Moravia et Polonia. Heidelb. 1606. Socher hiftorifcher Borbericht von ben mancherley Glaubenebefanntniffen ber bobmifchen Bruber, quem commentationi iam citatae praemisit; Gloment biblietheque curieuse, historique et crifique. Tom. IV. p. 456. sqq. aliique, quos Walchius et Saligius II. cc. laudarunt.

Praeter hanc, quam bis retractatam esse breviter modo indicatum est, circumfertur Confessio bohemica, quae, ut Walchii utar verbis, per eminentiam ita vocatur, et quam ab evangelicis regni ordinibus in comitiis Pragae habitis anno 1575. Maximiliane secundo et anno 1608. Rudolpho secundo traditam esse ex epistola supremi notarii dedicatoria (p. 820.) patet. Walchius l. c. germanicas tantum eiusdem editiones attulit. Hase enim in eius bibliotheca Tom. I. p. 142. extant: "Ex bohemico germanice conversa in lucem exiit. MDLXXXIV. MDCIX. cum inscriptione: Befüntnis bes heizligen, christichen glaubens aller brei stanbe bes sonigreiche Böhmen; form. 8., item Amberg. MDCXI., Francos. MDCXIV. et cum Theobaldi Spussientieg, Norimb. MDCXXI. form. 4.," sed mihi ad manus est etiam exemplar latinum cuius inscriptionem integram dedi p. 818. Et illo quidem ego in edenda hae confessione usus sum.

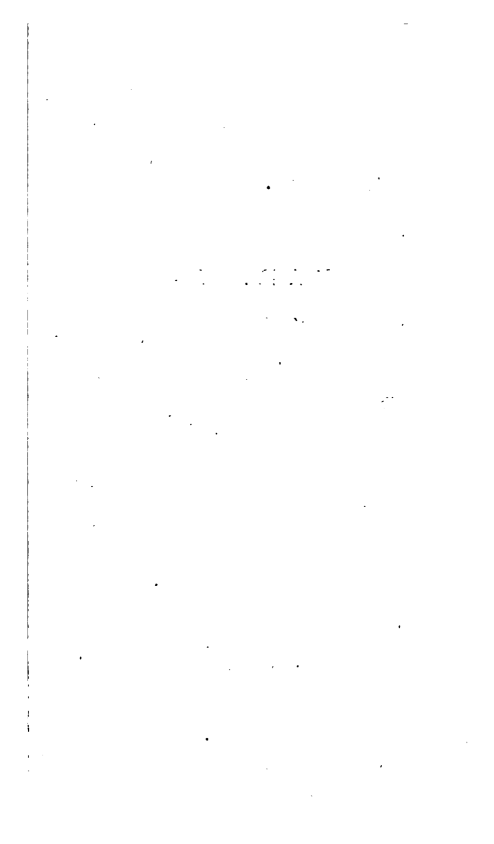
# PARS I.

## CONFESSIONES AC DECLARATIONES FIDEI,

QUIBUS

# CONSENSUS ECCLESIARUM REFORMATARUM CONSTITUTUS MUTATUSQUE

PROBATUR.



### Articuli sive Conclusiones LXVII H. Zwinglii, a. 1523.

Diffe nachbestympten spben und sechhig 1) Artickel unnd meynungen, bekenn ich Hulbrich Zwingly mich in ber loeblichen statt Zurich geprediget haben, us grundt der geschrifft, die Theopneistes (das iff, von Gott pagesprochen) beost, und entbeut 2) mich mit denen 3) genammten artickelen zu beschirmen und erobren. Bud wo ich peht bewurte geschrifft nit recht verstünde, mich bessers verstands, doch ussegedachter geschrifft berichten lassen.

1, Alle so reben, bas Evangelium sep nut, on bie bewernuss ber

Eirchen 4), prrend vnd fcmabend Gott.

2. Summa bes evangeliums ist, bas unser Herr Christus Ihesus, warer gottes sun, uns ben witten feins himmelischen vatters kundt gesthon, und mit seiner unschuld vom tod erlösset, und gott versunt hat.

3. Dannen har [Daber] ber einig weg zur feligkeit Chriftus ift aller

die pe warend, seind, vnd werbent.

4. Welcher ein andere thur fucht ober zengt, ber pert, ja ift ein merber ber feelen und ein bieb.

# Elenchus articulorum in disputationem primam promulgatorum ab Huldrico Zuinglio.

I. Quicunque Evangelion nihil esse dicunt, nisi ecclesiae calculus et adprobatio accedat, errant et deum blasphemant.

II. Summa Evangelii est, quod Christus filius dei vivi innotuerita) nobis voluntatem patris coelestis, et quod innocentia sua
nos de morte aeterna redemerit, et deo reconciliaveritb).

III. Hine sequitur Christum esso unicamo) viam ad salutem

omnium, qui fuerant, sunt et erunt.

IV. Quicunque aliud estium vel quaerit vel estendit, estat; quin animarum") latro est et fur.

<sup>1)</sup> foben vad sechzig om. Schulthess. 2) entbeut] embut i. e. entbiete. 3) benen] bero. 4) kirchen] kilchen. Sie ubique.

Scripturae diversitas a Roedigero notata; a) notefecis. b) redemit — reconciliavis. c) unam. d) animorum.

5. Darumb alle so ander leeren, bem Evangelio gleich ober bober meffent, prren, wissen nit mas Evangelion ift.

6. Dann Chriftus Jefus ift ber wegfürer und haubman allem

menfchlichem gefchlecht von gott verheiffen und auch gelenftet.

7. Das er ein emig bepl vnnb haubt fen, aller glaubigen bie fein

leichnam feind, ber aber tobt ift vnnb nut vermag on jn.

8. Uf bem volgt, zu eim, bas alle so in bem haubt lebend glober und kinder gottes feind, und bas ist bie kirch ober gemennsamme ber hepligen, ein haussfram Christi. Ecclesia catholica.

9. Bum anderen, bas wie die leiblichen glyder on verwaften bes baubte nut vermogen, also in bem leib Chrifti niemant ettwas 5)

vermag on fein haubt Christum.

10. Wie der mensch toub [toll] ift, so die glyder ettwas on das haubt, wurdend, repsizend, wundent, schabigent sich selbs. Also, wenn die glyder Christi ettwas on ir haubt Christum understond, seind spe taub, schlahend und beschwerend sich selbs mit vnweissen gesahen.

11. Dannen bar wir feben ber geiftlichen (genennet) fagungen, bon irem pracht, reichtumb 6), ftanben, titlen, gefatten, ein urfach

aller vnfpnnigfeit fein. bann fpe bem haubt nitt mitthelfenb.

- 12. Also tobend spe noch, nit van 'des haubts wegen (dann des sepsife man sich uff gnaden gottes zu dissen zepten harfür zedringen) sonder das man spe nomme i will lassen toben, aber dem haubt einig lossen.
- 13. Wo dem geloffet wurt, etlernet man lauter und klarlich den willen gottes, und wurt der mensch durch seinen geist zu im gezogen, und in in verwandlet.

14. Darumb alle chriften menschen iren hochsten flenff ankeren fol-

len, bas Evangelion Christi einig geprediget werd allenthalb.

15. Dann in bes glauben ftot unfer bepl. bnb in bef unglauben,

unfer verbamnuß. bann alle mahrheit ift Kar in im.

16. Im Evangelio lernet man, bas menichen leer und fagungen, ju ber feligkeit nut nugent.

#### Merd Bapft 8).

17. Das Christus ein einiger ewiger oberster priester ist. baruff ermessen wurt, bas die sich oberst priester usseben hand, ber eer und gewalt Christi widerstreben, ja verschupffen,

#### Bon ber Meffg 9).

- 18. Das Christus sich selbst einest vffgeopffert in die ewigkeit 10) ein werend und bezalend opffer ist, für aller glaubigen fund. daruff ermefsen wurt, die mest nit ein opffer, sonder des opffers ein widergedachtenis sein, und sicherung der erlössung die Christig und bewissen hat.
- 5) leib... ettwas] lyb Chrifti nieman üzib... 6) reichtumb] rychtagen. 7) nyme] nummen. 8) Merc Bapfi] Bom papfi. 9) Meffe] Mes. 10) ewigteit] ewigheit.

V. Quicunque ergo alias doctrinas Evangelio vel acquant vel preferent, errant, nec intelligent quid sit Evangelium.

VI. Nam Christus Jesus dux est et imperator, a deo toti generi

kmano et promissus et praestitus.

VII. Ut sit ipse salus et caput omnium credentium, qui corpus au sunt, quod quidem absque e) ipso mortuum est, et nihil potest. VIII. Ex his sequitur, quod omnes, qui in f) isto capite virunt, sunt membra et filii dei. Et haec est ecclesia seu communio unctorum sponsa Christi, ecclesia catholica.

IX. Quemadmodum membra corporis sine administratione capitis rhil possunt, sic in corpore Christi nemo quidquam potest sine

apite eius, Christo.

X. Quum membra absque capite aliquid operantur, ut, dum sese lacerant aut perdunt, demens est homo: sic, dum membra Christi sine capite Christo aliquid tentant, insana sunt, sese gravant et perdunt imprudentibus legibus.

XI. Colligimus hinc Ecclesiasticorum (quos vocant) traditiones e leges, quibus fastum s), divitias, honores h), titulos legesque suas falciunt et defendunt, causam esse omnis insaniae; nam capiti

Christo non consonant.

XII. Adhuc ergo insaniunt non pro capite, quod per gratiam dei pii omnes summo studio conantur erigere, sed quod non permittuntur insanire et furere. Volunt enim pii soli capiti Christo ausculare.

XIII. Verbo dei quum auscultant homines, pare et synceriter i) voluntatem dei discunt. Deinde per spiritum dei in deum trahuntur et veluti transformantur.

XIV. Summo igitur studio hoc unum in primis curent omnes Christiani ut Evangelium Christi unice et synceriter ubique praedicetur.

XV. Qui credit Evangelio, salvus erit; qui non credit, condemmbitur. Nam in Evangelio omnis veritas clarescit.

XVI. In Evangelia discimus, hominum doetrinas et traditiones

ad salutem nihil esse utiles.

XVII. Christus unicus <sup>k</sup>) aeternus et summus est sacerdos. Qui <sup>ergo</sup> se pro summis sacerdotibus venditant, gloriae et potentiae Christi adversantur, et Christum<sup>1</sup>) reiiciunt.

XVIII. Christus qui sese semel in cruce obtulit hostia est et victima satisfaciens in aeternum pro peccatis omnium fidelium. Ex quo colligitur missam non esse sacrificium, sed sacrificii in cruce semel oblati commemorationem et quasi sigillum redemptionis per Christum exhibitae m).

<sup>%)</sup> absque om. f) sub. g) superbiam. h) opes. i) sincere. k) unus. l) Christumque. m) effectae.

#### Burbitt ber henligen 11).

- 19. Das Chriftus ein einiger mittler ift zwufchen Gott, und uns.
- 20. Das uns got alle bing will in feinem namen geben. baruff entspringt, bas wir ufferthalb biffer zept, keines mittlers borffent bann fein.
- 21. Das so wir fur einander uff erden bittent, bas in ber gestalt thuend, bas wir allein burch Christum uns alle bing gegeben werden vertrament.

#### Gute Merd.

22. Das Christus unser gerechtigkeit ist. barust wir ermessen, bas unser werd so vil gut, so vil spe Christi. so vil spe aber unser, nit recht, nit gut seind.

#### Bie ber geiftlichen gut Chrifti fen 12).

23. Das Chriftus die hab und pracht bisser welt verwürfft. daruss ermessen, das die reichstag 13) zu in zoehend 14) in seinem namen, in größlich schmachent, so soe in ein bedmantel ires geng und mutwillens machent.

#### Speiff verbott.

24. Das ein peber chrift, zu ben werden bie gott nit gehotten hatt unverbunden ift, gedarr 15) alle zent alle speisf effen. darust erlernet wurt, kast und anden, brieff 16), ein Römische geschwindigkeit sein.

#### Bon fprtag und mallfart.

25. Das zept vnub ftatt ben chriften menschen vnberworffen seinb, vnb ber mensch nitt jnen. Darus gelernet, bas so zept 17) vnnb statt anbindent, die Christen irer frepheit beraubent.

#### Rutten fleibung, gepchen zc.

26. Das gott nut misselliger ift, weber gleisinen 18). bannen har erlernet, bas alles so sich schont vor ben menschen, ein schwere gleisinerp 19) und verrüchte [Verruchtheit] ift. Spe fallent kutten, zepchen, blatten zc.

#### Drben vnnb Secten.

27. Das alle christen menschen beuber Christi, vnb spe under einander seine, keinen vatter uffblassen sollend uff erben. Da fallent byn orden, secten, rotten te.

#### Der geiftlichen Ge.

28. Das alles fo Gott erlaubt, ober nitt verbotten hatt, echt ift. bannen har bie Ge allen menschen gimmen erternet murt.

<sup>11)</sup> Fürbitt ber henligen] Quae ap. Schulth. extat inscriptio: Bon ber Färsbitt ber heiligen pertinet tantum ad artic. XX. et XXI. Caeterum etiam in aliis articulorum inscriptionibus Schulth. addit praepositionem "von." 12) Wie ber geistlichen gut Christi sey] Bom gut ber geistlichen. 13) reichstag rychtag. 14) zu jn zyehenb] zu jnen ziehenb. 15) gebarr] gebar. 16) käss und ankendrief. 17) das so zeyt] daß die, so zyt. 18) gleissnen glychenen. 19) gleissnerey,

XIX. Christus unicus est mediator inter deum et nos.

XX. Omnia nobis per Christum et in nomine Christi praestat dens: hinc sequitur, nobis extra hanc vitam<sup>n</sup>) intercessore praeter Christum nullo opus esse.

XXI. Quum mutuo pro nobis hic in terris oramus, in hoco), facere debemus, quod p per solum Christum omnia nobis dari confidamus.

XXII. Christus est nostra iustitia. Hinc consequitur opera nostra eatenus esse bona, quatenus sunt Christi; quatenus vero nostra, non esse vere bona.

XXIII. Quod Christus substantiam 9) huius mundi et fastum contemnit, docet, quod hi 1), qui sub Christi titulo divitias ad se rapiunt, ipsum magna infamia afficiunt, quum cupiditatis suae et luxus cum patronum faciunt.

XXIV. Christianorum nullus ad ea opera, quae Christus non praecepit, adstringitur; quolibet tempore, quolibet cibo vesci potest.

Consequitur ergo literas, quas pro caseo et butyro dant pontificii, Romanas esse imposturas.

XXV. Tempus et locus in potestate sunt hominis, non homo in illorum potestate. Qui ergo tempus et locum ) alligant, Christiana libertate pies fraudant et spoliant.

XXVI. Nihil magis displicet deo quam hypocrisis: hinc discimus hypocrisim esse gravem<sup>1</sup>), et impudentem audaciam quidquid sanctum se simulat coram hominibus. Hic cadunt cuculli, signa, rasus vertex, etc.

XXVII. Omnes Christiani fratres sunt Christi, et fratres inter sese, patrem ergo super terram ") vocare non debent. Hic cadunt factiones et sectae.

XXVIII. Quidquid deus non vetat et permittit, iuste fit. Ex quo discimus matrimonium omnibus ex aequo convenire.

n) ultra hoc aevum. o) its pro in hoc. p) ut. q) facultates. r) hos pro quod hi, et postes afficere pro afficiunt. s) tempore et loco. t) delestabilem. u) in terris.

#### Der vnrein geiftlich nem ein mepb20).

29. Das alle die man geistlich nennet sündent, wenn spe nachdem spe innen worben seind, das jnen gott reynigkeit halten abgeschlagen hat, sich nit mit der Ge verhütent.

#### Belubb ber rennigfeit.

30. Das die so rennigkeit verheissen, sich narrisch ober kindtlich zu vil übernemmen. daruss erlernet, das die soliche gelübdt nunemen, frauerlich an den frummen menschen farend.

#### Bon bem Bann,

31. Das ben Bann tein besonder mensch pemant ufflegen mag, sonder die kirch, bas ist gemennsam deren, under denen der Bann wurs dig wonet, mit sampt dem wachter, das ist der Pfarrherr 21).

32. Das man allein ben bannen mag, ber offentlich verergeret.

#### Won vnrechtfertigem gut.

33. Das unfertig [ungerecht] gut nit templen, kibsterenen, manschen, pfaffen, nunnen, sonder, den durfftigen, geben soll werden, so es bem rechten besiber nit widertert werden mag.

#### Bon Dberfeit.

34. Der geistlich (genennt) gewalt, hat seines prachts keinen grundt uss ber leer Christi.

#### Weltlicher gewält von gott??).

35. Aber ber weltlich hat krafft und bevestigung uff ber feer und that Christi.

36. Alles so ber geistlich (genennt) stat 28), im zugehören rechtes und rechtes schirm halb fürgibt, gehört ben weltlichen zu, ob sp christen sein wöllend.

37. Inen seind auch schuldig alle christen ghorfam zu sein niemant

uffgenommen.

38. So ferr fpe nut gebieten bas wiber gott ift.

- 39. Darumb sollen alle ire gefat bem gottlichen willen gleichformig sein, also, bas spe ben beschwerten beschirmen ob er schon nut klagte.
- 40. Spe mogent allein mit recht tobten, auch allein bie so offentlich verergerent (gott vnerharnet) ber heisse benn ein anders 24).
- 41. Wem spe recht rath und hilff zubienen benen, für die spe rechnung geben werdent vor gott, so seind auch bisse jnen schuldig leibe lich handtreichung zu thun.

<sup>20)</sup> om. Schulthoss. 21) ift ber pfartherr] ift pfarrer. 22) om. Schulthoss. 23) Alles so ber geistlich (genennt) stat, Alles, so ber geistlich genamt staat. 24) verergerent (gott vnergunet) ber heisige benn ein anders, versärgeend (gott unergunt, ber heisie benn ein anders).

XXIX. Qui Ecclesiastici vulgo seu spirituales vocantur, peccut, dum, postedquam senserint castitatem sibi a deo negatam, non mores ducunt aut nubunt.

XXX. Qui vovent castitatem, stulta praesumptione et puerili arrogaztia tenentur. Qui ergo ab eis vota huiusmodi vel exquirunt vel
oblata recipiunt, iniuriam eis faciunt et tyrannidem in simplices exerceat.

XXXI. Excommunicationem nemo privatus ferre potest, sed ecclesia in qua excommunicandus habitat una cum episcopo.

XXXII. Nemo potest nec debet excommunicari, quam is x), qui sederibus suis publice offendit.

XXXIII. Ablata iniuste non templis, monasteriis 7), non monachis aut sacerdotibus, sed pauperibus danda sunt, si iis quibus ablata sunt restitui commodo non possunt.

XXXIV. Potestas quam sibi Papa et Episcopi, caeterique quos spiritales 7) vocant, arrogant, et fastus, quo turgent, ex sacris literis et doctrina Christi firmamentum non habet.

XXXV. Magistrastus publicus firmatur verbo et facto Christi.

XXXVI. Iurisdictio aut iuris administratio, quam sibi dicti spirituales arrogant, tota magistratus saecularis est, si modo velit esse Christianus.

XXXVII. Magistratibus publicis omnes Christiani obedire debent remine excepto.

XXXVIII. Modo contra deum nihil praecipiant!

XXXIX. Leges magistratuum ad regulam divinae voluntatis sunt conformandae, ut oppressos et vim passos defendant et ab iniuria asserant 14), etiam si nemo queratur.

XL. Magistratus iure duntaxat occidere possunt, atque eos tanum qui publice offendunt, idque inoffenso deo, nisibb) deus aliud

praecipiat.

XLI. Quum illis, pro quibus rationem reddere coguntur, consilia et auxilia legitime administrant, debent et illi ipsi magistratibus subsilia corporalia.

x) praeter eum pro quam is. y) vel monasteriis. z) spirituales. 22) vindicent. bb) si non.

42. So fpe aber untremlich und uffer ber schnur Christi faren murben, mogen fpe mit gott entsett werben.

43. Summa, des reich ift allerbest und vestest, ber allein mit gott herschet, vnb des aller boffest vnnb vnstatest, ber us seinem gemut.

#### Bon gebett.

44. Ware anbetter ruffent gott im geift vnnb warlich an, on alles geschren vor ben menschen.

45. Gleiffiner thun ire werd bas fpe von ben menschen gesehen mer-

bind. Rement auch ben lon in biffem gept pn.

46. So muffe ve volgen, bas tempelgefang ober geschren on ansbacht, und nur 25) umb lon, entweders thum sucht von den mensichen, ober gewinn.

#### Bon ergernuff.

47. Leiblichen tobt foll ber mensch ee leiben, bann er einen chris

ften menfchen vererger ober gefchenb.

- 48. Der uff blobigkeit ober vnwissend sich will on urfach verergeren, ben foll man nit franck ober klein laffen bleiben, sonder in starck machen, daß er nit fur fund hab, das nit fund ist.
- 49. Groffer verergerniff wenfig ich nit, bann bas man ben pfaffen Cewepber haben nit nachlasset, aber huren haben umb gelts willen vergennt. Pfuch ber ichanb!

#### Bon nachlaffen ber funb.

50. Gott laffat allein bie fund nach, durch Christum Jesum feinem fun unseren herren allein.

51. Welicher foliche ber creatur jugibt, zeucht Gott fein eer ab,

vand gibt fpe bem der nitt gott ift, ift ein mare abgotteren.

52. Darumb die beecht so bem priefter ober nachsten beschicht, nit fürein nachsaffung ber fund, sonder für ein rathforschung fürgeben werben soll.

53. Uffgelegte buffgmerd, kommen von menfchlichem rathichlag (uffgenommen ben Bann) nement bie fund nitt hon, werben uffgelegt ans
beren zu eim schreden.

#### Leiben Chrifti buffit bie funb 26).

54. Chriftus hat alle unfere schmeren und arbeit getragen. Belder nun ben buffgwerden zugibt bas allein Christi ift, ber pret ond schmaht got.

#### Borbehalten fund 27).

55. Welicher einerlen fund bem rewenden menfchen nach gulaffen verhielte, were nit an gottes, noch Petri, sonder an des teus fels statt.

<sup>25)</sup> nur] nun. 26) nachlaffung] nachlaffen. 27) om. Schuith.

XLII. Quando vero perfide et extra regulam Christi egerint, pos-

sut cum deo deponi.

XLIII. Huius regnum optimum est et firmissimum qui ex deo et cam deo regnat; huius vero pessimum et infirmissimum qui sua libidine.

XLIV. Veri adoratores invocant deum in spiritu et veritate, corde orantes, non clamore coram hominibus.

XLV. Hypocritae omnia opera sua faciunt ut videantur ab homi-

pibus; propterea mercedem suam hic recipiunt.

XLVI. Cantiones ergo, seu verius boatus, qui in templis sine devotione pro mercede fiunt, aut laudem aut quaestum ab hominibus quaerunt.

XLVII. Potius mortem eligere debet homo, quam Christianum of

fendere aut pudefacere.

XLVIII. Qui ex infirmitate aut ignorantia absque causa vult offendi, non patiamur ut is infirmus et ignorans maneat; sed demus operam ut rite edoctus firmus tandem evadat, nec peccatum ducat quod peccatum non est.

XLIX. Maius et gravius scandalum non put, quam quod sacera dotibus matrimonio legitimo interdicitur; concubinas et scorta hal

bere accepta ab eis pecunia permittitur.

L. Solus deus peccata remittit, idque per solum Christum Iesum dominum nostrum.

LI. Qui remissionem peecatorum creaturae tribuit, deum gloria

sua spoliat et idololatra est.

- LII. Confessio ergo, quae sacerdoti aut proximo fit, non pro resmissione peccatorum, sed pro consultatione haberi debet.
- LIII. Opera satisfactionis a sacerdote imposita humanae sunt traditionis (excepta excommunicatione); peccatum non tollunt, sed aliis in terrorem imponuntur.
- LIV. Christus dolores nostros et omnes labores nostros tulit; qui vero operibus poenitentialibus tribuit, quod Christi solius est, errat et deum blasphemat.
- LV. Qui vel unicum co) peccatum poenitenti remittere negat, is non dei nec Petri sed diaboli vicem tenet.

cc) unum.

56. Welicher ettliche fund allein umb gelts willen nachlaffit, ift Simons vand Balaams gefell vand bes teufels genhlicher 28) bott.

#### Bom Fegfeur29).

57. Die war heplig geschrifft wenfigt tein fegfrur nach biffen zepten.

58. Das vrtepl ber abgeschendnen ift allein gott bekannt.

59. Und pe minder une gott barvon hatt laffen wiffen, pe min-

ber wir uns barvon zu miffen unbernemen follent.

60. Db der mensch fur Die gestorbene sorgseltig, gott umb genad jnen zn beweissen anrufft, verwurff ich nitt. boch bavon zept stels len [bestimmen] (siben jar um ein tobsund), vnd umb gewinns willen liegen, ift nit menschlich, sonder teufelisch.

#### Bon ber priefterschaft onb ir menhe 36).

61. Bon bem character (wyhe), bes bie priefter in ben letsten zewe ten feind pnnen worben, wenfit die gottlich geschrifft nat.

62. Spe erkennet auch teine priefter, bann 21) die bas Gottes wort

verfunden.

63. Denen hepfit spe eer erbieten, bas ift, leiblich narung zu bienen. Bon abstellung ber miffzbreuchen.

64. Alle so ir purung erkennent, soll man nut lassen entgelten, sondern spe im frid sterben lassen, vnd nach dem die wydem 32) [i. c.

ein ber Rirche gewibmetes Gut] driftlich verordnen.

65. Die sich [i. o. ihren Irrthum] nit erkennen wöllen, wurt gott wol mit jnen handlen. darumb man mit iren leiben keinen gewalt fürnemen soll, es were dann das spe so ungestaltlich füren, das man des nit entberen möcht.

66. Es sollen alle geiftlich fürgefesten sich eplentz unberlaffen 22), und einig bas treut Christi, nit die tiften, uffrichten. ober fpe gond

umb, [geben unter], die art ftot am baum 34).

67. Db pemant begerte gesprach mit mir zu haben, von zinsfen, zehenten, von vngetäufften kindlin, von der sirmung, entbeut ich mich

willig ju antwurten.

Spe undernem sich keiner zu streiten mitt sophistren ober menschen tanbt, sonder komme be geschrifft fuer ein richter zu haben 35). da mit man die warheit ober findt, ober so spe funden ift, als ich hoff, behalt. Amen.

Des walt gott 26). Die Geschrifft athmet ben geist gottes.

<sup>28)</sup> genhilcher] eigentlicher. 29) Fegfeuer] fegfür. 30) von ir werhe] om. Schulthess. 31) bann] benn. 32) von nach dem die wydem] und demnach die widem. 33) eylend onderlassen,] ylends niderlassen. 34) oder sye gond umb, die art stot am baum.] oder sy gond um, (gehen unter) denn ich sag dir: die ar stat am baum. 35) sonder komme de geschrifft suer ein richter zu haben.] sunder kumme an die gschrift, die für ein richter ze haben, (foras eares! die gschrift atmet den gest gottes). 36) Schulthess addit: Dieser extisten grund und udlezung werdend bald durch den druck usgon.

LVI. Qui quaedam tantum dd) peccata idque pro mercede aut pecunia remittunt, Simonis et Balaami socii sunt, et veri satanae legati.

LVII. Scriptura sacra purgatorium post hanc vitam nullum novit. LVIII. Defunctorum iudicium soli deo cognitum est.

LIX. Quo minus de hisce ••) rebus nobis revelat deus, hoc minus

nobis pervestigandae sunt.

LX. Si quis pro mortuis sollicitus, apud deum gratiam eis implorat aut precatur, non ff) damno; sed tempus de hocse) definire hh) et propter quaestum mentiri, non humanum est sed diabolicum.

LXI. De charactere, quem postremis hisce temporibus excogitarunt sacrifici, nihil novit divina scriptura.

LXII. Scriptura alios presbyteros aut sacerdotes non novit quam")

eos qui verbum dei annunciant.

LXIII. Illis vero presbyteris, de quibus (kk) diximus, qui verbum dei praedicant, scriptura divina iubet, ut necessaria ministrentur.

LXIV. Qui errorem agnoscunt, illis nihil damni inferendum, forantur autem!!) donec in pace decedant, deinde sacerdotiorum bona iuxta Christianam charitatem mm) ordinentur!

LXV. Qui errorem non agnoscunt nec ponunt, deo sunt relinquendi, nec vis corporibus illorum inferenda nisi tam enormiter ac tumultuose se gerant, ut parcere illis magistratui salva publica tranquillitate non liceat.

LXVI. Humilient se illico quicunque in Ecclesia sunt praefecti, crucemque Christi (non cistam) erigant! aut perditio eorum adest,

nam securis radici arboris est admota.

LXVII. Si cui libet disserere mecum de decimis, reditibus, de infantibus non baptizatis, de confirmatione, non detrectabo colloquium.

dd) tantum om. ee) his. ff) eum non. gg) huic rei. hh) definire] add. (septennium pro peccato mortali). ii) nisi, kk) quos. ll) autem om. mm) pro Christiana caritate.

#### 2. Die zehen Schlufreben.

Uber bise nachvolgend Schlusseben, wellend wir Franciscus Kolb, vand Berchtoldus Paller, berd Predikanten zu Bernn, sampt andren, die das Evangelium verjechend 1) [i. e. bekennen], einem peden, mit Gott, antwort und bericht geben, uss beplischer gichrifft, Ruws und alts Testaments, uss angesetzem tag zu Bern, Sonnentag nach Circumcisionis, im jar. M.D.XXVIII.

I. Die henlig Christenlich Rilch, beren ennig houpt Christus, ift uff bem wort Gottes geborn, im felben beliebt for, und bort nit bie

ftimm'eines frombben.

II. Die Kilch Christi, machet nitt gesat und bott, on Gottes wort. Desshalb all menschen satungen, so man nempt ber Kilchen bott, pne nit woter bindend, bann sp in Gattlichem Wort gegrundt und botten sind.

III. Christus ift vanser ennige wysset, gerechtigkent, eribsung und bezalung für aller wellt fund. Defhalb ein andern verdienst, der faligkeit, vand gaug thun, für die sund bekennen, ist Christum verlöugnen.

IV. Das ber lib und bas blut Christi mafenlich und liplich in bem brot ber bandfagung empfangen werb, mag mit Biblischer ge-

fdrifft mit bybracht werben.

V. Die Maff, vet im bruch, barinn man Chriftum, Gott bem vatter, für die fünd der labendigen und todten, offopffere, ist der gesschrifft widrig: dem aller hepligesten opffer, lyden und sterben Christi, ein lesterung, und umb ber misseuchen willen, ein gruwel vor Gott.

VI. Wie Chriftus ift allenn für uns gestorben, also sol er ein epnis ger mitter und fürspraech, zwuschent Gott bem vatter, und uns gloubigen, angerufft werden. Deffhalb all ander mittler und fürsprachen pferthalb disem zot anzeruffen, von uns on grund ber gichrifft uffgeworffen.

VII. Das nach bifem jot tein Fagfbur in ber gidrifft erfunben wirt. Deffhalb all tobten bienft, als Bigill, seelmass 2), Seels graet, Sibend, Erysigoft 2), Farzyt 4), amplen, tergen, und bergip-

den, vergeblich finb.

VIII. Bilder machen zu vereerung, ift wider Gottes wort, Rams und Alts Testaments. Deffbalb wo fp in gefar ber vererung fürgestellt, abzethund spend.

IX. Die heplig Ge, ift keinem ftand verbotten in ber geschrifft, sunber hurn vnd untunschhept zu vermyden allen ftanden botten.

X. Diempl ein offenlicher hurer nach ber gichrift im waren bann, so volget, bas untufcheit und hurn ber ergernuss halb, teinem stand schäblicher, bann Priesterlichem.

Alles Gott und finem bevligen wort zu eren.

<sup>1)</sup> verjechend] Schulth. verjächenb. 2) all tobten bienft, als Bigill, sellmaff,] Kdit. Oct. alle tobtenbienft, als Bigilly, Sellmaeff. 3) Arpfigoft,] Kdit. Oct. briffgoft. Schulth. bryfgeft. 4) Faryet,] Schulth. jaryet.

## Theses Bernenses.

De sequentibus Conclusionibus nos Franciscus Kolb et Berchtollus Haller, ambo pastores Ecclesiae Bernensis, simul cum aliis orthodoxiae professoribus unicuique rationem reddemus, ex scriptis biblicis, Veteris nimirum et N. Testamenti libris, die designato, nimirum primo post dominicam primam circumcisionis, anno MDXXVIII.

I. Saneta christiana ecclesia, cuius unicum caput est Christus, nata est ex Dei verbo, in eoque permanet, nec vocem audit alieni.

L'. Ecclesia Christi non condit leges et mandata extra dei verbum, ea propter omnes traditiones humanae, quas Ecclesiasticas vocant, non ulterius nos obligant, quam quatenus in dei verbo sunt fundatae et praeceptae.

III. Christus est unica sapientia, iustitia, redemptio et satisfactio pro peccatis totius mundi; Ideireo aliud salutis et satisfactionis

meritum pro peccato confiteri, est Christum abnegare.

IV. Quod corpus et sanguis Christi essentialiter et corporaliter in pane Eucharistiae percipiatur, ex Scriptura Sacra non potest demonstrari.

V. Missa, ut hodie in usu est, in qua Christus Deo Patri offertur pro peccatis vivorum et mortuorum, Scripturae est contraria, in sanctissimum sacrificium, passionem et mortem Christi blasphema et propter abusus coram Deo abominabilis.

VI. Quemadmodum Christus solus pro nobis mortuus est, ita etiam solus ut mediator et advocatus inter Deum Patrem et nos fideles adorandus est: Ideireo alios mediatores extra hanc vitam existentes ad adorandum proponere cum fundamento verbi Dei pugnat.

VII. Esse locum post hanc vitam, in quo purgentur animae, in Scriptura non reperitur; proin omnia officia pro mortuis instituta, ut vigiliae, missae pro defunctis, exequiae, septimae, trigesimae, anniversariae, lampades, cerei et id genus alia frustanea sunt.

VIII. Imagines fabricare cultus gratia, Dei verbo, Veteris et N. Testamenti libris comprehenso repugnat; ideirco si sub peri-

culo adorationis proponantur, abolendae.

IX. Matrimonium nulli ordini hominum in Scriptura interdictum est, sed scortationis et impuritatis vitandae causa omnium ordi-

num bominibus praeceptum et permissum.

X. Quia manifestus scortator iuxta Scripturam excommunicandus; sequitur, scortationem aut impurum coelibatum propter scandalum nulli ordini hominum magis quam sacerdotali damnosum esse.

3.

# AD CAROLUM ROM. IMPERATOREM, FIDEI HULDRYCHI ZWINGLII; RATIO.

Expectabamus anxie, Carole justitiae sacer Caesar, qui Evangelium in urbibus Christianae civitatis praedicamus, quando a nobis quoque fidei nostrae, quam et habemus et confitemur, ralio peteretur. Cumque ad hunc modum erecti stamus, adfertur magis rumoro quam certo nuncio, multos iam adornavisse religionis ac fidei suae tenorem ac summam, quam tibi offerant. Hic nos inter sacrum et saxum sumus, hinc enim veritatis amor et publicae pacis studium extimulant, quo magis et ipsi faciamus, quod alios facere videmus. Isthine autem fugax occasio terret, cum quod agi omnia celerius, ac yeluti perfunctorie, tuae properationis causa, oporteat, nam et eandem fama nunciat: tum quod, qui per urbes et agros dictae civitatis verhi divini praecones agimus, longius constituti ac dissiti sumus, quam ut tam brevi tempusculo coire, et quid maxime conveniat ad celsitudinem tuam scribere, deliberare possimus. Ut igitur aliorum deinde confessionem, imo eorundem adversariorum etiam confutationem vidimus, quae tamen praeparatae videntur, antequam quicquam ab eis postulatum sit; jam importunum fore non credidi, si solus meae fidei rationem citra gentis meae praeiudicium protinus exponerem. Nam si uspiam lente festinandum, hic certe propero festinandum fuit, pe transmisso per oscitantiam negocio, aut in periculum suspecti silentii, aut arrogantis negligentiae incideremus. En igitur tibi Caesar hac lege fidei meas summam, ut simul tester, non horum modo articulorum, sed omnium quae unquam scripsi, aut per Dei bonitatem scripturus sum, iudicium, nulli uni, nullisque paucis, sed toti Ecclesiae Christi, quatenus illa ex verbi et spiritus Dei tum praescripto tum adflatu pronunciat, crediturum ac permissurum esse.

# [FIDEI H. ZWINGLII RATIO.] 1).

Primo igitur, et credo et scio unum ac solum esse Deum, De unitate cumque esse natura bonum, verum, potentem, iustum, sapien-Del confestem, creatorem et curatorem rerum omnium visibilium atque invisibilium. Esse patrem, filium, et spiritum sanctum personas quidem tres, sed essentiam horum unam ac simplicem. omnino iuxta expositionem Symboli b) tam Niceni quam Athanasici per singula de numine ipse deque nominibus sive personis tribus sentio. Filium carnem adsumpsisse credo et intelligo, De Christo quod humanam naturam, imo totum hominem, qui ex corpore nis alle. et animo constat, vere ex immaculata perpetuaque virgine Maria adsumpserit. Id autem hoc modo, ut totus ille home in unitatêm hypostaseos sive personae, filii Dei, sic sit adsumptus, ut peculiarem personam homo non constituerit, sed adsumptus sit ad filii Dei personam inseparabilem c), indivisibilem, et indissociabilem. Quamvis autem utraque natura, divina videlicet De duabun et humana, ingenium ac proprietatem suam sic servaverit, ut una persona. utraque in illo vere et naturalite esse deprehendatur, adhuc tamen naturarum distinctae proprietates et opera, personae unitatem non dissociant. Non magis quam in homine animus, et Distinctae caro duas personas constituunt: ut enim ista natura diversissima operationes naturarum sunt, ita diversis quoque proprietatibus et operationibus pollent, nen dividunt Attamen homo, qui ex his consistit, non duae personae, sed una personam. Ita Deus et homo, unus est Christus: Dei ab aeterno, et hominis a temporis dispensatione in aeternum filius. Una persona, unus Christus: perfectus Deus, perfectus homo: non quod una natura altera fiat, aut inter se confundantur, sed quod utraque propria maneat, et unitas tamen personae ista proprietate non disiungatur. Hinc unus et idem Christus pro humanae naturae ingenio vagit, incrementum capit, proficit sapientia, esurit, sitit, edit, bibit, aestuat, alget, vapulat, sudat, vulneratur, trucidatur, timet, tristatur, et caetera quae ad mulctam et poenam peccati attinent fert, nam ab ipso peccato alienissimus est. Pro divinae autem naturae proprietate, cum patre summa et ima temperat, omnia permeat, sustinet, ac fovet, caecos illustrat, claudos restituit, mortuos evocat, hostes verbulo sternit, mortuus ipsa vitam resumit, coelos petit, spiritum sanctum de suo mittit. Et haec omnia unus idemque Christus, quantumvis natura ingenioque diversa, facit, una Dei filii persona manens, ita ut etiam quae divinae sunt naturae, propter personae unitatem ac perfectionem nonnunquam humanae tribuantur, et quae humanae sunt,

a) Fidei etc. om. ed. pr. b) Ed. pr. simboli. c) Ed. pr. inseperabilem.

interdum de divina dicantur. Filium hominis sese dicebat esse in coelo l'achin' corpore coelos nondum conscendisset: pro nobis perhibet Christum passum esse Petrus, cum sola humanitas pati possit. Sed propter personae mijintem vere dicitur, Et filius Dei passus est, et filius hominis dimittit peccata: nam etris qui filius Dei et haminis una persona est, pro humanae naturae proprietate passus est: et la qui filius Dei et hominis una persona est, pro divinae naturae proprietate peccata dimittit. Quomodo dicimus hominem esse sapientem, cum tamen ex corpore non minus quam animo constet, et corpus a sapientia sit alienissimum, imo scientiae et intelligentiae venenum ac remora. Et rursus eundem dicimus esse vulneribus conscissum, cam solum corpus recipere vulnera possit, animus minime. Hic nemo dicit ex homine duas personas fieri, cum utrique parti suum tribuitur: et rursus nemo dicit naturas confundi, cum de toto homine id praedicatur, quod propter personae quidem unitatem totius est, sed propter partium proprietatem, unius tantum. Paulus dicit, Cum aegroto potens sum. Quis vero est qui aegrotat? Paulus, Quis recte simul valet? Paulus, At hoc nonne disparatum, inconstans, et intelerabile est? Minime, non enim est una natura Paulus, · quanquam est una persona. Cum ergo dicit, Aegroto, ea certe persona loquitur quae Paulus est: sed quod dicitur, non de ntraque natura vel praedicatur vel intelligitur, sed de carnis aegritudine tantum. Et cum dieit, Potens ac salvus sum, certe Pauli persona loquitur, sed animus tantum intelligitur. filius Dei moritur, is certe qui pro personae unitate ac simplicitate et Deus et homo est, sed pro humanitatis tantummedo ratione moritur. Ad hunc ergo modum non solus sentio, sed sic senserunt tam de ipso numine quam de personis, deque adsumpta natura, Orthodoxi omnes sive prisci sive Neoterici: sie sentiunt qui veritatem etiamnum agnoscunt. Scie numen istud summum, quod Deus meus

Hic labitur . Secundo.

est, libere constituere de rebus universis, ita ut non pendeat
consilium bius ab ullius creaturae occasione, hoc enim est
mutilae illius humanae sapientiae proprium, praecedente disDe homine cursu aut exemplo atatuere. Deus autem, qui ab aeterno
usque in sempiternum universa unice et simplici intuitu inspicit,
non habet opus ulla ratiocinatione, aut factorum expectatione;
sed ex aeque sapiens, prudens, bonus etc. libere constituit
ac disponit de rebus universis, sua enim sunt quaecunque sunt.

Hinc est, ut quamvis sciens ac prudens hominem principio formaret qui lapsurus erat, aeque tamen constitueret filium sunm
Bonitas Del humana natura amicire, qui lapsum repararet. Hac enim racontinet misericordiam
tione bonitas illius ex omni parte manifestata est. Ista enim
et iusticiam cum in se misoricordiam et iusticiam contineat, iusticiam exeruit
eum transgredientem Paradisi beatis laribus eiecit, cum pistrino

humanae miseriae et compedibus aegritudinum alligavit, cum lege, quam nunquam perfecturus erat quantumvis sancta esset. constrinxit. Hic enim bis miser, discebat non modo carnem is aerumnam incidisse, sed mentem quoque metu transgressae lezis excarnificari. Cum enim secundum spiritum videret legem esse sanctam, iustam, et divinae mentis nunciam, ut, quae nihil quam quod aequitas suaderet praeciperet, simul tamen videret factis mentem legis sese non implere, suo ipsius iudicio damnatus, abiecta spe potiundae foelicitatis, desperabundus a conspectu Dei abiens, nihil quam aeterni cruciatus dolorem ut laturus esset meditabatur. Hactenus manifestabatur Dei iusticia. Porro cum tempus esset prodendae bonitatis, quam non minus ab aeterno quam insticiam ostendere constituerat, misit Deus filium suum ut naturam nostram ex omni parte, quam qua ad peccandum propendet, adsumeret: ut, frater et par nobis factus, mediator esse posset, qui divinae insticiae, quam sacrosanetam et inviolatam permanere oportet, non minus quam bonitatem, pro nobis perlitaret: quo certus esset mundus et de placata iusticia, et de praesente Dei benigni-Cum enim filium suum nobis et pro nobis dederit, quomodo non omnia nobis cum illo et propter illum donabit? Quid est quod nobis de illo non debeamus promittere, qui sese huc demisit, ut non tantum nobis par, sed totus quoque noster esset? Quis divinae bonitatis opes et gratiam satis miretur, qua sic dilexit mundum, hoc est, humanum genus, ut filium suum exponeret pro illius vita? Hos Evangelii fontes ac venas essé duco: hanc unicam et solam languentis animi medicinam, qua et Deo et sibi restituitur. Nihil enim illum certum de gratia. Dei facere potest quam Deus ipse. Ille autem tam liberaliter, tam abunde, tamque prudenter totam in nos effudit, ut iam residuum nihil reliquerit, quod desyderare possimus, nisi supra summum et supra redundantem habundantiam quis quid requirere audeat.

Scio nullam aliam esse expiandorum scelerum una sola via hostiam quam Christum, nam ne Paulus quidem pro nobis est ad reconcicracifixus: nullum aliud pignus divinae bonitatis et clemen-foelicitatem tiae certius esse ac indubitatius, nihil enim aeque firmum ac Christus. Deus est: et non est aliud nomen sub sole in quo nos oporteat salvos fieri quam Iesu Christi. Relinguuntur ergo hie cum operum nostrorum iustificatio et satisfactio, tum sanctorum omnium, sive in terra sive in coelis degentium, de bonitate et misericordia Dei expiatio aut intercessio. Hic enim unus ac solus mediator Dei et hominum est, Deus et homo Christus Constat autem et firma manet Dei electio, quos enim Electi hac ille elegit ante mundi constitutionem, sic elegit, ut per filium lege engan-tur, ut per suum sibi cooptaret : ut enim benignus et misericors, ita sanctus filium salvi et iustus est. Resipiunt ergo universa opera illius miseri-

cordiam et iusticiam. Iure igitur et electio utramque resipit. Bonitatis est elegisso quos velit, Iusticiae vero, electos sibi adoptare et iungere per filium suum, hostiam ad satisdandum divinae iusticiae pro nobis factum.

Quarto. Sció Tritavum illum nostrum primum parentem

De Originali peccato.

gridavila, hoc est suipsius amore huc tractum, suggerente perniciosum consilium per invidiam diabolo, ut Deo par fieri cuperet. Hoc crimen cum designasset, vetitum ac perniciosum pomum depransus est, quo in culpam reatumque capitalis sup-Servi, quod plicii incidit, perduellis et hostis Dei sui factus. Hunc ergo cum possent perdere cum posset vel acquitate iubente, melior tamen Deus supplicium in conditionem vertit, ut servum faceret quem plectere potuisset. Hanc conditionem nec ipse nec quisquam ex ipso natus cum tollere posset, (Nequit enim servus nisi servum gignere) omnem posteritatem exitiali gustu in servitutem coniecit. Hic de Originali peccato sic sentio: Peccatum vere dicitur, cum contra legem itum est: ubi enim non est lex, ibi non est praevaricatio: et ubi non est praevaricatio, ibi non est peccatum proprie captum, quatenus scilicet peccatum. scelus, crimen, facinus, aut reatus est. Patrem igitur nostrum peccavisse fateor peccatum, quod vere peccatum est, scelus scilicet, crimen ac nephas. At qui ex isto prognati sunt. non hoc modo peccarunt: quis enim nostrum in Paradiso pomum vetitum depopulatus est dentibus? Velimus igitur nolimus, admittere cogimur, peccatum originale, ut est in filiis Adae, non proprie peccatum esse, quomodo iam expositum est, non enim est facinus contra legem. Morbus igitur est proprie et con-Morbus, quia sicut ille ex amore sui lapsus est, ita et nos labimur: Conditio, quia sicut ille servus est factus et morti obnoxius, sic et nos servi et filii irae nascimur, et morti obnoxii. Quanquam nihil morer hunc morbum et conditionem iuxta Pauli morem adpellari peccatum, imo tale est") peccatum, ut quicunque in eo nascuntur hostes et adversarii Dei sint : huc enim trahit illos nativitatis conditio, non sceleris perpetratio, nisi quantum hoc semel perpetravit primus Vera igitur perduellionis et mortis causa est perpetratum ab Adam crimen ac nephas. Atque hoc vere est At peccatum istud, quod nobis adhaerescit, et peccatum. Crimen cau- vere morbus et conditio imo necessitas est moriendi. Hoc tamen nae calami- nunquam futurum fuisset per nativitatem, nisi crimen nativitatem vitiasset: criminis igitur tanquam causae, non nativitatis, est humana calamitas. Nativitatis vero non aliter quam eius, quod ex fonte et causa sequitur. Confirmatio huius sententiae. autoritate et exemplo nititur. Paulus Rom. quinto, sic loquitur: Si enim propter unius peceatum mors imperium obtinuit per

ea est huma-

<sup>&#</sup>x27;d) est] Ed. pr. esse.

unum, multo magis etc. Hic videmus peccatum proprie Unus enim Adam est, cuius culpa mors cervicibus nostris imminet. Cap. tertio, sic inquit: Omnes enim peccaverunt, et egent gloria, hoc est benitate et liberalitate, Dei. Hic peccatem pro morbo, conditione et nativitate accipitur, ut omnes peccare dicamur, etiam antequam profundamur in lucem, hoc est in conditione esse peccati et mortis, etiam priusquam actu peccemus. Quae sententia irrefragabiliter firmatur eiusdem iterum verbis Rom. quinto. Sed obtinuit aut pervasit mors ab Adam usque ad Mosen, in illos quoque, qui non similiter, atque Adam transgressus erat, peccavissent. En nohis mortem etiamsi non peccaverimus quomodo Adam. rem? Quia ille peccavit. Nos autem cum non hoc modo peccaverimus, cur mors populatur? Quia ille mortuus est propter peccatum, et mortuus, hoc est morti adiudicatus, nos generavit. Morimur ergo et e) nos, sed illius culpa, nostra vero conditione et morbo, aut si mavis peccato, verum improprie capto. Exemplum tale est. Bello captus, perfidia et inimicicia commercit ut servus teneatur. Qui ex illo pro-ex scelere generantur οἰκέται, hoc est vernac, aut dominati fiunt servi: oritur connon culpa, reatu, aut crimine, sed conditione, quae culpam, secuta est: nam parens, ex quo nati sunt, scelere hoc commeruerat. Nati scelus non habent, sed poenam ac mulctam sceleris, puta conditionem, servitutem, et ergastulum. si scelus libet adpellare, ideo quia pro scelere infliguntur, non veto. Istud originale peccatum, per conditionem et contagionem agnasci omnibus qui ex adfectu maris et foeminac gignuntur, agnosco: et nos esse natura filios irae scio, sed gratia, quae per secundum Adam, Christum, casum restituit, inter filios Dei recipi non dubito. Sed co modo qui iam sequitur.

Quinto. Hinc constat, si in Christo secundo Adam vitne restituimur, quemadmodum in primo Adam sumus morti traditi, quod temere damnamus Christianis parentibus natos remere dapueros, imo gentium quoque pueros. Adam enim si perdere manus inuniversum genus peccando potuit, et Christus moriendo non vivificavit et redemit universum genus a clade per istum data, iam non est par salus reddita per Christum, et perinde (quod absit) nec verum, Sicut in Adam omnes moriuntar, ita in Christo omnes vitae restituuntur. Verum quomodocumque de gentilium infantibus statuendum sit, hoc certe adseveramus, propter virtutem salutis per Christum praestitae, prae-De infantiter rem pronunciare qui cos acternac maledictioni addicunt, dulis, ulhil cum propter dictam reparationis causam, tum propter electionem Dei liberam, quae non sequitur fidem, sed fides electionem sequitur: de quo sequenti articulo. Qui enim ab aeterno

e) et particula deest in Opp.

electi sunt, nimirum et ante fidem sunt electi. Non debent igitur temere a nobis damnari qui fidem per aetatem non habent, nam etsi istam nondum habeant, nobis tamen abscondita est Dei electio: apud quem si electi sunt, praecipitanter indicamus Christiano- de incompertis. Veruntamen de Christianorum infantibus, aliter rum pueri de definimus. Videlicet quod Christianorum iufantes, quotquot populo et f) denuntias. Videncet quot christiano din Idianes, quodio ecclesia Dei sunt, de ecclesia populi Dei sunt, eiusque ecclesiae partes et membra. Quod hac via probamus: Cunctorum ferme prophetarum testimoniis promissum est, ecclesiam ex gentibus ad ecclesiam populi Dei esse congregandam. Et Christus ipse, Venient, inquit, ab Ortu et Occasu, et recumbent cum Deo Abraham, Isaac et Iacob: et, Ite in orbem universum, etc. Ad ecclesiam autem Iudaeorum aeque pertinebant infantes ipsorum atque ipsi Iudaei. Nihilo igitur minus pertinent nostri infantes ad ecclesiam Christi quam olim Iudaeorum: nam si secus, iam non rata esset promissio, quia non aeque recumberemus cum Deo sicut Abraham. Ille enim cum iis qui etiam secundum carnem ex eo nati erant, ecclesiae accensebatur. Si autem nostri non sic connumerantur parentibus, iam sordidus et invidus esset in nos Christus cum nobis negaret quod priscis donavisset. Quod impium est dicere, alias enim irrita fieret omnis de vocatione gentium prophetia. Christianorum igitur infantes cum non minus sint de visibili ecclesia Christi quam adulti, constat non minus esse de eorum numero quos nos electos iudicamus quam parentes. Hinc fit ut impie ac praesumptuose facere iudicem, qui Christianorum infantes diris devovent, cum tot apertas) scripturae testimonia reclament, quae ecclesiam ex gentibus non iam parem, sed ampliorem Judaeorum futuram praedicant. Quae omnia nunc fient planiora cum de ecclesia fidem nostram exponemus.

De ecclesia. Sexto. Igitur de ecclesia sic sentimus. Ecclesiam in scripturis varie accipi. Pro electis istis qui Dei voluntate destinati sunt ad vitam aeternam. De qua Paulus loquitur, cum dicit eam nec rugam habere nec maculam. Haec soli Deo est nota, is enim iuxta Solomonis verbum solus novit corda filiorum hominum. Sed nihilominus qui huius ecclesiae membra sunt, seipsos quidem, cum fidem habent, electos, et primae huius ecclesiae membra esse norunt, verum alia a se membra ignorant. Sic enim scriptum est in Actis: Et crediderunt quotquot ad vitam aeternam ordinati erant. Qui ergo credunt, ad vitam aeternam sunt ordinati. At qui vere credant nemo novit nisi is qui credit. Hic ergo iam certus est se Dei electum essedet foelici-Habet enim spiritus arrabonem iuxta Apostoli verbum, quo tas, scire se desponsus et obsignatus, scit se esse vere liberum et filium

f) Opp. et de. g) Ed. pr. adperta.

familiae factum non servum. Spiritus evim ilter fallere non haeredem potest. Qui si dictat nobis Doum esse patrem nostrum, et esse acternos illum certi et intrepidi patrem adpellamus, securi quod norum. sempiternam haereditatem simus adituri, iam certum est spirium filii Dei esse in corda nostra fusum. Certum est igitur cum esse electum qui tam securus et tutus est! qui enim credunt, ad vitam acternam ordinati sunt. Cum autefi multi id est, Dei sint electi qui fidem nondum habent. Diva enim Osotoxos, parens aut Ioannes, Paulus, dum adhuc infantes essent ac parvuli, annoh electi erant, et hoc ante mundi constitutionem? At istud neque ex fide neque revelatione sciebant. Matthaeus, Zacheus, Latro et Magdalene, an non electi erant ante mundi constitutionem? attamen hoc nescierunt usque dum spiritu illustrati et ad Christum a patre tracti essent. Ex his ergo colligitur ecclesiam istam primam soli Deo esse cognitam, et quod soli isti qui fidem certam et inconcussam habent, sciunt sese esse huius ecclesiae membra. Sumitur iterum ecclesia universaliter pro De univeromnibus scilicet qui Christi nomine censentur, hoc est, qui sali sensibl-Christo nomen dederunt, quorum hona pars Christum sensibiliter lique eccleper confessionem aut sacramenterum participationem agnoscit, in pectore tamen ab ille vel abhorret vel ignorat. De hac igitar ecclesia esse eredimus quotquot fatentur Christinomen. Sic In occlesia Iudas erat de ecclesia Christi, et omnes ii qui retro pedem a quae nostris Christo refulerunt. Indas enim ab Apostolis non minus cre- bus etiam debatur de ecclesia Christi esse quam Petrus aut Ioannes, cum mail sunt. nihil minus esset. Christus autem sciebat qui essent eius, et qui esset diaboli. Est igitur ecclesia ista sensibilis, quantumvis non conveniat in hoc mundo, omnes qui Christum confitentur, ctiamsi reprobi multi sint inter eos. Nam Christus depinxit illam lepida docem virginum, quarum pars prudentes, pars fatnac crant, allegoria. Hacc ctiam nonnunquam electa vocatur, glecti ctiam ctiamsi non sit prima ista quae est sine macula, sed quemad-largius vomodum est hominum iudicio ecclesia Dei, propter sensibilem nos electos confessionem, sie eadem-ratione adpellatur electa. Nos enim iudicamus. et fideles et electos esse iudicamus qui Christo nomen dant. Sic locutus est Petrus: Electis, inquiens, qui passim sunt per Pentum etc. Ubi electorum nomine cunctos intelligit qui de ecclesiis, ad quas scribit, erant, non eos tantum qui proprie a Domino sunt electi, ut enim isti Petro ignoti erant, ita non potuisset ad illos scribere. Capitur postremo ecclesia pro quovis particulari coetu hujus universalis ac sensibilis coclesiae, ut ecclesia Rhomana, Augustana, Lugdunensis. Sunt et aliae acceptiones ecclesiae, quas nunc res non est admumerare. Hic igitur credo unam esse ecclesium corum, qui enndem habent spiritum; qui eos certes reddit quod veri filii familiae Dei sint, et hace est ecclesiarum primitiae. Hanc credo in veritate non errare, puta in primis istis fider fundamentis,

in quibus cardo versatur. Credo et universalem sensibilem

unam esse, dum veram confessionem istam, de qua iam dictum est, tenet. Credo etiam de hac ecclesia esse, quicunque nomen illi dant iuxta verbi Dei praescriptum et promissionem. Credo infantem Isaac, Iacob, Iudam, et omnes qui de semine Abrahae erant, eos quoque infantes, quorum parentes inter ecclesiae primordia praedicantibus Apostolis ad Christi partes concedebant, de hac esse ecclesia. Nam Isaac et reliqui veterum nisi fuissent, non recepissent ecclesiae tesseram. Cum ergo isti de ecclesia fuerint, fuerunt et primitivae ecclesiae infantes ac parvuli. Quocirca credo et Fatetur non scio, baptismi sacramento signatos. Fatentur enim et infantantum es tes cum ecclesiae offeruntur a parentibus, imo cum eos proproprium, sed pater missio offert, quae non minor est nostris infantibus facta, sed num quoque, multo amplior et crebrior quam priscis Hebraeorum infantipromissio bus. Atque ista sunt fundamenta de baptizandis et ecclesiae commendandis infantibus, contra quae omnia Catabaptistarum Fatetur et tela et machinae nihil possunt. Non enim soli qui credunt baptizandi sunt, sed qui fatentur, qui de ecclesia ex verbi Dei promissis sunt. Nam alias neminem omnino quisquam etiam Apostolorum baptizaret, cum nulli Apostolorum certo constet de fide fatentis ac nomen dantis. Simon enim praestigiator, Ananias, Iudas quoque, et qui non? baptizati sunt cum nomen darent, fidem tamen non haberent: Contra. Isaac infans circumcisus est, cum non daret nomen neque crederet, sed nomen dabat promissio. Cum autem nostri infantes eo loco sint quo Hebraeorum, iam et nostrae ecclesiae promissio nomen dat et fatetur. Vere igitur baptismus perinde ac circumcisio, (loquimur autem de sacramento baptismi) nihil quam alterum istorum, aut confessionem sive nominis dationem, aut foedus sive promissionem requirit. Quae et ipsa omnia paulo clariora fient ex his quae sequuntur. Septimo. Credo, imo scio omnia sacramenta, tam abesse

runt gratiam ut gratiam conferant, ut ne adferant quidem aut dispensent. Qua in re forsan audacior tibi videri potero, potentissime Caesar. Sed stat sententia. Nam gratia ut a spiritu divino fit aut datur (loquor autem latine cum gratiae nomine utor, pro venia scilicet indulgentia et gratuito beneficio) ita donum istud ad solum spiritum pervenit. Dux autem vel vehiculum spiritui non est necessarium, ipse enim est virtus et latio qua cuncta feruntur, non qui ferri opus habeat: neque id unquam legimus in scripturis sacris, quod seasibilia, qualia sacramenta sunt, certo secum ferrent spiritum, sed si sensibilia unquam lata sunt cum spiritu, iam spiritus fuit qui tulit, non sensibilia. Sic cum ventus vehemens ferretur, simul adferebantur linguae venti virtute, non ferebatur ventus virtute linguarum. Sic ventus adferebat coturnices, et lecustas

anterebat: sed nullae coturnices aut locustae unquam tam volucres fuerant ut ventum adportarent. Sic cum spiritus tan grandis ut etiam tollere montes posset transit praeter Heliam, non tamen in spiritu Dominus ferebatur, etc. Breviter spiritus ubi vult spirat, hoc est, sic flat ventus ut fert ingenium, et vocem eius quidem audis, sed nescis unde oriatur aut ubi sidat. Sic est omnis qui nascitur ex spiritu, hoe est invisibiliter et insensibiliter illustratur ac trahitur. Veritas haec locuta est, non igitur hac mersione, non hoc haustu, non illa deunctione adfertur spiritus gratia: nam si sic, iam sciretur quomodo, ubi, quo, et in quod ferretur spiritus: nam si sacramentis alligata est gratiae praesentia et efficacia, iam quo adferuntur operantur: quo non adhibentur, flaccescunt omnia. Nec est ut materiam sive subjectum causentur Theologi, quod huius dispositio ante requiratur, hoc est, quod baptismi aut Eucharistiae gratia (sic loquuntur isti) ei conferatur qui prius sit ad hoc adornatus. Nam is qui istam per sacramenta gratiam recipit secundum ipsos, aut ipsus seipsum ad hoc praeparat, aut a spiritu praeparatur. Si seipsum praeparat, ergo et ex nobis aliquid possumus, et gratia praeveniens nihil est. Si a spiritu praeparatur ad gratiae acceptionem, quaero an hoc etiam fiat sacramento duce an extra sacramentum. Si sacramento mediante, ergo sacramento paratur homo ad sacramentum, et sic usque ad infinitum processus erit: nam semper ad sacramenti praeparationem requiretur sacramentum. Si vero citra sacramentum praeparamur ad sacramentalis gratiae acceptionem, ergo spiritus sua benignitate adest ante sacramentum, et perinde gratia et facta et praesens est antequam adferatur sacramentum. Ex quibus hoc colligitur (quod in re sacramentaria volens ac libens admitto) sacramenta dari in Testimonium publicum eius gratiae, quae Sacramenta cuique privato prius adest. Sic datur Baptismus coram Ec- sunt testimoclesia ei qui, priusquam illum recipiat, religionem Christi aut nos testamur confessus est aut promissionis verbum habet, quo scitur illum Del gratiam Lociesiae. ad Ecclesiam pertinere. Hinc est ut, cum adultum baptizamus, rogemus num credat. Si respondet, Etiam, tunc tandem recipit baptismum. Ergo fides adfuit antequam baptismum reciperet. Non igitur datur fides baptismo. Si vero infans offeratur, quaeritur an parentes illum offerant ad baptizandum. Cumque responderint per testes, velle ut baptizetur, tunc tandem baptizatur infans. Et hic antecessit Dei promissio, quod nostros infantes non minus reputet de Ecclesia, quam Hebraeorum. Cum enim hi offerunt, qui de Ecclesia sunt, iam baptizatur infans, hac lege, quod quandoquidem ex Christianis natus sit, intra Ecclesiae membra divina promissione reputetur. Baptismo igitur Ecclesia publice recipit eum, qui prius receptus est per gratiam, Non ergo adfert gratiam baptismus, sed gratiam factam esse

25

: y

\*

.7

ei cui datur, Ecclesiae testatur. Credo igitur, o Caesar. Sacramenta sacramentum esse sacrae rei, hoc est factae gratiae, signum. analogiam Credo esse invisibilis gratiae, quae scilicet Dei munere facta runt rei intus et data est, visibilem figuram sive formam, hoc est visibile exaut prius ge-emplum, quod tamen fere analogiam quandam rei per spiritum gestae prae se fert. Credo testimonium publicum esse. Ut cum baptizamur, abluitur corpus mundissimo elemento: sed hoc significatur, gratia divinae bonitatis in Ecclesiae et populi Dei coetum allectos esse, in quo candide sit ac pure vivendum. Sie Rom. sexto. Paulus mysterium exponit. Testatur ergo is, qui baptismum recipit, De Ecclesia Dei se esse, quae fidei integritate et vitae synceritate Dominum suum Et ob hanc causam sacramenta, quae sacrae sunt cerimoniae (accedit enim verbum ad elementum et fit saeramentum), religiose colenda, hoc est in precio habenda, et honorifice tractanda sunt, ut enim gratiam facere non possunt, Ecclesiae tamen nos visibiliter sociant, qui prius invisibiliter sumus in illam recepti, quod cum simul cum promissionis divinae verbis in ipsorum actione pronunciatur ae promulgatur, summa religione suspiciendum est. Nam si aliter de sacramentis sentiamus, puta quod exterius adhibita intus purgent, iam rediit Iudaismus, qui variis unctionibus, unguentis, oblationibus, victimis, ac epulis, credebat scelera expiari, et gratiam velut coëmi ac comparari. Quod tamen prophetae, et in primis Isaias ac Ieremias, semper constantissime exagitarunt, docendo liberalitate Dei promissiones ac beneficia data, non meritorum aut externarum cerimoniarum respectu. Credo etiam Catabaptistas, dum baptismum negant infantibus fidelium, toto coelo errare, neque hic solum, sed in multis quoque aliis, de quibus non est dicendi locus. Et at cavendum illorum sive stultitiam sive maliciam, primus contra ipsos non sine periculo, Dei auxilio fretus, et doeui et scripsi, ut nunc per illius bonitatem ea lues apud nostros valde remiserit: tam abest, ut quicquam huius seditiosae factionis receperim, docuerim aut defenderim.

De Eucharistia h).

Octavo. Credo quod in sacra Eucharistiae, hoc est gratiarumactionis coena, verum Christi corpus adsit, fidei contemplatione: hoc est, quod ii qui gratias agunt Domino pro beneficio nobis in filio suo collato, agnoscunt illum verum carnem adsumpsisse, vere in illa passum esse, vere nostra peccata sanguine suo abluisse, et sie omnem rem per Christum gestam illis fidei contemplatione velut praesentem fieri. Sed quod Christi corpus per essentiam et realiter, hoc est corpus ipsum naturale in coena aut adsit aut ore dentibusque nostris mandatur, quemadmodum Papistae, et quidam qui ad ollas

h) Ed. pr. om. De Euch.

Egyptiacas respectant, perhibent, id vero non tantum negamus, sed errorem esse qui verbo Dei adversatur constanter adseveramus. Quod tuae maiestati opitulante Deo, Caesar, paucis tam perspicuum faciam quam Sol est. Primo divina oracuta adferendo: secundo argumentis ex his desumptis velut arietibus in adversarios vadendo: postremo veteres Theologos in hac nostra sententia fuisse ostendendo. Tu interim creator spiritus adsis et mentes tuorum illustra, imple gratia et luce, quae tu creasti pectora. Christus ipse os et sapientia numinis, sic inquit:

Pauperes semper habebitis vobiscum, me autem non semper habebitis. Hic negatur sola corporis praesentia, nam secundum divinitatem semper adest, quia semper ubique est, inxta aliud eius verbum, Ego ero vobiscum usque ad consummationem saeculi, videlicet secundum divinitatem, virtutem et bonitatem. Nobiscum sentit Augustinus. Nec est, cur causentur adversarii, humanitatem Christi esse ubicunque est divinitas, asias dividi personam: nam id tolleret veram humanitatem Christi. Ubique enim esse nihil quam numen potest. Et humanitatem in uno loco esse, divinitatem autem ubique, ita non dividit personam, sicut humanitatem adsumpsisse filium non dividit essentiae unitatem. Imo potentius esset ad separandum unitatem essentiae, dum una persona creaturam sibi adsumit quam aliae omnino non adsumunt, quam sit ad separandum personam, humanitatem esse in uno loco, divinitatem vero ubique. Cum et in creaturis videamus corpora esse ad unum locum alligata, potentiam vero et virtutem latissime vagari. Exemplum est Sol, cuius corpus in uno leco est, virtus autem porro omnia pervadit. Humanus animus astra etiam superat, et inferos penetrat, attamen corpus in uno loco est.

Iterum dicit: Iterum relinquo mundum, et vado ad patrem. Hic habetur verbum relinquendi, sicut prius habendi, quo minus possint adversarii dicere, Non habemus eum visibiliter. Cum enim de visibili corporis sui subtractione loquitur, sic inquit: Modicum et non videbitis me, etc. Nec nisi praestigium aleretur, si corpus eius naturale adesse contenderemus, sed invisibile. Cur enim visum fugeret qui tamen hic esset, qui se toties post resurrectionem discipulis offendit? sed expedit vobis, ait, ut ega vadam. At si hic esset, non expediret ut eum non videremus. Ipse enim quoties discipuli ad eius intuitum hallucinarentur sese aperte') exhibuit, ne vel sensus vel cogitatus quicquam pateretur. Palpate, inquit, me: et, Nolite timere, Ego sum: et, Maria noli me tangere, etc.

Cum iam iam abiens discipulos commendaret patri, dicebat: Latini quo-

In loan.

i) Bd. pr. adperte.

porthac

que iam pro Ego posthac non ero in mundo, nal oun frik) elul év ro πόσμφ. Hic habetur verbum substantivum, Posthac non sum in mundo, non minus quam in his verbis, Hoc est corpus meum, ut neque hic possint adversarii dicere tropum esse, cum negent substantiva tropum recipere, sed res his opus non habet. Sequitur enim: Hi autem sunt in mundo. Quae antithesis manifeste docet, illum non esse pro humana natura in mundo, tum cum discipuli essent.

Et ut sciamus quando abierit, non, ut illi fingunt potius quam exponunt, quando sese invisibilem fecerit, sic inquit Lucas: Et factum est cum illis valediceret, recessit ab eis, et sublatus est in coelum. Non dicit Evanuit etc. aut invisibilem se reddidit.

De qua re Marcus sic: Dominus postquam locutus est eis, adsumptus est in coelum, et sedet a dextris Dei. Non dicit: Mansit hic, sed invisibile reddidit corpus suum. Rursus Lucas in Actis: Cum haec dixisset, illis inspicientibus sublatus est ac elevatus, nubes autem suscepit illum ab oculis corum. Nubes texit eum, qua nihil fuisset opus si solummodo adspectum sustulisset et alias adfuisset. Nec epus fuisset sublatione aut Ibidem: Hic Iesus, qui adsumptus est a vobis in coelum, sic veniet quemadmodum vidistis eum ire in coelum. Quid hoc est clarius? A vobis, inquit, adsumptus est: ergo non erat apud illos, neque visibiliter, neque invisibiliter secundum humanam naturam. Cum ergo videbimus eum redire quemadmodum abiit, tunc sciemus adesse. Alioqui sedet secundum humanam naturam ad dexteram patris, donec redeat ad iudicandum vivos et mortuos.

Cum autem sint qui corpori Christi locum abrogent, et dicant non esse in loco, videant quam aperte ) contra veritatem clausis tamen oculis eant. In praesepi fuit, in cruce, Ierosolumis ii) cum parentes essent in intinere, in sepulchro, extra sepulcrum, ait enim angelus: Surrexit non est hic, En vobis locum, ubi posuerant illum. Et ne possint dicere, corpus eius esse ubique, audiant: Venit Iesus ianuis clausis, et stetit in medium ipsorum. Quid venire fuisset opus, si corpus eius est ubique, sed invisibiliter? satis futurum erat, non venire, sed qui praesens erat sese solum ostendisse. Sed valeant tam ...calumniosae nugae, quae nobis veritatem tum humanitatis Christi, tum sacrarum literarum tollunt.

Haec testimonia tollunt corporis Christi praesentiam ubique quam in coelo, canonice loquendo, hoc est quantum Hoce:st, con- nobis scriptura constat de ingenio et proprietate corporis adtraria e seri- sumpti. Quantumque antinomiae cogunt, quae quicquid nobis ptura e colla- de potentia Dei proponamus, nunquam tamen huc nohis tor-

k) ers om. Opp. 1) Ed. pr. adperte. m) Opp. Hierosolymis.

quenda est, ut facere Doum contra verbum suum credamus. Hoc enim impotentiae esset, nou potentiae, etc.

Ouod autem ore nostro naturale Christi corpus non edatur, ipse ostendit cum diceret conflictantibus de corporali esu carnis suae Iudaeis, Caro non prodest quicquam, ad edendum scilicet naturaliter: sed ad edendum spiritualiter plurimum, vitam enim dat.

Quod natum est ex carne, caro est: et quod natum est ex spiritu, spiritus est. Si ergo naturale corpus Christi ore nostro editur, quid aliud ex carne naturaliter mansa quam caro fiet? Et ne leve videatur alicui argumentum, audiat alteram partem, Quod natum est ex spiritu, spiritus est. Ergo quod spiritus est, ex spiritu natum est. Si ergo caro Christi Solus spirisalutaris est animae, spiritualiter manducatum oportuit, non spiritalia, carnaliter. Hoc etiam pertinet ad sacramentorum materiam, quod spiritu spiritus generatur, non re corporea, ut ante

Paulus monet, quod si Christum aliquando secundum carnem noverit, at iam non agnoscat secundum carnem.

His locis cogimur fateri, verba ista, Hoc est corpus meum, non naturaliter, sed significative perinde accipi oportere, atque ista: Hoc est Paessa. Agnus enim, qui quotannis edebatur, cum ipsa feriarum celebritate, non erat transitus, sed praeteritionem ac saltum olim factum significabat. Huc accedit successio, quod Agno successit coena, quae res monet similibus usum esse verbis Christum, servat enim Mimesim successio. Accedit eadem verborum compositio. Accedit tempus, cum in eadem coena vetus Paessa ponitur, et nova gratiarumactio instituitur. Accedit omnium μνημοσύνων Id cet comproprietas, quae nomen eius sibi vendicant, cuius mentionem num, Zichac commemorationem faciunt. Sic σεισάχθειαν vocabant Athemienses, non quasi quotannis aes alienum levaretur, sed quod (מיכרונים Solon olim fecerat, isti perpetuo celebrant, et hanc suam celebrationem rei ipsius nomine honestant. Sic vocatur corpus Christi et sanguis, quae veri corporis symbola sunt. Sequentur nunc argumenta.

Ut corpus re spiritali pasci nequit, sic neque anima re corporali. Quod si corpus Christi naturale editur, quaero an corpus an animum pascat? non corpus, ergo animam: si animam, ergo anima vescitur carnibus, et non esset verum quod spiritus ex spiritu tantum nascatur.

Secundum hoc quaero, Quid corpus Christi naturaliter perfectum efficiat. Si remissionem peccatorum, ut una pars perhibet, ergo discipuli adepti sunt remissionem peccatorum

a) Verbum Hebr. om. Opp.

Una eadem-in coena, frustra igitur Christus est mortuus. Si comesum que factio dispensat virtutem passionis Christi, ut eadem pars perhibet, sensit, Eucharistiam ergo dispensata fuit virtus passionis et redemptionis antequam tollere pec-nata esset. Si pascit corpus ad resurrectionem, ut alius catorum re-quidam satis indocte adserit, ergo multo magis sanat nostrum missionem corpus, et ab aegritudine levat. Sed aliter amat Irenaeus in cruce fa- intelligi cum corpus nostrum ali ad resurrectionem Christi corpore tradit. Vult enim ostendere, quod spes nostrae resurrectionis firmatur Christi resurrectione. En lepidum tropum. Tertio, Si corpus Christi naturale est in coena praebitum

discipulis, iam necessario sequitur ut istud ederint quale tum ανθυποφο- erat. Sed tum erat passibile, ederunt ergo vulnerabile corod objectio- pus, nondum enim erat clarificatum. Cum enim dicunt, nis adversa- Ederunt idem corpus, sed non quemadmodum erat passibile, pasto. verum idem quale post resurrectionem fuit, obiicimus, Ergo verum idem quale post resurrectionem fuit, obiicimus, Ergo ανάλγητον aut duo corpora habuit, unum quod nondum esset clarificatum, quod dolere, aut uno corpora mustri, unum quod nondum esset ciarinatemi, aut ledi do- et alterum quod esset: aut unum idemque corpus eodem temlore non pot- pore fuit passibile et impassibile. Et sic, cum tantopere aversaretur mortem, nimirum voluit non pati, sed corporis ista dote uti qua indolens erat. Non igitur vere passus est,

sed per hypocrisim, qua nobis via Marcion pulchre reducitur ab Andabatis istis. Sexcenta possent, o Caesar, argumenta adduci, sed his nunc contenti erimus.

Quod autem veteres, quae postrema huius articuli pars erit, nobiscum sentiant, duobus testibus firmabo iisque primis.

Ambrosio, qui sic in epistolam priorem ad Corinthios, super his verbis, Mortem Domini annunciate etc. dicit, Quia enim morte Domini liberati sumus, huius rei memores, in edendo et potando, carnem et sanguinem, quae pro nobis oblata sunt, significamus, etc. Loquitur autem Ambrosius de cibo et potu coenae. Et perhibet nos vera ista quae pro nobis oblata sunt, significare.

Augustino quoque, qui in Ioannem tractatu XXX. Corpus Christi qued a mortuis resurrexit, adfirmat in uno loco esse oportere. Ubi impressa exemplaria Posse habent pro Oportere: sed male, nam et in sententiarum Magistro, inque Decretis Canonicis, in quae sententia ista Augustini translata est, legitur Oportet. Quo palam videmus veteres omnino non intellexisse de naturali esu corporis Christi, sed de spirituali, quicquid tandem de coena magnifice locuti sunt. Cum enim sciverunt corpus Christi in uno loco esse oportere, et eum ad dexteram Dei esse, non detraxerunt illud ut dentibus hominum foetidis subderent commolendum.

Idem Augustinus adversus Adimantum capit. XII. tria ista, Sanguis est anima, Hoc est corpus meum; Et petra erat Christus, συμβολικώς, hoc est, ut ipse loquitur, in signo et significative dicta esse docet. Et inter alia multa huc

tandem verborum venit: Possum etiam interpretari praeceptum illud in signo esse positum. Non enim Dominus dubitavit dicere, Hoe est corpus meum, cum signum daret corporis sui. Sic Augustinns. En nobis clavem qua universos veterum sermones de Eucharistia reserare possumus. Id quod tantummodo signum est corporis, dicit corpus esse adpellatum. Eant nunc et nos haereseos damnent, qui volent, modo sciant Veteres omsese eadem opera Theologorum columen damnare, contra nes sunt Pontificum decreta. Ex his enim fit manifestissimum, quod locuti cum de veteres semper sunto) symbolico locuti cum corporis Christi fractu manin coena esui tantum tribuerunt, puta, non quod sacramen- corporis: talis manducatio mundare animum posset, sed fides in Deum Christi disper Iesum Christum, quae spiritualis est manducatio, cuius externa ista symbolum est et adumbratio. Et quemadmodum panis corpus sustinet, vinum vegetat, et exhilarat, sic animum firmat et certum facit de misericordia Dei, quod filium suum nobis dedit: sic reficit mentem, sanguine illius, peccata, quibus ipsa urebatur, esse restincta. His contenti erimus nunc loci, quamvis totos libros compilare quis posset ad exponendum et confirmandum quod veteres in nostra sint Nec quemquam moveat libellus nuper editus de veterum semtentia, quam ille se ôntog tecturum scilicet pollicetur. Brevi enim doctissimi viri fratris nostri Oecolampadii, cuius ab exordio provincia fuit veterum sententiam adserere, confutationem videbimus. Quae vero in hac materia pro planiore expositione aut adversariorum confutatione requiri possent multis libris ad diversos scriptis abundo puto praestitimus, qui in hac sententia sumus.

Nono. Credo cerimonias, quae neque per superstitionem De reremefidei, neque verbo Dei contrariae sunt (quanquam huiusmodi nesciam an quae inveniantur) per charitatem tolerari, donec lucifer magis ac magis allucescat, posse. Sed simul credo eadem charitate magistra, cum citra magnam offensionem fieri potest, dictas cerimonias abolendas esse, quantumvis reclament qui perfido sunt animo. Non enim prohibebat Magdalenen Christus ab effusione unguenti tametsi Iudae avaricia et perfidia contumaciter tumultuarentur. Imagines autem Imagines quae ad cultum prostitutae sunt, non censeo inter cerimonias, lum est ne sed ex corum esse numero quae verbo Dei ex diametro repu- adorentur grant. Quae autem non prostant ad cultum, aut ubi cultus unquam, tolfotori nullum est periculum, tam abest ut damnem, ut et pictoriam et statuariam Dei dona esse agnoscam.

Decimo. Credo prophetiae sive praedicationis munus sa- De prophetia crosanctum esse, ut quod ante omne officium sit summe ne- vel ministe-

o) sunt om. Opp. p) Ed. pr. om. De cerem. q) Ed. pr. om. De proph. etc.

cessarium. Canonice enim sive regulariter loquendo videmus apud omnes populos externam praedicationem Apostolorum et Evangelistarum sive Episcoporum praecessisse fidem, quam tamen soli spiritui ferimus acceptam. Videmus enim proh dolor, satis multos qui externam Evangelii praedicationem audiunt quidem, sed non credunt, quod spiritus penuria usu-Quocunque igitur prophetae sive praedicatores verhi mittuntur, signum est gratiae Dei, quod vult electis suis cognitionem sui manifestare: et quibus negantur, signum est imminentis irac. Sicut ex prophetis colligere licet et Pauli Prophetia exemplo, qui interim vetitus est ad quosdam ire, interim legum et iu-vocatus. Sed et leges ipsae ac magistratus nulla ope praesentius iuvari possunt ad tuendam publicam iusticiam quam prophetia. Frustra enim praecipitur quod iustum est, nisi quibus mandatur iusti rationem habeant et aequitatem ament. Ad hoc autem parant animos prophetae tanquam ministri, spiritus tanquam autor tum doctoris tum auditoris. Hoc genus ministrorum, qui scilicet docent, solantur, terrent, curant. prospiciunt ex fide, in populo Christi agnoscimus. quoque, quod baptizat, in coena Domini corpus et sanguinem (sic enim nos quoque perovopexos sacrum panem coenae ac vinum adpellamus) circumfert, quod aegrotos visitat, quod mendicos cibat ecclesiae opibus ac nomine. Istud postremo, quod legit, interpretatur, profitetur quo vel ipsi vel alii formentur ut aliquando ecclesiis praesint. At mitratum hoc Telluris inu-genus atque pedatum, quod numerus est et fruges consumere tile pondus natum, ετόσιον άχθος άρούρης, credimus νόθον, et id omnino esse in ecclesiae corpore quod strumae et gibbi sunt in humano.

stratu P)

Undecimo. Scio magistratum rite inauguratum locum Dei tenere, non minus quam prophetiam. Ut enim propheta coelestis sapientiae ac bonitatis minister est, ut qui ex fide doceat et errores in lucem protrahat: sic magistratus bonitatis ac iusticiae minister est. Bonitatis, ut cum fide et modestia instar Dei suorum negocia tum audiat tum consulat; iusticiae, ut iniquorum audaciam frangat et innocentes tueatur. Has dotes si princeps habeat, credo conscientiae illius nihil esse metuendum. Eis si careat, attamen sese metuendum praestet ac terrificum, credo nulla ratione conscientiam eius ideo absolvi, quod rite inauguratus sit. At simul credo Christianum hominem huiusmodi tyranno parere debere; usque ad eam occasionem de qua loquitur Paulus, Si potes liber fieri, magis utere: quam tamen credo a solo Deo ostendi non ab homine, id autem nihil obscure, sed tam aperte ), quam Saul est abiectus, et successorem acce-

r) Ed. pr. om. De Mag. s) Ed. pr. adperte.

pit David. Et omnino de reddendo tributo et vectigalibus propter protectionem cum Paulo sentio, Rom. XIII.

Duodecimo. Credo purgatorii ignis figmentum tam con- De purgatotaneliosam rem esse in gratuitam redemptionem per Christum donatam, quam lucrosa fuit autoribus suis. Nam si suppliciis et cruciatibus scelerum nostrorum commerita eluere est necesse, iam frustra erit Christus mortuus, iam evacuatur Quo quid sceleratius in re Christiana cogitari potuit? gratia. Aut qualem habent Christum, qui se Christianos adpellari volunt, et ignem hunc, non iam ignem, sed fumum, formident? Inferos autem ubi cum Ixione ac Tantalo perfidi, contumaces ac perduelles imperpetuum puniuntur, non tantum esse credo, sed scio. Veritas enim cum de universali Ignis post indicio loquitur, perhibet post illud iudicium quosdam ituros indicium aeesse in ignem sempiternum. Ergo post universale iudicium erit sempiternus ignis. Quo minus possint Catabaptistae suum istud ברלם hoc est perpetuum errori suo praetexere, quo docent, imperpetuum durare non ultra generale iudicium. Hic enim de perpetuo igne loquitur Christus post iudicium arsuro, et cacodaemonem cum angelis suis, cum impiis, qui Deum contemnunt, cum immanibus, qui veritatem mendacio opprimunt, et ex visce-

ribus ac fide proximi necessitatibus non opitulantur, cruciaturo. Haec ut praemissa sunt firmiter credo, doceo, atque defendo, non meis, sed divini verbi oraculis. Promittoque id facturum pro Dei voluntate, dum spiritus hos regit artus. Nisi quis scripturae vere sacrae decretis recte intellectis diversum tam aperte") ac simpliciter exponat ac firmet, quam Sacris enim literis et ecclesiae secundum ipsas ex spiritu iudicanti, nostra submittere, nobis non minus iucundum et gratum est, quam acquum et iustum. Potuissemus omnia locupletius ac profusius exponere, sed cum non daret occasio, istis contenti fuimus, quae talia putamus, ut vellicare quidem, quod hodie tam vulgare est, facile quis possit, at convellere nemo. Veruntamen si quis tentet, non auferet lam tum forte quod reliquum armorum superest proferemus. Nunc pro praesenti tempore satis testatum sit.

Proinde optime Caesar caeterique principes, dynastae, Obtentatle proceres, Rerumque publicarum legati et capita, vos per ad Imper et principes et lesum Christum dominum et fratrem nostrum, per illius bo-principes v) nitatem et iusticiam, per iudicium eius quo universis pro dignitate redditurus est, quem nullum latet consilium, qui principum impie deliberantium et imperantium proposita disturbat, qui humiles evehit et deiicit elatos, precor et rogo, ut principio monentis parvitatem ne negligatis. Saepe enim

t) Ed. pr. om. De purg. u) Ed. pr. adperte. v) Ed. pr. om. Obtest. etc.

stulti quoque opportune locuti sunt, et veritas ipsa imbecilles ac infimac sortis homines ad sui divulgationem elegit. Deindo ut memineritis vos quoque homines esse, qui et ipsi et ab aliis falli possint, Omnis enim homo mendax est. Et nisi numinis adflatu aliud doceatur quam ipse vel sciat vel cupiat, nihil de eo sperandum est quam quod suis artibus et consiliis seipsum praecipitet. Nimis enim vere dixit Ieremias propheta: Ecce verbum Domini abiecerunt, quae ergo eis sapientia reliqua esse poterit? Quapropter cum ipsi iusticiae sitis antistites, nullos aeque oportet numinis voluntatem perspectam habere. Quae unde peti quam 'ex illius oraculis potest? Ne igitur abhorreatis ab illorum sententiis, qui verbo Dei nituntur. Nam id fere usuvenire videmus, ut, quanto magis repugnent adversarii, tanto magis et illud splendescat, ct falsitas eliminetur. Quod si, quod me non fugit, sunt qui strenue apud vos nostram inscitiam, et si diis placet, maliciam quoque traducant, hoc quoque vobiscum reputate, primum an qui istam Evangelii eucharistiaeque rationem sequimur, vitam nostram unquam sic instituerimus, ut, num bonorum virorum loco habendi simus, quisquam bonus unquam dubitaverit? Deinde num ab incunabilis ipsis ita fuerimus ab ingenio et a literis alieni, ut eruditionis spes omnis de nobis abiicienda fuerit? Certe de neutro istorum gloriamur, cum et Paulus ipse Dei munere esset, quod erat. Attamen vita, si omnino hilarior contigit, ea tamen neque ad luxum et impudentiam unquam descivit, neque rursus in crudelitatem, fastum aut contumaciam degeneravit, ita ut testimonio vitae adversariorum consilia saepenumero attonita receptui cecinerint. Eruditio, quamvis major sit quam hostes aut ferre possint aut sine conscientia contemnere, tamen longe est inferior quam tenere nos prosequentes opinentur. Veruntamen, ut eo perveniamus quo tendimus, ita iam annis haud paucis cum in divinis tum in humanis literis stipendia fecimus, ut temere quod docemus non sit. Liceat autem nobis gratiam et munificentiam Dei, ecclesiis nostris liberaliter impartitam, laudare. Profecto sic receperunt verbum Domini Ecclesiae, quae Do-Fructus ver-minum Deum per nos audiunt, ut mendacium et perfidia conhi. Del sive trahantur, frangantur autem fastus et luxus, et contumelia praedicati. ac vitilitigatio ἐκ ποδών facessant. Qui certe veri fructus divini adflatus si non sunt, guinam erunt? Considerate vero,

tu o Caesar optime, et vos principes ac proceres universi, Posteritanei quid porro nobis bonae frugis humanae doctrinae persona foetura hu- protulerit. Redemptae Missae cum principum tum plebis libidinem atque procaciam ut auxerunt, ita pontificum luxum et missatorum crapulam et invexerunt et ampliarunt. Imo quod mefas non incenderunt? opes enim quae per missam coacer-

vatae sunt quis dissipabit, nisi in venis obturentur et stran-

gulentur? Faxit igitur Deus longe melior quam vos omnes, quos optimos libenter et vocamus et credimus, ut huius et omnium errorum in Ecclesia radices incidere, et Rhoman cum suis ruderibus, quae Christiano orbi et praecipue Ger-. maniae vestrae obstrusit, lingui ac deseri curetis. Et quicquid hactenus virium adversus Evangelii puritatem exeruistis, invehatis contra sceleratos impiorum papistarum conatus, ut nobis iusticia, quae per vestram oscitantiam exulat, et innocentia, quae fictis et praestigiosis pigmentis obscurata est, reducantur. Satis est saevitum, nisi praeter rem mandare, damnare, immo trucidare, interficere, latrocinari, proscribere. saevum aut crudele non est. Hac ergo via cum non successerit, alia certe adgrediundum erit. Si consilium ex Hocest, Deo Domino est, nolite Θεομαχείν: si aliunde, sua temeritate cor- rebellare. ruet. Idcirco sinite verbum Dei libere et spargi et germinare, o filii hominum, quicunque estis, qui ne gramen quidem vetare ne adolescat potestis. Abunde videtis hanc frugem imbre coelesti rigari, nec ullo hominum calore compesci posse ut arescat. Consyderate non quid vos maxime cupiatis, sed quid mundus in Evangelii negocio exigat. Boni consulite, quicquid hoc est, et filios Dei vos esse studiis vestris ostendite. Tiguri, tertio die Iulii. M. D. XXX.

> Tuae maiest. et omnium fidelium deditissimus

> > Huldrychus Zwinglius.

4.

# CHRISTIANAE FIDEI

AB

#### H. ZUINGLIO PRAEDICATAE

BREVIS ET CLARA EXPOSITIO,

A B

IPSQ ZUINGLIO PAUKO ANTE MORTEM EIUS AD REGEM CHRISTIANUM SCRIPTA.\*)

#### PIO LECTORI S.

Quanquam fidelissimus evangelii praeco et Christianae libertatis assertor constantissimus H. Zuinglius omnia sua clare circumspecte et dilucide dixerit, hoc tamen libello sese veluti superans de vera fide nescio quid cygneum vicina morte cantavit. Exponit perspicue et breviter quae sit vera fides, quaeve pia religio. Respondet item calumniatoribus fidem et praedicationem evangelicam infamantibus, adeoque apologeticum quendam absolutum pro fide et religione vera omnibus cum regibus tum principibus Christianis offert. Noluimus te tanto fraudare thesauro: tu quod dextra mente offertur, candido animo suscipe. Descripta sunt haec omnia ex ipsius authoris autographo. Id quod ideo monemus quod libellus quinto demum a morte authoris anno vulgatur. Bona fide descripta sunt omnia. Vale ex Tiguro Mense Februario. Anno M. D. XXXVI.

H. Bullingerus.

AD FRANCISCUM FRANCORUM REGEM. FIDEI HULDRYCHI ZUINGLII RATIO ET CONFESSIO.

# CHRISTIANISSIMO ERANCORUM REGI FRANCISCO. b)

I Gratiam et pacem a domino patre et domino nostro Iesu Christo. )

Omnium, quae tumultuoso isthoc saeculo nascuntur, nihil

a) Hanc inscriptionem a Bullingero profectam om. MS. Turic.; exhibet vero genuinam, quam post Bullingeri praefationem posui. — b) Pro his genuinis Bullingerns edidit: In expositionem fidei ad regem Christianum H. Zuinglii praefatio. — c) Etiam haec desunt ap. Bulling.

foelicius provent, quam infoelix mendacium, o Rex piissime. Sive quod mali autor Cacodaemon semper in herba conatur optimum semen strangulare, sive quod coelestis animorum agricola virtutem ac fidem vitiis ac perfidia velut acuit et provehit, non aliter quam cum Spartani oppidum quoddam multo sudore ac sanguine expugnatum funditus perdi vetabant, ne deesset du bi militem suum velut ad cotem et palum exercerent. Sic et dominus deus miris nos artibus peti e) ac exerceri patitur ut illi nos probemus. Fortis enim aut temperans quomodo quis fieri potest, nisi in periculorum turba et luxus affluentia? Eodem modo veritas, quae iam caput proferre coepit, mendaciis fit nitidior sublimiorque surgit. His enim undique petentibus, et f) in eam omne virus eiaculantibus, illa sese excutere, aspergines extergere, membraque tueri cogitur. Quo fit ut mendaciorum fraus, ipsius autem veritatis venustissima frons magis ac magis retegatur atque in lucem eveníat f). Sed desino praefari.

Metus me incessit, ne clementia tua perfidorum quorundam 2 suggestionibus plus quam vanis ac mendacibus tentetur, irritari enim scio non posse. Qui quo sunt perfidiosiores, eo apud plures veritatem non iam deferunt, sed proscindunt. Deferunt autem nos infinitis nominibus, ut religionem conculcemus et sanctam sive regum sive magistratuum functionem ac maiestatem contemnamus. Quae omnia quam vere faciant tua quaeso acquitas pronunciet, cum fidei nostrae fontes, ecclesiarum nostrarum leges ac mores, principum autem reverentiam, nobis pro virili exponentibus, audierit.

Est autem nihil aeque tam obvium homini quam fidem suam 3 exponere. Cum enim fides, iuxta Apostoli definicionem, ea vis animi sit, eaque firmitas ac certitudo, qua inconcusse fidit invisibili deo, quis nunc tam stupidus ac tardus esse potest, ut nesciat exponere, an aliqua re fidat vel non fidat? praesertim cum fides veritatis filia sit: ea enim re quisque fidit quam novit esse verissimam. Cumque solus deus verax sit, et h) quis hoc seso agnoscere experitur ac sentit, quomodo non posset eam fiduciam paucis exponere? Sic ergo de deo rebusque divinis sentimus,

#### DE DEO ET CULTU EIUS, j

I. Universa quae sunt, aut creata sunt aut increata. Incre-4 atus unus ac solus deus est: nam increatum nisi unum esse nequit. Si enim plura essent increata, iam plura essent aeterna: socia enim sunt increatum et aeternum, ita ut utrunque sit alterum quoque. Si enim b) plura essent aeterna, iam plura essent infinita, nam et illa sic paria sunt ac socia, ut quicquid sit aeternum etiam

d) ne deesset] MS. Turic. non discessit. — e) MS. Turic. pati. i) MS. Turic. patentibus ut. — g) MS. Turic. veniat. — h) MS. Turic. ut. — i) De Deo etc. om. MS. Turic. — k) enim om. MS. Turic.

sit infinitum, et quicquid sit infinitum etiam sit aeternum. 1) Cum autem infinitum unum modo queat esse (nam ut primum admittimus duas infinitas substancias, utraque finita est) iam constat incre-5 atum unum ac solum deum esse. Sequitur et primi articuli fidei nostrate origo fons et fundamentum, nempe quod cum dicimus, Credo in unum deum patrem omnipotentem creatorem coeli et terrae, Fatemur et adseveramus nos infallibilem habere fidem, ut quae in 6 uno ac solo creatore firma consistat. Gentes et impli quique, qui creatura fidunt, fateri coguntur quod sua fide vel opinione falli possint, cum creatura fidunt. Quí autem creatore ac rerum omnium principio, quod nunquam coepit sed alia produxit, fidunt, 7 hi convinci erroris nequeunt. Constat et istud, quod quicquid est creatura non possit huius inconcussae ac indubitatae virtutis, quae fides est, obiectum ac fundamentum esse. Quaecunque enim coeperunt esse, aliquando non fuerunt: cum ergo non essent, quomodo quis potuisset illis fidere quae nondum erant? Non ergo possunt naturale fidei obiectum aut fundamentum esse, quae esse coeperunt. Solum ergo aeternum infinitum increatumque bonum. 8 verum est fidei fundamentum. Concidit hic omnis fiducia, qua vel creaturis sanctissimis vel sacramentis religiosissimis imprudenter nituntur quidam. Deum enim esse oportet quo infallibiliter fidendum Etsi creatura fidendum est, iam creaturam esse oportet m) creatorem. Si vero sacramentis, iam sacramenta deum esse oportet, ut non tantum Eucharistiae sacramentum, sed et baptismus manuumque impositio deus sit. Quae quam absurda sint doctis nedum piis auribus, non modo docti, sed et intelligentia praediti iudicare 9 possunt. Ut ergo Theologi veritatem adsequi possint, hanc eis lucernam libenter exhibebimus. Cum dicunt', Creatura utendum esse, sed solo deo fruendum, nihil aliud dicunt quam et nos, si modo sua ipsorum verba non incogitanter transmitterent. Nam si solo deo fruendum est, eo quoque solo fidendum est: eo enim fidendum est, quo fraendum est, non quo utendum est.

II. Ex his, clementissime Rex, clare vides, nos neque divos neque sacramenta exautorare aut loco movere, nt quidam nobis imputant, sed suo in loco ac dignitate manu tenere et custo-11 dire ne quisquam eis non recte utatur. Deiparam virginem Mariam non adficimus contumelia, cum vetamus λατρεία adorari; sed cum ei creatoris maiestatem atque potentiam tribuimus, illa 12 ipsa nunquam ferret adoratorem. Unius enim eiusdemque ingenii est pietas apud omnes et in omnibus, quia ex uno codemque spiritu nata est. Nequit ergo ne cogitari quidem quod ulla n)

<sup>1)</sup> Aeternum proprie est, quod nunquam incoepit esse, attamen semper fuit et semper erit ut est solus benedictus deus. Perpetuum proprie est, quod esse coepit, sed aunquam desinet esse, quales sunt angeli et animi. Haec ap. Bulling. in marg. extant, desunt vero in MS. Turic., cuius suctoritate reliquas quoque omisi notas marginales. — m) MS. Turic. eportest. — a) MS. Turic. sulla.

creatura possit simul et esse pia et ferre ut sibi numinis cultus exhibeatur. Sic et deipara virgo, quanto est supra omnes creaturas 13 sublimior, quantoque in deum filium suum religiosior, tanto minus feret numinis cultum. Impiorum enim hominum ac daemonum est 14 insania cum sibi divinos honores impendi patiuntur. daemonum idola et Herodis fastus testantur, quorum isti cultum suum docendo mundum perniciose fefellerunt, hic vero cum numinis attributum honorem non repelleret, pediculari morbo, quo huma-Sacramenta 15 nam imbecillitatem disceret agnoscere, plexus est. vero sic veneramur et colimus ut signa et symbola rerum sacrarum, non quasi res ipsae sint quarum signa sunt: quis enim tam imperitus esse queat, ut signum dicat id esse quod significat? Sic enim ista vox, Simia, nunc hic scripta maiestati tuae veram simiam ante oculos statueret. Sed quod sacramenta sint rerum verarum significationes, quae res verae per essentiam et naturaliter aliquando gestae sunt: eas inquam res referunt!), commemorant, ac velut ante oculos ponunt. Sane quaeso me intelligas, o Rex. Christus morte sua expiavit scelera nostra: iam Eucharistia huius rei commemoratio est, quemadmodum ipse dixit, Hoc facite in meam commemorationem, qua commemoratione universa commemorantur dei beneficia, quae nobis per filium suum praestitit: deinde symbolis ipsis, pane scilicet ac vino, Christus ipse velut oculis praesentatur, ut sic non iam auditus tantum, sed et visus et gustus Christum videant ac sentiant, quem animus in sinu praesentem habet illoque gaudet. Legitimumque 1) ergo cultum tam divorum 16 quam sacramentorum hunc tradimus ac docemus esse, quem Christus ipse tradidit ac docuit. Si filii Abrahae estis, inquit, opera Abrahae Exemplum ergo est, quod in divis et sanctis omnibus debemus imitari. Ut si quis prophetarum aut sanctorum divina monita velut canna propinavit, iam quae divino spiritu donata nobis sunt et exposita, ea religione accipiamus, qua illi et acceperunt et tradiderunt. Si vitae sanctimonia religionem ornarunt, nos illorum vestigia imitemur, pii, sancti, ac innocentes simus quomodo isti fuerunt. De Baptismo sic inquit: Baptisate eos in nomen patris et 17 filii et spiritus sancti. De Eucharistia vero: Hoc facite in mei commemorationem. Et per os Pauli: Unus panis et unum corpus tota multitudo fidelium sumus. Hic neque in divorum cultu neque in') sacramentorum instituto habetur, ut eam virtutem ac gratiam, quae solius dei est, possideant. Cum ergo numen ipsum hanc 18 potestatem creaturis nunquam tribuerit quam nos eis tribuimus, iam constat frivolum esse, quod vel divos vel sacramenta docemus peccata dimittere, bonaque largiri. Quis enim peccata remittit nisi solus deus? aut a quonam sunt optima quaeque dona, sicut divus lacobus habet, quam a parente omnis lucis ac boni? Docemus ergo 19

o) Bulling. ct particulam om. — p) Opp. inferent. — q) Legitimum, emisso que, MS. Turic. r) in om. MS. Turic.

sacramenta coli debere, velut res sacras, ut quae res sanctissimas significent, tam eas quae gestae sunt, tam eas quas nos agere") et exprimere debemus. Ut Baptismus significet, et Christum nos sanguine suo abluisse, et quod nos illum, ut Paulus docet, debemus induere, hoc est ad eius formulam vivere; sic Eucharistia quoque significet, cum omnia quae nobis divina liberalitate per Christum donata sunt, tum quod grati debemus ea charitate fratres amplecti qua Christus nos suscepit, curavit, ac beatos reddidit. Sed4) de Eucharistia, anne naturale Christi corpus in ea edatur, in 20 sequentibus fusius dicetur. Summa. Hic est religionis nostrae fons, ut deum agnoscamus esse qui increatus creator rerum omnium est: quod ille unus ac solus omnia habet, gratis donat; quodque primum hoc fidei fundamentum evertunt quicunque creaturae tribuunt, quod solius creatoris est. Fatemur enim in symbolo, Creatorem esse quo fidamus, non ergo creatura esse potest quo fidendum est. III. Iterum de Deo sentimus. Posteaquam deum fontem rerum omnium et creatorem esse scimus, fieri nequit, ut quicquam aut ante illum aut cum illo esse intelligamus quod non ex illo sit. Nam si quicquam esse posset quod non esset ex illo, iam ille non esset infinitus, non enim extenderetur isthuc ubi illud aliud esset, cum esset extra illum. Quibus fit, ut cum patrem, filium et spiritum sanctum videamus in scripturis deum adpellari, ut non sint aut creaturae aut dii diversi. Sed quod hi tres unum sunt, una essentia, una οὐσία id est existentia, una virtus et potentia, una scientia et providentia, una bonitas et propensio, nomina 22 sive personae tres sed omnes ac singuli deus idem et unus. Hunc deum scimus natura bonum esse: quicquid enim est, natura est. Bonum autem est, quod mite et iustum est. Mansuetudinem enim iustitia exue, iam non emit mansuetudo, sed aut negligentia aut metus. Contra vero iustitiam si non bonitate sive aequitate tem-23 peresu), iam summa fiet iniuria et violentia. Deum ergo cum natura bonum esse agnoscimus, eadem opera suavem mitem et liberalem, atque sanctum iustum et inviolabilem fatemur. Iustus ergo cum sit, iam scelerum contubernium abhorreat necesse est. Ex quo colligitur, ut, cum miseri mortales non iam scelerati sed . conscelerati simus, de illius convictu et amicitia v) desperare cogamur. Rursus antem bonus cum sit, iam aeque necesse est, ut 24 aequo et bono consilium factumque omne temperet. Hic fons est, cur filium suum unigenitum carne amiciverit, ut haec duo toti orbi non modo ostenderet, sed etiam impenderet, redemptionem et renovationem. Cum enim eius bonitas, hoc est, iustitia et

misericordia, sacrosancta, hoc est, firma sit et immutabilis, iam iustitia requirebat expiationem, misericordia veniam, venia novam

s) MS. Turic, gerere pro agere. — t) Adscripsit Bibliander in marg. MS. Turic.: Deesse hic quiddam videlur. — u) Opp. temperas. — v) Ms. Turic. amicitia et convictu hoc ord.

vium. Carnis ergo indutus paludamento summi regis filius prodit, 25 ut hostia factus (nam pro divina mori natura non potest) inconcusam institiam placet ac reconciliet, his, qui suapte innocentia sub intuitum numinis propter scelerum conscientiam venire non adebant. Id autem ideo, quia suavis et misericors est. titus perinde non potuit ferre operis sui repudiationem, atque iustitia impunitatem. Mixtae sunt igitur iustitia et misericordia, ut 26 bacc hostiam daret, illa vero acciperet pro universorum scelerum expiatione. Ea igitur de quo grege eligenda erat? De angelorum? At quid ad illos attinebat hominum praevaricatio? w) An vero de hominum armento? At illi omnes rei erant, ut, quicanque ex eis ad hoc fuisset destinatus, perlitare non potuisset propter vitinm: agnum enim ἄμωμον, hoc est, undique salvum, candidum ac mundum esse oportebat eum, qui hanc hostiam runinos promittebat. De se ergo accepit divina bonitas quod nobis donaret; filium enim 27 sum nostra carnis imbecillitate x) circundedit, ut videamus, aeque liberalitatem sive misericordiam esse insuperabilem, atque sanchiatem sive iustitiam. Qui enim sese nobis dat, quid reliquum fecit quod non dederit? quomodo divinus Paulus disseruit: Angelum si fecisset victimam aut hominem, extra seipsum erat quod dedisset: fuisset ergo relictum, quod adhuc maius dare potuisset, nempe seipsum, quod tamen non dedisset. Summa itaque bonitas 28 summum beneficium largitura cum esset, pretiosissimum quod eversa arca dare potuit, nempe seipsum, dedit, quo humanae menti maiorum semper avidae, ne viam quidem cogitandi relinqueret: momodo haec sive angelica sive humana hostia tanti ut pro ounibus sit satis? aut quomodo inconcusse possum creatura fidere? Filius ergo dei nobis ad confirmationem misericordiae, ad pignus 29 veniae, ad iustitiae pretium et ad vitae normam datus est, ut nos certos de gratia dei) faceret et vivendi traderet legem. Quis banc divinae bonitatis et munificentiae liberalitatem satis vehat? Abdicari commerceramus, et ille cooptationem adornat. Iter vitae corruperamus, et ille in locum restituit. Sic ergo redemit et renovavit nos divina bonitas, ut pro misericordia grati, pro hostia expiatrice iusti simus et innocentes.

#### DE CHRISTO DOMINO.

IV. Hunc dei de deo filium credimus et docemus humanam 30 naturam sic adsumpsisse, ut divina non sit vel amissa vel 2) in humanam transmutata. Sed utranque in eo esse, vere, proprie ac naturaliter, ita ut iuxta divinam naturam nihil sit imminutus quo minus vere, proprie ac naturaliter deus sit. Iuxta humanam vero non sic in divinam transierit, ut non vere, proprie et naturaliter homo sit, excepta propensione ad peccandum: ut omnino qua deus

w) At quid ad etc. praetermisit MS. Turic. — x) MS. Turic. nostras tornis imbecillitati. — y) dei om. MS. Turic. — z) Bulling. vel partic. om.

est, ita deus sit cum patre et spiritu sancto, ut de divinitatis dotibus ei propter humanae imbecillitatis vendicationem nihil deciderit: qua vero homo est, ita sit homo, ut quicquid ad humanae naturae veritatem et proprietatem pertinet sic habeat, ut propter divinae naturae conjunctionem (praeter peccandi ingenium) non sit ei quicquam ademptum. Hinc est ut utriusque naturae propria et agnata

31 quam ademptum. Hinc est ut utriusque naturae propria et agnata sic in omnibus dictis et factis reluceant, ut nullo negotio religiosa mens videat quid utrique naturae sit accepto ferendum, quantumvis omnia unius Christi recte esse dicantur. Christus esurit, recte dicitur, quum deus sit et homo, attamen secundum divinam naturam non esurit. Christus sanat morbos et vitia, recte dicitur, attamen

32 divinae virtutis ista sunt si proprie expendas, non humanae. Nec tamen propter naturarum discrimen sequitur personae divisio, non magis quam cum de homine dicimus quod intelligat et dormiat. Ibi cum vis intelligendi solius animi sit, et dormiendi necessitas corporis, non tamen ob id duae personae est homo, sed una.

33 Consit enim personae unitas etiam ex diversis naturis. Et omnino fatemur deum et hominem unum esse Christum, sicut ex anima ratione praedita et inerti corpore unus homo conslatur, quemadmodum divus Athanasius disseruit. Adsumpsit autem humanam naturam in unitatem hypostaseos sive personae filii dei: non quasi homo adsumptus peculiaris persona et divinitas aeterna<sup>2</sup>) quoque persona peculiaris sit, sed quod persona aeterni filii dei in et ad virtutem suam hominem adsumpserit. Quemadmodum sancti dei homines vere et clare demonstrarunt.

34 V. Eam vero naturam credimus, spiritu sancto virginem foecundante, conceptam. Eiusdemque perpetuo servata virginitate
in lucem effusam, ut mundo nasceretur liberator et curator animarum b) de foemina virgine, qui ab aeterno natus est dominus
ac deus de patre coelibe, ut hostia sancta et immaculata fieret,
cui omnes arae pecoribus onustae nequicquam fumabant, quo beluinorum sacrificiorum homines poeniteret et ad mentis oblationem
converterentur, cum deum sibi viderent filii sui victimam paravisse
et obtulisse.

35 VI. Passum credimus Christum, cruci suffixum sub praeside Pilato. Sed quod passionis acerbitatem homo sensit, non etiam deus, qui ut est ἀόρατος, hoc est invisibilis, sic est et ἀνάλγητος, hoc est nulli passioni aut adfectioni obnoxius. Doloris vox est, Cur me deus deseruisti: Illaesae divinitatis autem, Ignosce eis, nesciunt enim quid faciunt. Passus est autem pro expiandis sceleribus nostris contemptissimo supplicii genere, ut nihil faceret reliquum humiliationi quod non experiretur et impleret.

36 VII. Mortuus et sepultus nisi esset, quis verum hominem esse crederet? Hinc est ut patres apostolici c) in symbolo ad-

a) MS. Turic. neterna divinitas hoc ord. — b) MS. Turic. animorum. — c) MS. Turic. apostolici patres hoc ord.

iecerint, Descendit ad inferos. Qua locutione usi sunt vice periphraseos, qua et veram mortem significarent. Inferis enim conneceri, ex humanis abiisse est; et virtutem redemptionis eius al inferos quoque pervenisse. Quod divus Petrus innuit, cum dicit, mortuis, hoc est eis inferis qui exemplo Noe a condite mundo crediderunt dei monitis, cum impii contemnerent, prae-

dicatum esse evangelium.

VIII. Contra vero ni et redivivus resurrexisset, quis verum 37 deum crederet eum qui extinctus esset, ita ut vitae eius ac virtotis nihil superesset? Credimus ergo, verum dei filium pro humana natura vere mortuum esse, quo certi reddamur de criminum postrorum expiatione. Credimus et vere a mortuis resurrexisse. at certi simus de aeterna vita. Quicquid enim Christus est, noster 38 est: quicquid operatur, nostrum est. Sic enim deus dilexit mundam ut filium suum unigenitum dederit ad vivificandum nos. Cum ergo resurrexit, nobis resurrexit, nostram resurrectionem orsus. Unde et Paulus illum dormientium hoc est mortuorum primitias vocat. Ille enim cum mortuus vivit, ostendit et nos cum morimur vivere, hoc enim Hebraeis resurgere significat, permanere, consistere ac perdurare. Hinc est ut Paulus ad utranque partem sic arguat. Si Christus resurrexit, hoc est cum mortuus crederetur vixit, et corpus redassumpsit, iam est mortuorum resurrectio. En 39 tibi humanissime Rex, argumenti robur in hoc consistere, quod Christus noster est, et quod omnis eius actio nostra est. Nam alias non magis sequeretur, Christus resurrexit, ergo et nos resurgimus, quam si quis sic colligeret, Rex habet potestatem a supplicio liberandi eum quem praetor damnavit, ergo quisque habet hanc potestatem. Negatur 1) autem sic, Si Christus non resur-40 rexit, ergo neque nos resurgimus. Nam alias Christus sua virtate vivere ac resurgere potest, id quod nostra nos non possumus. Si vero neque Christus resurrexisset, si nostra non esset resurrectio: iam constat quod virtutem suae resurrectionis nostram facit et publicam. Huc spectarunt sancti homines, cum dixerunt Chri-41 sti corpus nos alcre ad resurrectionem, quo nihil aliud voluerunt quam ostendere, quod cum Christus, qui totus noster est, resurrexerit, nos per hoc certos reddi, quod et nos, cum corpore somes mortui, animis vivamus, quodque aliquando cum eodem corpore sumus revicturi.

IX. Porro quod idem ille noster Christus coelos subiit, et ad 42 patris dexteram consedit, quod incunctanter e) credimus, promittit, quod et nos, qui protinus ut morimur illhuc subvolamus, aliquando sumus f) etiam cum corpore isthic aeternis fruituri deliciis. Ut autem ille isthic sedet usque dum venturus est ad publicum orbis universi iudicium, sic et nostri beatorumque omnium

d) MS. Turic. Negative. — e) MS. Turic. incumulanter. — f) MS. Turic. sinus.

animi apud illum sunt sine corpore usque ad praedictum indicium, sub cuius exordium omnes redinduituri sumus positum corporis vestimentum, et cum eo sive ad perpetuas sponsi nostri nuptias sive ad perpetuas perduellis diaboli aerumnas profecturi. Hic duo tibi mitissime Rex ut sentio exponam.

#### PURGATORIUM.

43 Unum quod cum Christus inferorum cruciatus non sensit, quomodo divus Petrus docet Acto. 2. sed morte perfunctus coelos conscendit, nos quoque posteaquam solvimur nexu corporis, eo citra cunctationem, moram aut novum cruciatum, si modo fidem synceram habuerimus, ituros esse. Quodque cupiditatem suam potius quam animas fidelium pascere ausi sunt, qui purgatorii ignis

- 44 miserias intentarunt, alias satis miseris hominibus. Primum enim Christum ipsum prorsus evacuant et explodunt. Si enim Christus pro peccatis nostris mortuus est, quomodo ipse et spiritu eius imbuti docuerunt Apostoli, quomodo et religionis ratio fateri cogit, qua constat gratia et bonitate dei beari homines, qui posset ferri ut nos ad satisfaciendum cogeremur? Si enim a Christo abhorrent qui operibus fidunt iuxta Pauli verbum, quanto magis abhorrent et annihilant Christum qui proprio cruciatu expiari crimina oportere docent? Nam si benefacta mereri beatitudinem nequeunt, et eam carnificina mereatur, iam numinis bonitas in dubium vocaretur, quasi adflictionibus et aerumnis gauderet, abhorreret autem
- 45 a mansuetudine et beniguitate. Secundo, Si Christus non tollit mulctam et poenam peccatis debitam, cuiusnam causa factus est homo? quiusque causa passus est? Nam quod Theologorum quidam sic discriminant, a culpa nos relemptos esse, non etiam a poena, frivolum imo contumeliosum in deum commentum est. Nam ne humanus quidem iudex poenam infligit ubi culpa abest, pro-
- 46 tinus ergo ut a deo culpa remittitur poena condonata est. Tertio, Cum Christus ipse docuerit, quod qui credunt vitam aeternam habeant; et quod, qui fidunt eo qui Christum nobis misit, in iudicium non veniant, sed iam transferint a morte in vitam: fit manifestum quod haec mora cruciatus quam animis hinc migrantibus dant Papistae, commenticia est et ficta.

#### PRAESENTIA CORPORIS CHRISTI IN COENA.

47 Alterum vero quod me hic expositurum recepi hoc est. Quod in coena domini naturale ac substantiale istud corpus Christi, quo et hic passus est et nunc in coelis ad dexteram patris sedet, non naturaliter atque per essentiam editur, sed spiritualiter tantum. Quodque non modo frivolum et stultum, sed etiam impium et contumeliosum est quod Papistae docuerunt, ea mensura, ea prorsus proprietate ac modo, quibus natus, passus vitaque functus est, 48 edi corpus Christi a nobis. Primum enim hoc constat, Christum,

verum hominem, qui ex corpore et animo constat, quales et nos smus, excepta semper ad peccandum propensione, adsumpsisse. Ex quo colligitur quod omnes dotes ac modi qui ad corporis ingrain pertinent, cius corpori verissime adsunt. Nam quod proper nos adsumpsit, de nostro est, ut totus noster sit, ut antea duinus. Ex quo duo quaedam sequentur irrefragabilia. Unum 49 god hi modi, qui adsunt nostro corpori, Christi quoque corpori edsiat. Alterum quod quicquid in Christi corpore est quod ad corporis modum pertinet, nostrorum etiam sit corporum. Nam si quicquam quod ad corporis modom et proprietatem attinet, in illius esset corpore quod nostro deesset, iam videretur istud non nostra causa adsumpsisse: cuius ergo? cum corporeorum nihil sit praeter bominem aeternae beatitudinis capax. Hinc est quod prius atti-50 ginus, quod Paulus et nostram resurrectionem ex Christi, et Christi ex nostra demonstrat. Cum enim dicit, Si mortui non resurgant, neque Christus resurrexit, quomodo firma potest esse argumentatio? Cum enim Christus deus sit et homo, quis non protinus responsurus esset Paulo, παραλογίζεις ο Theologe. Nam Christi corpus resurgere iure potest ac debet, est enim divinitat? conjunctum, at nostris utpote divinitatis expertibus non eadem vis est. Sed Pauli argumentatio cum hic robur haheat, Quicquid Christi corpus habet, quod ad modum, dotes et propriefatem corporis attinet ), nobis habet tanquam noster archetypus, nostrumque est. Jam sequitur, Christi corpus resurrexit, ergo et nostra resurgent. Nos resurgimus ergo et Christus resurrexit. Ex his 51 fontibus hausit Theologorum columen Augustinus ut dixerit, Christi corpus in aliquo coeli loco esse oportere propter veri corporis modum. Et iterum, Christi corpus quod a mortuis resurrexit in and loco esse oportet. Non est igitur Christi corpus magis in pluribus locis quam nostra corpora. Quae sententia non nostra est, sed Apostoli, sed Augustini, sed ipsius omnino religionis, quae, etsi testibus destitueremur, suadet tamen Christum per omnia nobis similem esse factum, nostra enim causa hanc imbecillitatem adsumpsit: et habitu, hoc est, dotibus, modis ac proprietatibus, ut hominem inventum. Quibus, o Regum decus, tibi expositum 52 obiter puto quam iniquis modis nos proscindant velut baereticos, propter Eucharistiae sacramentum, cum ne verbom quidem unquam docuerimus quod non ex divinis aut literis aut Theologis hauserimus. Sed ad propositum redeo. Cum ex ista argumentatione quae 53 scriptura divina nititur constet, Christi corpus naturaliter, proprie et vere in uno loco esse oportere, nisi et nostra multis in locis esse stulte audeamus ac impie adseverare: iam extortum est adrersariis, quod Christi corpus sedet secundum essentiam, seipso, naturaliter ac vere ad dexteram patris, et hoc modo sic non est in coena, ut, qui contrarium docent, Christum coelo solioque avito

g) MS. Turic. pertinet.

54 detrabant. Nam docti omnes pro explosa et impia damnarunt hane sententiam, qua quidam ausi suerunt adseverare Christi corpus perinde esse ubique atque divinitatem. Ubique enim esse nequit nisi quod natura infinitum est: quod infinitum est, simul est acternum. Christi humanitas non est acterna, ergo neque infinita: si non est infinita, ergo nequit non esse sinita: si finita est, iam non est abique. Sed missis istis, quae tamen in hoc adduximus ut philosophicae ratiocinationi non deessemus, si quando in eam incideres, o Rex, ad impenetrabilia.scripturae testimonia accedamus.

Satis manifestum fecimus antea, quod, quaecunque in libris sacris de Christo habeatur, sic sunt de integro ac solido Christo dicta, ut, etiamsi facile deprehendatur ad quam naturam referendum sit quod dicitur, non tamen scindatur Christus in duas personas quantumvis utrique naturae sua referantur. Duas enim naturas habere non secat personae unitatem, ut patet in homine. Et rursus, etiamsi ea, quae divinitatis sunt, humanitati tribuantur, ac contra quae humanitatis divinitati, non tamen confundi naturas, quasi divinitas degeneraverit ac infirmata sit in humanifatem, aut humanitas in divinitatem mutata sit. Id quod testimoniis dilucidius fiet.

Peperit filium suum primogenitum et reclinavit eum in praesepium. Quod Christus qui deus et homo est de virgine sit natus, uemo negat propter personae unitatem. Unde et deiparam Θεοτόχον adpellari iusto vocabulo h) et iudicamus et prabamus. Attamen divinam eius naturam nemo quam pater genuit, sicut in homine quoque corpus parit mater, animam solus deus, at nihilominus dicitur homo a parentibus generari. Porro quod in praesepium depositus est qui coelos ac inferos implet ac tenet, codem modo ad humanitatem pertinet. Veruntamen cum ista toti Christo tribuuntur, nasci ac poni, nihil incommodi oritur. Id autem propter duarum naturarum in unam personam coniunctionem et unionem.

57 Ascendit ad coelos. Aeque ad humanitatem principaliter refertur, cum tamen sine divinitate non sit lata humanitas; sed illa ferebat, haec ferebatur. Haec, ut iam dictum est i), perpetuo circumscripta manet, nam alias desineret esse vera humanitas: illa k) vero perpetuo infinita et incircumscripta est, unde non transit a loco in locum, sed eadem indidem perpetuo manet.

58 Ecce ego vobiscum sum usque ad finem saeculi. Principaliter ad divinitatem refertur, humanitas enim coelo illata est.

59 Iterum relinquo mundum et vado ad patrem. Principaliter, imo 1) naturaliter, de humanitate accipere cogit ipsa veritas. Deus enim est qui sic loquitur, verum igitur esse oportet quod

h) vocabulo om. MS. Turic. — i) Haec--est] MS. Turic. Illa ut iam est dictum. — k) MS. Turic. haec pro illa. — 1) MS. Turic. enim pro imo.

dicit. Relinquit ergo mundum quae in eo natura? Non divina, es esim loco non movetur quae loco non continetur. Ergo human relinquit. Quae cum mundum reliquerit, intellige o Rex, naturali, essentiali localique praesentia, non est ergo hic. Non estar itaque a nobis naturaliter aut per essentiam corpus Christi, quante magis non mensuraliter, sed solum sacramentaliter et spiritualiter.

Ego posthae non ero in mundo, tantopere enim valet, καὶ 60 οἰκ ἔτι εἰμὶ ἐν τῷ κόσμῳ, omnem prorsus nebulam discutit, quod secundum humanitatem naturaliter. ac per essentialem corporeamque praesentiam in mundo expectandus non est, sed solum spiritualiter et sacramentaliter.

O viri Galilaei, quid statis sursum in coelum spectantea? Hic 61 lesus, qui adsumptus est a vobis iu coelum, sic veniet, quemadmodum vidistis eum ire in coelum. Hoc loco aperte habemus eum a discipulis adsumptum in coelum, abiit ergo et non est hic. quemodo abiit? corporaliter, naturaliter, et quomodo per humanitatis essentiam vere est. Cum ergo dicit, Sic veniet, nimirum corporaliter, naturaliter ac per essentiam. Verum quando sic vesiet? non cum ecclesia coenam celebrat, sed cum per illum sub aundi finem iudicanda est. Irreligiosa est igitur ea sententia, que corporaliter, naturaliter, essentialiter ac etiam mensuraliter adserit Christi corpus in coena edi, quia est a vero aliena: quicquid autem est a vero alienum, impium est ac irreligiosum. Haec 62 panca et brevia satis tuae prudentiae, quae omnia ex uno pro sua promptitudine potest expendere, arbitror fore, ad videndum quod os domini hue nos cogit ut consideremus quomodo Christi corpus sit in coena. Pluribus alias de cadem re librisque ad diversos plurimis egimus, imo diuturna bella gessimus Oecolampadius et ego, quae omnia repetere fastidium sit. Sed veritas victoriam aufert ae perrumpit quotidie magis ac magis. Nunc quid sit spiritualiter et ") sacramentaliter edere cum exposuerimus hinc digrediemur.

Spiritualiter edere corpus Christi, nihil est aliud quam spiritu 63 at mente niti misericordia et bonitate dei per Christum. Hoc est, isconcussa fide cartum esse quod deus nobis peccatorum veniam et aeternae beatitudinis gaudium donaturus sit propter filium suum, qui noster totus factus et pre nobis oblatus divinam iustitiam nobis reconciliavit. Quid enim negare poterit qui unigenitum filium suum dedit?

Sacramentaliter autem edere corpus Christi, cum proprie vo-64 lumus loqui, est, adiuncto sacramento, mente ac spiritu corpus Christi edere. Volo autem tuae celsitudini omnia sub oculos ponere, o Rex. Spiritualiter edis corpus Christi, non tamen sacramentaliter, quoties mentem tuam sic anxiam, Quomodo salvus fies?

m) MS. Turic. naturalem. — n) MS. Turic. ac.

quottidie peccas, cum tamen quottidie ad mortem properes. hanc vitam alia est; nam quomodo hic animus quo hic praediti sumus, qui de futuris sollicitus est, extingueretur? quomodo tanta lux et scientia in tenebras et oblivionem converteretur? Aeterna igitur cum sit animae vita, qualisnam meae animulae usuventura est? foelix an misera? Explorabo et inquiram vitam meam utrius digna sit, foelicis an miserae. Hic te, cum tantum exercitum eorum videbis quae ex adfectibus et cupiditate homines facere solemus, horror invadet, ut, quod ad tuam iustitiam ac innocentiam pertinet, tuo te iudicio aeternae foelicitatis indignum pronuncies, et prorsus de illa desperes. Cum inquam sic anxiam mentem tuam sic solaberis, Deus bonus est, qui bonus est iustum 65 et misericordem aut aequum esse oportet. Nam iustitia sine aequitate vel misericordia summa iniuria est. Misericordia sine iustitía, negligentia, lascivia et omnis disciplinae solutio est. Cum ergo iustus sit deus, necesse est ut eius iustiliae pro meis sceleribus satisfiat. Cum sit misericors, necesse est ut de venia non desperem. Istorum utriusque pignus habeo infallibile, unigenitum eius filium dominum nostrum lesum Christum, quem ex misericordia nobis donavit ut noster esset. Ille vero sese patri pro nobis obtulit quo aeternam eius iustitiam placaret. Ut sic certi simus de misericordia, et de criminum expiatione illius iustitiae facta, non per alium quam filium eius proprium, quem ex amore nobis donavit. Cum hic metu desperationis aestuantem animum hac fiducia erigis, Cur moeres anime mi? Deus qui solus beatitudine ditat, tuus est et tu illius es. Nam cum eius esses opus et factura, attamen scelere periisses, filium suum ad te misit tuique similem, extra peccatum, fecit, quo tanti fratris ac socii iure ac privilegio fretus, postulare etiam aeternam salutem audeas tuo iam velut iure. ·Quis me daemon terreat ut eum metuam, quum is mihi opitulator adsit? quis mibi adimet quod deus ipse donavit, et pignus fideiussoremque filium suum dedit? Sic inquam cum Christo te solaris, iam spiritualiter corpus eius edis, boc est, hominis propter te adsumpti fiducia imperterritus in deo stas contra omnia desperationis tela.

Verum cum ad coenam domini cum hac spirituali manducatione venis et domino gratias agis pro tanto beneficio, pro animi tui liberatione, qua liberatus es a desperationis pernicie, et pro pignore, quo certus es de aeterna beatitudine, ac simul cum fratribus panem et vinum, quae iam symbolicum Christi corpus sunt, participas, iam proprie sacramentaliter edis, cum scilicet intus idem agis quod foris operaris, cum mens reficitur hac fide quam symbolis testaris.

At sacramentaliter improprie dicuntur edere, qui visibile sacramentum sive symbolum publice quidem comedunt, sed domi fidem non babent. Hi ergo indicium, hoc est, vindictam dei comedendo in se provocant, eo quod corpus Christi, hoc est, totum incarnationis passionisque mysterium, atque adeo ecclesiam ipsam Christi non habent in tanto pretio quo a piis iure habetur. Cum enim probare se homo priusquam conviva fiat debeat, hoc est seipsum explorare et interrogare, cum, an Christum pro dei filio suoque liberatore ac servatore sic et agnoscat et receperit ut eo nitatur tanquam infallibili autore ac datore salutis, tum, an gaudeat se illius ecclesiae esse o) membrum cuius caput Christus est: et iam perfidus sese tanquam huiusmodi fidem habeat, ecclesiae in coena coniungit, an non ille reus est corporis et sanguinis domini? Non quae naturaliter aut corporaliter ederit, sed quae spiritualiter se edere falso testatus sit ecclesiae, cum spiritualiter nunquam gustaverit. lsti ergo sacramentaliter tantum edere dicuntur, qui symbolis gratia-68 rum actionis utuntur quidem in coena, sed fidem non habent. Hoc gravius damuati quam reliqui perfidorum, quod hi coenam Christi non agnoscunt, isti vero agnoscere simulant. Bis enim peccat qui perfidus coenam celebrat, perfidia et audacia, cum perfidi sola perfidia velut stulti percant.

Porro quid sacramenta sive symbola in coena faciant aut 69 possint, acriter certatum est aliquandiu inter nos: istis contendentibus quod sacramenta fidem dare, corpus Christi naturale adferre, et ut praesens edatur efficere soleant: nobis diversum quid non sine autore sentientibus. Primum quod fidem, quae in deum fidu-70 cia est, nemo nisi spiritus sanctus dat, nulla res externa. Quamvis faciant fidem p) sacramenta, sed historicam. Omnes enim panegyres, trophea, imo monimenta et statuae fidem historicam faciunt, hoc est, monent olim aut quiddam esse factum cuius memoria refricetur, sicut est panegyris paschatis apud Hebraeos et σεισάχθεια apud Athenienses, aut victoriam isthic loci partam esse, sicut est fapis adiutorii. Hoc ergo modo coena dominica fidem facit, hoc est, certo significat Christum esse natum et passum. Sed quibus hoc significat? Fidelibus ac perfidis ex aequo. Universis enim significat quod ad sacramenti virtutem pertinet, Christum esse passum, sive recipiant sive minus: at pro nobis esse passum, id vero piis ac fidelibus tantum significat. Nemo enim pro nobis esse passum scit aut credit, nisi quem spiritus intus docuerit agnoscere mysterium divinae bonitatis. Is enim solus Christum recipit. Fiduciam ergo in deum nihil nisi spiritus dat. Nemo enim pervenit ad Christum nisi pater eum traxerit. Deinde Paulus quoque omne hoc dissidium uno verbo tollit cum dicit. Probet autem seipsum homo, ac demum de pane isto edat et calice bibat. Cum ergo antequam accedat fidem suam explorare debeat homo, iam nequit fieri ut in coena fides detur, adesse enim oportet priusquam adeas. Secundo restitimus adversariorum errori, 71 cum dixerunt, symbolis istis pane et vino adferri naturale corpus Christi, quoniam verba haec, Hoc est corpus meum, istud possint

o) MS. Turic. esse ecclesiae hoc ord. — p) MS. Turic. fidem faciant hoc ord.

Christi quae corpus eius negant posthac in mundo fore, tum

Nam obstat, cum quod supra diximus de verbis

et efficiant.

quod, si verba 9) istud possent, iam adferrent passibile corpus Christi; cum enim haec verba diceret mortale adhuc habebat corpus, unde et mortale comedissent r) Apostoli, non enim duo habebat corpora, quorum unum esset immortale et insensibile, alterum vero mortale. Si ergo mortale edissent Apostoli, nos quale nunc ederemus? nimirum et ipsi mortale. At nunc est immortale et incorruptibile quod prius mortale fuerat. nos nunc mortale ederemus, iam iterum haberet mortale simul ac immortale corpus: quod cum fieri nequeat, non enim potest esse mortale et immortale simul, sequeretur quod duo haberet corpora, unum mortale quod ederemus cum apostolis, alterum autem immortale quod ad dexteram sedet non transiturum inde. Nisi vellemus dicere Apostolos quidem mortale corpus edisse, nos autem immor-72 tale; quod quam absurdum sit, nemo non videt. Postremo restitimus adversariis cum praesens Christi naturale substantialeque corpus edi adseruerunt, quod istud religio quoque vetat. Petrus cum virtutem divinam in venatione piscium inusitata Christo adesse sentiret, dicebat, Exi a me domine, ego enim homo peccator sum; stupor enim invascrat eum. Et nos adpetitum haberemus edendi ipsum naturaliter, velut Anthropophagi? Quasi vero liberos suos quisquam sic amet ut devorare aut mandere cupiat? Aut quasi non sint inter omnes homines immanissimi iudicati qui humana carne vescuntur? Centurio, Non sum dignus, inquit, ut intres in aedes meas etc. At de illo Christus ipse testatus est quod similem fidem non comperisset in universo Israele. Quanto ergo fides , est maior ac sanctior, tanto magis contenta est spirituali manducatione: et quanto ista melius saturat, tanto magis abhorret religiosa mens a corporali manducatione. Officiosae mulieres colere lavando et ungendo Christi corpus solebant, non edendo. Nobilis senator Ioseph et pius simulator Nicodemus condimentis, linteis, sepul-

### QUAE') SACRAMENTORUM VIRTUS.

chroque muniebant, non edebant naturaliter.

73 Haec ergo incommoda, o Rex, plane docent, neque Eucharistiae neque Baptismo, specie pietatis, attribui debere, quibus religio et veritas periclitantur. Quid autem? anne sacramenta nullam habent virtutem? Multam omnino habent. 1)

74 Virtus prima. Res sanctae et venerandae sunt, utpote a summo sacerdote Christo institutae et susceptae. Ipse enim Baptismum non tantum instituit, sed et ") ipse quoque recepit. Ipse non tantum Eucharistiam celebrare iussit, sed primus celebravit.

q) MS. Turic. in marg. add.; hoc est enim corpus meum. — r) MS. Turic. edissent. — a) MS. Turic. hanc inscriptionem in marg. exhibet, et post Quae add. ergo. — t) Verba: mull. omn. hab. addidi ex MS. Tur. — u) et om. MS. Turic.

Virtus secunda. Testimonium rei gestae praebent. Universae 75 enim leges, mores ac instituta, autores suos initiaque praedicant. Baptismus ergo cum Christi mortem ac resurrectionem significando

praedicat, eas vere gestas esse oportet.

Tertia virtus. Vice rerum sunt quas significant, unde et 76 nomina carum sortiuntur. Transitus aut praeteritio, qua deus filiis Israel pepercit, ante oculos poni non potest, sed agnus eius rei symbolum vice illius proponitur. Sic et corpus Christi omniaque in illo gesta cum oculis subiici nequeant, panis et vinum eius

loco edenda proponuntur.

Quarta. Res arduas significant. Ascendit autem cuiusque 77 signi pretium cum aestimatione rei cuius est signum. Ut, si res sit magna, pretiosa et amplifica, iam signum eius rei eo maius reputetur "). Annulus Leonorae Augustae "), uxoris tuae, quo eam despondit tua maiestas, illi non auri pretio aestimatur, sed pretium omne superat, quantumvis, si substantiam reputes, aurum sit. Quia symbolum est mariti regis. Unde et omnium annulorum ei rex etiam est, ut, si quando mundum suum nominatim vocet ac censeat, indubie dicat, Hic est rex meus. Hoc est, hic est annulus mariti mei regis quo me sibi despondit. Hoc est symbolum indisiunctae societatis ac fidei. Sic panis et vinum amicitiae illiusx), quo deus humano generi per filium suum reconciliatus est, symbola sunt, quae non aestimamus pro materiae pretio, sed iuxta significatae rei magnitudinem, ut iam non sit volgaris panis, sed sacer: non panis tantum nomen habeat, sed corporis Christi quoque, imo sit corpus Christi, sed appellatione y) et significatione, quod recentiores vocant sacramentaliter.

Quinta virtus est. Analogia symbolorum et rei significatae. 78 Habet autem Eucharistia duplicem analogiam. Unam quae ad Christum pertinet. Ut enim panis humanam vitam sustinet ac fulcit, ut vinum hominem exhilarat: sic destitutam emni spe mentem solus Christus restituit, sustinet et laetificat. Quis enim ultra desperatione contabescat qui dei filium videt suum esse factum? cum animo illum tenet veluti thesaurum qui eripi non potest, quo vero 2) impetrare omnia apud patrem potest. Alteram habet analogiam quae ad nos pertinet. Ut enim panis ex granis multis fit, vinum vero ex multis acinis confluit: sic ecclesiae corpus ex infinitis membris in unum corpus una in Christum fiducia, quae ex uno spiritu provenit, coagmentatur et erigitur, ut sit verum tem-

plum et corpus inhabitantis spiritus sancti.

Sexta. Auxilium opemque adferunt fidei. Et hoce) prae 79 omnibus facit Eucharistia. Scis, o Rex, fidem nostram semper exerceri ac tentari. Cribrat enim cum Apostolis nos satanas sicut

v) MS. Turic. reputatur. — w) Leon. Aug.] Bulling. reginae, — x) MS. Turic. illius amicitiae hoc ord. — y) MS. Turic. appellative. — 2) MS. Turic. vere. — a) MS. Turic. hec (haee).

triticum. At qua nos arte petit? Domestica proditione, per corpus enim velut per veterem ac ruinosam muri partem, admotis ad sensus nostros cupiditatum scalis, obruere satagit. Cum ergo sensus alio vocantur quam ut aurem illi praebeant, iam minus procedit eius consilium. Nunc autem in sacramentis non modo neganturb) sensus satanae suadelis, sed etiam fidei mancipantur, ut iam velut ancillae nihil aliud agant quam quod agit iubetque 80 hera fides, adiuvant ergo fidem. Sed palam loquar. In Eucharistia quattuor potentissimi immo universi sensus a carnis cupiditatibus velut vindicantur ac redimuntur et in obseguium fidei trahuntur. Auditus cum iam non symphonias chordarum diversarumque vocum harmoniam, sed coelestem vocem audit, Sic dominusc) deus dilexit mundum, ut filium suum unigenitum pro vita illius dederit. Adsumus ergo fratres ut pro ea in nos liberalitate gratias agamus. Ipsius enim filii fussu merito istud facimus. Qui iamiam moriturus hanc gratiarum actionem instituit, ut perpetuum amoris erga nos sui mnemosynum ac pignus relinqueret d). Accepit autem panem, gratias egit, fregit, deditque discipulis haec sacra simul effatus de sacratissimo ore verba, Hoc est corpus meum. Aeque et calicem accepit etc. Cum ista inquam auditus accipit, an non totus consternatur et admirabundus in hoc unum quod praedicatur intentus est? Cum deum audit, cum amorem illius, cum filium pro nobis neci traditum? At cum huc intentus est, an non idem facit quod fides? Fides enim est quae deo per Christum nititur. Auditus ergo cum ad idem spectat, iam fidei ancillatur, iam fidem non molestat suis frivolis istis cogitationibus ac studiis. Visus cum panem videt ac calicem, quae vice Christi ut illius bonitatem ingeniumque significent, an non et ille fidei obsequitur? Christum enim velut ante oculos conspicit, quem mens eius inflammata pulchritudine deperit. Tactus panem in manus sumit, qui iam non panis, sed Christus est significatione. Gustus Olfactusque et ipsi buc advocantur, ut odorent quam suavis sit dominus, quamque beatus sit qui in ') illo fidit. Ut enim illi cibo gaudent et expergefiunt, sic mens hunc coelestis spei suavem nacta gustum gestit et exultat. 81 Adiuvant ergo fidei contemplationem sacramenta, concordant cum mentis studiis, quod alias citra sacramentorum usum non tantopere tantoque fit consensu. In Baptismo, visus, auditus, tactusque advocantur ad fidei opus. Fides enim sive ecclesiae sive eius, qui baptisatur, agnoscit Christum pro ecclesia sua mortem tulisse, resurrexisse ac triumphasse: idem anditur in baptismo, videtur ac tangitur. Sunt ergo sacramenta velut frena quibus sensus, ad cupita sua excursuri, revocantur ac retrahuntur ut menti fideique obsecundent.

82 Septima sacramentorum vis est. Quod vice iurisiurandi sunt.

b) MS. Turic. in marg.: Vide on regontur legendum sit. — c) dom. addidi ex MS. Tur. — d) MS. Turic. relinquat. — e) in om. MS. Turic.

Nam et sacramentum Latinis pro iureiurando usurpatur. enim unis eisdemque sacramentis utuntur, una eademque gens ac sancta quaedam coniuratio fiunt, in unum corpus inque populum Quem qui prodit periurus est. Populus ergo Christi cum, eius corpus sacramentaliter edendo, in unum corpus coniungitur, iam qui perfidus est, attamen sese huic societati audet insinuare, corpus Christi prodit, tam in capite quam in membris. Quia non diiudicat, hoc est, non tanti aestimat corpus domini, cum quod pro nobis ille tradidit, tum quod illius morte liberatum est. Unum enim corpus cum ipso sumus.

Cogimur ergo velimus nolimus agnoscere quod haec verba, 83 Hoc est corpus meum etc. non naturaliter ac pro verborum proprio sensu esse intelligenda, sed symbolice, sacramentaliter, denominative f), aut μετωνυμικώς, hoc modo, Hoc est corpus meum, id est, hoc est sacramentum corporis mei, sive hoc est corpus meum sacramentale sive mysticum, id est, eius quod vere adsumpsi mortique?) obieci, symbolum, sacramentale et vicarium. Sed iam tempus est, ne brevitatis oblitus maiestatem tuam offendam, ad alia transire. Quae vero iam diximus adeo firma sunt, o fortissime Rex, ut nemo hactenus, quantumvis multi refellere tentaverint, ne movere quidem potuerit. Quapropter ne movearis, si, qui lingua promptiores sunt quam solida scriptura, sententiam istam irreligiosam esse clamitent"). Verbis hoc audacibus quidem sed inanibus gloriantur, ad rem ubi ventum erit leberide sunt nudiores i).

#### ECCLESIA<sup>k</sup>).

X. Credimus et unam sanctam esse catholicam hoc est uni-84 versalem ecclesiam. Eam autem esse aut visibilem aut invisibilem. Invisibilis est, iuxta Pauli verbum, quae coelo descendit, hoc est, quae spiritu sancto illustrante deum cognoscit et amplectitur. De ista ecclesia sunt quotquot per universum orbem credunt. Vocatur autem invisibilis, non quasi qui credunt sint invisibiles, sed quod humanis oculis non patet quinam credant: sunt enim fideles soli deo et sibi perspecti. Visibilis autem ecclesia est non 85 pontifex Romanus cum reliquis cidarim gestantibus, sed quotquot per universum orbem Christo nomen dederunt. Ex his sunt qui adpellantur Christiani etiamsi falso, cum ) intus fidem non habeant. Sunt ergo in ecclesia visibili, qui electae illius ac invisibilis membra non sunt. Quidam enim iudicium sibi manducant et bibunt in coena qui tamen fratres omnes latent. Ea igitur 86 ecclesia quae visibilis est, cum habeat contumaces ac perduelles

f) MS Turic. denominatione. — g) MS. Turic. morti, omisso que. — h) MS. Turic. elamitant. — i) H. l. MS. Turic. interserit "Appendicem de Rücharistia et Missa," quae infra sequitur §§ 130 — 183. — k) Ecclesia om. MS. Turic. — l) his sunt...cum] MS. Turic, praetermisit, ita ut legatur Ex intus etc.!

multos, qui ut fidem non habent, ita nullius faciunt si centies extra ecclesiam eiiciantur, opus habet magistratu, sive is sit princeps, aut optimates, qui impudenter peccantes coerceat. Nec enim frustra gladium gestat. Cum ergo in ecclesia sint pastores, qui, ut est apud Ieremiam m) videre, pro principibus quoque capiuntur, constat ecclesiam sine magistratu mancam esse ac mutilam. Tantum abest Christianissime m) Rex, ut magistratum declinemus aut tollendum esse censeamus, sicut quidam nobis imputant, ut etiam doceamus pecessarium esse ad perfectionem ecclesiastici corporis. Verum ut de illo doceamus brevibus accipe.

### MAGISTRATUS º).

Agnoscunt Graeci homines haec tria magistratus genera, cum tribus degeneribus vitiis, Monarchiam, quam Latini Regnum vocant, ubi unus ac solus praeest rerum summae, duce pietate et aequitate. Huic contrarium ac degener genus est Tyrannis, quam Latini improprio vocabulo vim aut violentiam vocant, immo cum proprium ipsi non habeant fere, Tyrannide, a Graecis mutuo accepta voce, utuntur. Ea vero est cum contempta pietate, aequitate vero conculcata, vi geruntur omnia, et qui praeest licere 88 sibi permittit quicquid libet. Aristocratiam deinde agnoscunt, quam Latini optimatum potentiam vocant. Ubi optimi quique aequitatis et pietatis observantes in populo rebus praesunt. Quae tamen ubi degenerat in Oligarchiam transit, quam Latini recte paucorum potentiam vocant. Ubi inter optimos surgunt et crescunt pauci non publicae sed privatae rei amantes, qui rempublicam oppri-89 munt ac suam faciunt. Agnoscunt postremo Democratiam, quam Latini Rempublicam vertunt quidem sed latiore vocabulo, quam sit democratia. Ubi scilicet res, hoc est, imperium, penes populum publicum sive universum est. Ut cum omnes magistratus, honores ac functiones in totius populi sunt potestate. Ea cum degenerat, vocant Graeci σύστρεμμα η σύστασιν hoc est seditionem, conspirationem ac tumultum. Ubi se nemo patitur in ordinem cogi, sed pro publica potestate, quam sibi quisque de integro vendicat, eo quod totius populi pars sit ac membrum, audaciam cupiditatemque suam quisque sequitur. Unde liberae conspirationes et factiones P), ex quibus caedes, direptiones, iniuriae, cae-90 teraque perduellionis ac seditionum mala. Ista Graecorum de magistratu discrimina sic et agnoscimus et corrigimus. Rex si imperat aut princeps, observandum esse colendumque docemus, iuxta Christi verbum, Date Caesari sua, et sua deo. Per Caesarem enim intelligimus quemque magistratum cui imperium est

vel haereditario vel electionis iure consuetudineque vel permissum

m) MS. Turic. Hieremiam. Sic ubique. — n) Christianissime] Bull. piissime. — o) Magistralus om. MS. Turic., sed in marg. habet De Magistralu. — p) MS. Turic. seditiones pro factiones.

Quod si rex aut princeps tyrannus fit, iam audavel traditum. ciam corrigimus et obiurgamus, opportune et importune. enim ait dominus ad Ieremiam, Ecce ego constitui te super gentes et regna etc. Si monitorem audit, lucrifecimus toti regno patriaeque patrem: sin contumacius vim facit, docemus cousque impio quoque parendum esse donec illum dominus aut magistratu imperioque amoveat, aut consilium suppeditet quo ipsum functione exuere et in ordinem compellere possint quibus ea provincia incumbit. Eodem modo intenti sumus et vigilamus, si aut Aristocratia in Oligarchiam aut Democratia in σύστρεμμα degenerare incipiat. Habemus autem exempla scripturae quibus discimus quae sic doce-91 mus et urgemus. Saulum fulit Samuel, donec regno cum vita exueret dominus. David ad correptionem Nathan resipuit et in regno multa cum tentatione mansit. Ahab cum uxore vita privatus est quod ab impietate recedere nollet Helia castigante. Ioannes intrepide obiurgavit Herodem cum incestus eum nihil puderet. Sed longum esset omnia scripturae exempla producere. Docti et pii cognoscunt quid quibus ex fontibus dicamus. Summa. In ec-92 clesia Christi aeque necessarius est Magistratus atque Prophetia 9), utcunque illa sit prior. Nam sicut homo non potest constare nisi ex anima et corpore, quantumvis corpus sit humilior pars atque abiectior: sic et ecclesia sine magistratu constare non potest, utcunque magistratus res crassiores et a spiritu alieniores curet ac disponat. Pro magistratu ergo orare ad dominum cum duo praecipua religionis nostrae lumina Ieremias et Paulus iubeant, ut vitam deo dignam liceat ducere, quanto magis debent omnes qui in quocunque regno aut populo sunt omnia et ferre et facere ut Christiana tranquillitas custodiatur? Hinc tributa docemns, vectigales, redditus, decimas, deposita, credita promissaque omnia cuiuscunque generis solvi debere, et in hisce rebus omnino legibus publicis parendum esse.

#### REMISSIO PECCATORUM.

XI. Peccatorum remissionem sic credimus, quod ca per 93 fidem homini certe contingat quoties ad deum per Christum interpellat. Nam cum Christus Petro dixerit septuagics septies, hoc est, infinities ignoscendum esse, iam fieri nequit quin et ipse semper condonet admissa. Per fidem autem diximus remitti peccata, quo nihil aliud volumus quam dicere, solam fidem certum reddere hominem de remissis sceleribus. Ut enim sexcenties Pontifex etiam Romanus dicat, Condonata sunt tibi delicta, nunquam tamen quieta fit mens ac certa de reconciliatione numinis, nisi cum ipsa apud se videt ac credit citra omnem dubitationem, imo sentit se absolutam ac redemptam esse. Sicut enim fidem

q) Ms. Turic. et Bull. in marg.: Prophetia est officium praedicationis ac denunciationis voluntatis divinac.

nemo potest nisi spiritus sanctus dare, sic neque remissionem

peccalorum.

Pontifices.

Confirmatio, satisfactio, et expiatio criminum per solum Christum pro nobis passum impetrata est apud deum. Ipse enim est propitiatio pro peccatis nostris, et non pro nostris tantum sed pro totius mundi, ut inquit cognatus illi apostolus et evangelista. Cum ergo ille pro peccato satisfecerit, quinam fiunt quaeso participes illius satisfactionis et redemptionis? Ipsum audiamus: Qui in me credit, hoć est, qui in me fidit, qui me nititur, habet vitam aeternam. At vitam aeternam nemo indipiscitur nisi 95 cui peccata adempta sunt. Qui ergo Christo fidit, ei remittuntur peccata. Ut igitur nemo novit de quoquam an credat: sic nemo novit an alicui sint remissa peccata, nisi solus iste qui per fidei lucem et firmitatem certus est de venia, eo quod scit deum sibi ignovisse per Christum, et de ista remissione iam certus est, ut ne ambigat quidem de peccatorum gratia, quia scit quod deus nequit fallere aut mentiri. Cum ergo de sublimi dixerit, Hic est filius meus dilectus in quo placor, vel per quem in gratiam redeo, iam nequit fieri, quin, quotquot deo fidant per Christum eius filium, nostrum autem dominum ac fratrem, sciant sibi gra-96 tiam scelerum esse factam. Frivola igitur haec omnia videntur, Ego te absolvo: et, Ego te certum facio quod peccata tibi dimissa sunt. Nam utcunque praedicant Apostoli peccatorum remissionem, adhuc remissio nullis contingit nisi credentibus atque electis. Cum ergo et electio et fides aliorum hominum nos lateat, quantumvis de nostra fide et electione spiritus domini certos reddat, iam et hoc'latet, an alii sint remissa peccata. Quomodo igitur potest homo hominem certum facere quod ei remissa sint peccata? Artes sunt et nugae merae quicquid in hac re Romani invenerunt

#### FIDES ET OPERA.

97 Sed cum in materiam fidei incidimus, volumus tuae maiestati brevem rationem reddere, quomodo nos de fide et operibus doceamus. Sunt enim qui nos iniquius traducunt quasi vetemus bona opera. Cum tamen hac in re perinde acr) in omnibus aliis nihil aliud doceamus quam quod divina monent oracula quodque intellectus omnis suadet. Quis enim rerum tam imperitus est ut non dicat, Opus ex consilio proficisci debere? Aut, Opus sine consilio non osse opus, sed casum? Sic Fides in mente humana est perinde atque consilium in rebus gerendis. Consilium nisi praecedat factum, temerarium est ac frivolum quicquid exit. Fides nisi arcem tenuerit ac omni operi imperaverit, iam quicquid moliamur et irreligiosum et irritum est. Nam et nos homines in quovis opere fidem magis spectamus quam opus. Fides si desit,

r) MS. Teric. atque.

operis pretium labitur. Si maiestati tuae, o Rex, quispiam opus 98 magnum faciat, at non ex fide, an non protinus dicis te gratiam illi qui fecit non debere quod ex animo non fecerit? Quin potius quicquid tibi faciat aliquis absque fide, protinus sentis aliquam perfidiam latere, ut is, qui opus facit absque fide, semper deprehendatur in aliqua esse perfidia, ut sui non tui commodi causa fecisse videas. Sic et in operibus nostris hic est ordo et 99 regula. Fidem oportet esse fontem operis. Si fides adsit, iam opus ipsum gratum est deo: si desit, perfidiosum est quicquid fit, et subinde non tantum ingratum, sed etiam abordinabile deo. Hinc est ut divus Paulus dixerit, Rom. 14. Quicquid non est ex fide, peccatum est. Et ex nostris quidam παραδόξως adseruerint, omne opus nostrum esse abominationem. Qua sententia nihil aliud voluerunt quam quod iam diximus. Si opus nostrum sit et non fidei, iam sit perfidia, quam deus abominatur. Fides autem, ut supra monuimus, a solo dei spiritu est. Qui ergo fidem habent, in omni opere ad dei voluntatem velut ad archetypum spectant. Ex operibus ergo reiiciuntur non tantum quae contra 100 legem dei fiunt, sed etiam ista quae sine lege dei fiunt. Lex enim est perpetua voluntas dei. Quae igitur sine lege, hoc est, sine verbo et voluntate dei fiunt, non sunt ex fide. Quae non sunt ex fide, peccatum sunt: si sunt peccatum, iam aversatur illa deus. Unde adparet, quod, etsi opus, quod deus praecepit, putas) eleemosynam, quis faciat absque fide, opus illud deo non sit gratum. Cum enim inquirimus quisnam fons sit huius elcemosynae quae non ex fide orta est, invenimus t) ex vana gloria vel cupiditate plus recipiendi vel aliquo alio adfectu malo scaturivisse. Et einsmodi opus quis non credat displicere deo?

Patet igitur, quod ea opera, quae sine voluntate dei facta 101 sunt, etiam sine fide sint facta: et cum absque fide facta sunt, peccatum sint iuxta Pauli verbum. Et peccatum cum sint, abominatur ea deus. Quicquid ergo a Romanensibus istis citra verbi divini autoritatem ac testimoninm conflatum est quasi pium, sanctum ac deo gratum sit, qualia sunt fictae indulgentiae, purgatorii restinctio, coacta castitas, varietas ordinum ac superstitionum, quas taedium esset narrare, peccatum est et abominatio

apud deum.

Porro de iis operibus quae secundum legem dei fiunt, puta 102 cum famelicum saturamus, nudum vestimus, captivum solamur, ardua quaestio est an illa mereantur. Quod mereantur, scripturam addueunt adversarii. Si quis cui calicem aquae frigidae in nomine meo dederit non frustrabitur mercede sua: at quod non mereantur verbum domini perinde testatur, Cum haec omnia foceritis, dicite, Servi inutiles sumus. Nam si mererentur opera nostra beatitudinem, iam non fuisset Christi morte opus ad pla-

<sup>3)</sup> puta om. MS. Turic. — t) MS. Turic. invenienus.

candum divinam iustitiam, iam non esset gratia, cum condonantur admissa, mereri enim quisque posset. De qua re Paulus irrefragabiliter in Rom. et Gal. disserit. Oportet enim verum esse quod ad patrem nemo venit nisi per Christum. Ergo sola gratia et liberalitate dei, quam in nos per Christum abunde effudit, con-

103 tingit aeterna foelicitas. Quid ergo dicemus ad superiorem scripturae locum de mercede promissa pro haustu aquae frigidae et ad similes? hoc scilicet, Electionem dei liberalem esse ac gratuitam: elegit enim nos ante mundi constitutionem antequam nasceremtir. Ergo non eligit nos deus propter opera, sed elegit ante mundi creationem.") Non merentur igitur opera. Cum autem operibus mercedem promittit, humano more loquitur; Quid enim remuneras bone deus, inquit Augustinus, nisi tuum opus? Cum enim tu efficis in nobis et velle et perficere, quid relinqui-104 tur quod nobis vendicemus? Sed cum homines partim incitentur

promissis ad opus bonum, partim tam benigni ac v) liberales sint ut eis quos beneficio adfecerunt dicant, Ego istud tibi debui, tu bene meritus es, aut aliquid huiusmodi, ne se abiiciat in mendicantium numerum, qui beneficium accepit, vult enim qui alium amat cavere ne is deiecto sit animo. Iam deus quoque quos amat multo magis erigit sua liberalitate, non ad contemptum suum sed ad cultum ac observantiam, et quae ipse per nos facit, nobis tribuit ac velut nostra remunerat, cum illius sit non tantum quic-

105 quid operemur, sed etiam quicquid sumus ac vivimus. Deinde solet deus cum hominibus loqui hominum verbis atque more. Cum ergo homines iis dent qui bene sunt meriti, et quae dantur merita adpellentur, iam deus sua quoque dona mercedem aut praemium adpellat. Constat ergo meriti aut praemii nomen quidem haberi in divinis literis, sed loco liberalis doni. Quid enim mereatur qui per gratiam est, qui per gratiam accipit quicquid habet?

106 Sed simul hoc adnotandum est. A pils hominibus opera idcirco non intermitti, quod proprie loquendo non mereamur operibus. Sed quanto maior est fides, tanto plura maioraque facimus opera, sicut Christus ipse testatur Ioan. 14. Amen amen dico vobis, quod, qui in me credit, opera quae ego facio ille quoque faciet, immo maiora faciet. Et, Si tidem habeatis w) instar grani sinapis, iam si monti isti dicetis migra hinc et in mari se-

107 dem pone, iam parebit. Unde parum aequi nobis sunt, qui, dum fidem anxie praedicamus, diçunt nos docere, nihil boni operandum esse. Et veritatem ludibrio exponentes sic calumniantur, Haec pro nobis doctrina est amici, sola fide beamur, non ieiunabimus, non orabimus, non opem feremus egeno. Qua calumnia nihil nisi incredulitatem suam produnt. Nam si scirent fides quale donum dei est, quam efficax virtus, quamquo

v) antequani nasceremur. Ergo .... creationem] om. MS. Turic. — v) MS. Turic. et. — w) MS. Turic. habueritis.

indefessa actio, non contemnerent quod non habent. enim in deum, qua homo cunctis animi viribus numini nititur, nihil nisi divinum cogitat et molitur, immo deo placita non moliri negait. Fides enim cum spiritus divini sit adflatus, quomodo potest quiescere aut otio desidere, cum spiritus ille iugis sit actio et operatiox)? Ubicunque ergo vera fides est, ibi et opus est, non minus quam ubi ignis isthic et calor est. Ubi vero fides non est, iam opus non est opus, sed inanis simulatio operis. Ex 109 quibus colligitur, qued, qui operibus nostris mercedem adeo importune postulant, quique ab operando opus dei ideireo cessaturos se dicunt, quod opus nulla merces maneat, servili animo praediti sunt y), servi enim pro pretio tantum operantur, segnes etiam. Qui vero fidem habent, assidui sunt in opere dei, perinde ac filiusfamilias. Hic non meritus est operibus ut sit haeres patrimonii, neque in hoc operatur et laborat ut haeres fiat, sed cum nasceretur haeres erat patris bonorum nativitate non merito. Et cum assiduus est operiz), non postulat mercedem, scit enim omnia sua esse. Sic filii dei, qui scilicet fidem habent, sciunt se divina hoc est spiritus nativitate et gratuita electione filios dei esse, non servos. Cum ergo filii familiae sint non quaerunt quae se merces maneat, omnia enim nostra sunt, haeredes enim dei sumus et cohaeredes Christi. Libere igitur, hilariter ac citra omne taedium operantur. Immo nullum tam ingens opus est quod non credant perfici, sed eius quo fidimus, non nostra virtute. Cum vero in ecclesia sint morbi isti, incredulitas et fidei imbecillitas 1), sunt enim quidam qui prorsus 110 non credunt, ii scilicet qui in coena iudicium sibi manducant et bibunt, quales Iudas et Simon Magus fuerunt. Sunt et qui languidam fidem habent, ii scilicet qui temere fluctuant quovis metu imminente, quorum fides spinis, hoc est curis ac studio rerum mundanarum, oppressa iacet, neque fructum sive opus sanctum germinat. Iam istos urgemus perinde ac Christus, Paulus et Iacobus, ut, si fideles sint, opere sese nobis probent esse fideles, fidem sine operibus mortuam esse, arborem bonam bonos quoque fructus praebere, filios Abrahae opera Abrahae facere, in Christo nihil valere nisi sidem quae per charitatem operatur, ut sic legem non minus praedicemus quam gratiam. In lege enim, electi ac fideles, voluntatem dei discunt, impii terrentur, ut aut metu aliquid faciant in usum proximi, aut desperationem perfidiamque suam prodant. Sed simul nihili pendant admonemus, ea opera quae nos humana arte effinximus ut eis deo serviamus, quae certum est illi non magis placere quam si quis tibi, o Rex, cupiat servire aliqua ratione quam tu non ames. Tibi ergo si serviendum est

x) MS. Tur. et Bull. in marg.: ἐντελέχεια. — y) MS. Turic. sint. — z) operi] MS. Turic. in opere. — a) MS. Tur. et Bull. in marg.: ἀπιστία και ολιγοπιστία.

pro tua voluntate, quanto magis in conspectum dei non adferemus opera quae ille non praecepit nec amat? Fontem ergo effodimus ex quo bona opera profluant cum fidem docemus. Contra cum opera urgemus, velut debitum exigimus quod sine coactore non redderetur.

#### VITA AETERNA.

- XII. Postremo credimus post hanc vitam, quae captivitas et mors potius est quam vita, foelicem ac iucundam sanctis sive credentibus, miseram autem ac tristem impiis sive perfidis usuventu-
  - 112 ram, et utramque perpetuam. Qua in re et istud adversus Catabaptistas, qui animas cum corporibus dormire usque ad universale iudicium contendunt, adserimus, Animum sive angeli sive hominis non posse quidem dormire aut otiari, tam abest ut isti quicquam rationi consonum dicant. Animus enim substantia est adeo vivax ut non modo ipse vivat, sed ubicunque habitet iam domicilium quoque suum vivificet. Angelus cum corpus adsumit sive aereum sive recens creatum, mox istud sic vita donat ut moveatur, operetur, agatur et agat. Animus humanus ut primum corpus incessit protinus vivit, crescit, movetur, ac caetera vitae munera exercet. Qui ergo fieret ut animus corpore solutus torperet aut dormiret? Adpellant animum Philosophi actum sive actionem a vivaci vigilantique hoc est perpetua operatione ac virtute. Quam vim Graeci significantiore vocabulo exprimunt, cum eam ἐντελέχειαν vocant, hoc est iugem virtutem, operationem, actua-
  - 113 tionem ac ductum. Constituta sunt visibilia in mundo a divina providentia eo ordine ut ab illis ad invisibilium cognitionem ascendere humana mens possit. Habent ignis et aer inter elementa eum locum quem animi inter corpora. Ut aer per universum mundi corpus nusquam deest: sic pervadit omne humanum corpus anima. Ut ignis nusquam est sine praesenti operatione: sic animus nusquam non operatur. Id quod in somno quoque deprehenditur: somniamus enim, et meminimus somniorum. Somnus igitur corporis munus est, non animi. Nam anima interim vegetat corpus, reficit, et quod detritum erat restituit, ut nunqum cesset operari, agere et movere quamdiu est in corpore. Ut ergo ignis sine luce non est, sic animus nunquam consenescit ut torpeat, tenebrescat, occidat aut dormiat: semper enim vivit, vigilat ac viget.
  - 114 Sed hactenus philosophatum sit de animo. Nunc ad scripturae testimonia veniendum est, quibus probeturb), animum nunquam interdormire. Qui credit non venit in iudicium, sed transitc) a morte in vitam. Qui ergo in hac vita credit, iam scutit quam suavis est dominus, et coelestis vitae initium ac gustum quendam capit. Si ergo is animus, qui hic in deo vivit, mox ut corpore excessit, dormit, iam praestantior est vita Christiani hominis in

b) MS. Turic. probatur. — c) MS. Turic. transiit.

boe mundo quam cum ed) mundo migrat, isthic enim dormit dum bic vigilans ac sentiens deo fruitur.

Qui credit in me habet vitam aeternam. At vita non est. 115 perpetua (hic enim aeternum pro perpetua ccipitur) si ea anima

vita qua hic utitur postmodum somno intercipitur.

Volo pater, ut, ubi ego sum, isthic sit et minister meus. Si 116 ergo cum deo sunt Diva virgo Maria, Abraham et Paulus, quae vitae ratio est in coelis aut quod ingenium numinis, si isthic dormitur? Anne et numen dormit? si dormit non est numen, quicquid enim dormit vicarium est, et ideo dormit ut fessum respiret: si numen fatigatur, iam non est numen, illud enim insuperabile est omni operi ac labori: si numen non dormit, iam animos quoque sic est necessarium non dormire, sicut necessarium est aerem esse perspicuum ac dilucidum cum sol supra terram est. Stultum igitur ae frivolum est Catabaptistarum commentum, quibus non est satis homines dementavisse, nisi et viventis dei certa et infallibilia oracula foedaverint. Haberemus adhuc multa testimonia, Haec est vita aeterna ut cognoscant te etc. Et, Accipiam vos ad meipsum, ut ubi ego sum et vos sitis: aliaque huiusce senten tiae, sed brevitatem servabimus.

Credimus ergo animos fidelium protinus ut ex corporibus 117 evaserint subvolare coelo, numini coniungi aeternoque gaudere. Hic tibi sperandum est, o piissime Rex, si modo instar Davidis, Ezechiae et Iosiae rerum summam a deo tibi creditam moderatus sueris, visurum esse, primum, Numen ipsum in sua substantia, in sua specie, cumque universis dotibus opibusque illius: fruiturumque his omnibus, non parce sed ad satietatem, non ad fastidium quod ferme comitatur saturitatem, sed ad incundam impletionem, quae perinde non adficitur taedio, atque flumina dum perpetuo in mare defluunt et per terrae abyssum refluunt, nullum adferunt rebus humanis taedium, sed commodum potius ae gaudium semper rigando, lactificando ac nova germina fovendo. quo fruemur infinitum est, infinitum hauriri nequit, ergo fastidium eius neminem potest capere, semper enim et novum et idem est. Deinde sperandum est tibi visurum esse sanctorum, prudentium, 118 fidelium, constantium, fortium, virtuosorum omnium, quicunque a condito mundo fuerunt, sodalitatem, coetum et contubernium. Hic duos Adam, redemptum ac redemptorem: hic Abelum, Enochum, Noam, Abrahamum, Isaacum, Iacobum, Iudam, Mosen, losuam f), Gedeonem, Samuelem, Pinhen, Heliam, Heliseum, Issiam ac deiparam virginem de qua ille praecinuit, Davidem, Ezekiam ?), Iosiam, Baptistam, Petrum, Paulum: hic Herculem. Theseum, Socratem, Aristidem, Antigonum, Numam, Camillum, Catones, Scipiones: hic Ludovichum pium antecessoresque tuos

d) MS. Turic. a pro e. — e) est om. MS. Turic. — f) MS. Turic. Iosiam pro Iosuam. — g) MS. Turic. Exechiam. —

Ludovicos, Philippos, Pipinnos, et quotquot h) in fide hine mi119 grarunt maiores tuos videbis. Et summatim, Non fuit vir bonus, non erit mens sancta, non est fidelis anima, ab ipso mundi
exordio usque ad eius consummationem, quem non sis isthic cum
deo visurus. Quo spectaculo ) quid lactius, quid amoenius, quid
denique honorificentius vel cogitari poterit? Ant quo iustius
omnes animi vires intendimus quam ad huiuscemodi vitae lucrum?
Cum interim somniantes Catabaptistae merito somnum dormiant
apud inferos a quo nunquam expergefiant. Venit autem hinc eorum error, quod nesciunt apud Hebraeos dormiendi verbum poni
pro verbo moriendi, quomodo saepius apud Paulum, quam hue
sit opus ponere, habetur.

#### DE CATABAPTISTIS.

120 Quoniam vero in Catabaptistarum mentionem incidimus, volumus tibi, o Rex, paucis eius sectae rationem perstringere.
Genus est fere hominum perditorum et prae angustia rerum extorrium, quorum quaestus est, anus magnifico de rebus divinis
sermone demereri, quo aut alimentum aut non minimam stipem
depromant. Et omnino eandem sanctimoniam, quam Irenaeus tuus
(fuit enim Lugduni tuae Episcopus) ) de Valentinianis et Nazan-

121 zenus de Eunomianis scribunt, simulant. Qua deinde freti docent, Christianum non posse magistratum esse: Non licere Christiano, etiam lege etiam sontem, occidere: Non bellandum esse, etiam si tyranni, impii, violenti, immo latrones, quotidie diriperent, occiderent et excinderent: Non praestandum esse iusiurandum: Non debere Christianum tributa aut vectigales exigere: Communia debere esse omnia: Dormire animas cum corporibus: Uxores plures virum habere in spiritu, cum quibus tamen rem carnaliter habeat, posse: Decimas ac redditus pendi non debere. Et sexcenta alia, imo quotidie novos aliquos errores velut lolium interserunt

122 iusto dei semini. Qui tametsi a nobis abierint quia ex nostris non erant, sunt tamen qui nobis omnes illorum errores imputent, cum acrius contra eos pugnemus quam quisquam, diversumque, quam

123 ipsi, in omnibus ante dictis doceamus. Quapropter, optime Rex, si alicunde tuae maiestati deferremur, quasi magistratum tollamus, iusiurandum non esse praestandum perhibeamus, et caetera, quae catabaptistica lues mundo oggannit, doceamus, iam per veritatem, cuius te amantissimum praedicant, oro ac rogo, ne huius quicquam de nobis, hoc est, de iis qui in Christianae civitatis urbibus evangelium adnunciamus, credas. Non enimatumultuamur, non infirmamus magistratum vel autoritatem vel leges, non sumus in hoc ut quisquam fidem debitumque non praestet, quantumvis istorum

h) MS. Turic. spectando pro spectaculo — i) Bull.: hic antecessores tuos et quotquot sqq. Nomina propria addidi ex MS. Tur. — k) Irenaeus ... Episcopus] Bull. Irenaeus Lugdunensis episcopus.

nos quidam insimulent non ism occultis delationibus sed publicis scriptis, quos bac potissimum causa non confutamus, quod iam foriosorum librorum mundus plenus est, quodque res ipsa quotidie manifestum facit quam mendaciter scribant qui baec de nobis in vulgum spargunt, non Christi gloriae sed suae ac ventri consulentes. Obrepit autem illa Catabaptistarum lues istbic potis-124 simum ubi sincera Christi doctrina oriri coeperit, quo facilius videas, o Rex, a malo daemone immitti, ut in herba salutare semen extinguat. Vidimus urbes ac oppida quae recipere evangelium pulchre coeperant, hac lue infecta et veluti remora impedita stetisse, ut prae confusione nec divina nec humana curare potnerint. Quocirca et Maiestatem tuam moneo, verbo absit in- 125 vidia, scio enim quam stipatus sis optimis consiliis, sed non praevenitur quod non praevidetur consilio. Si istud malum tuis veniret in animum, scio quod facile prospicerent, sed cum periculum istud nimirum ignorent, iam credo monitorem non aegre feres. Moneo igitur, quoniam fieri nequit quin et in regno tuo scintillac quaedam renascentis evangelii micent, ut a Papistis, quorum potentia plus aequo crevit, non patiaris bonum semen strangulari. pam pro illo Catabaptistarum lolium tibi, nihil tale suspicanti, cresceret, quo tanta confusio rerum omnium per omne regnum tuum fieret, ut medelam invenire labor esset.

Haec est summa fidei praedicationisque nostrae, qua utimur 126 per dei gratiam, parati cuivis rationem reddere, non enim vel iotam unam docemus quam non ex divinis oraculis didicerimus. Neque adserimus sententiam ultam cuius non primarios ecclesiae doctores, prophetas, apostolos, episcopos, evangelistas, interpretes, sed priscos illos, qui purius ex fonte hauserunt, autores habeamus. Id fatebuntur qui scripta nostra viderunt et expenderunt.

Proinde, sanctissime Rex, (quid enim vetat sanctissimum 127 vocari qui Christianissimus est?)) accinge te ut renascentem ac reducem Christum honorifice accipias. Video enim numinis providentia factum, ut Francici reges Christianissimi sint adpellati, quoniam renovatio evangelii filii dei te rege futura erat. Quem amiei simul ac inimici omnes praedicant natura benignum ac suavem, iudicio acquum et gnarum, mente vero sagacissimum atque fortissimum. Eis inquam dotibus praedivitem te numen fecit, ut hoc sacculo splenderes quo ipse cognitionis suac lumen redaccenderet. Macte igitur virtutibus istis beroicis prodi, Princeps Christiane 1, clypeum et hastam corripe, atque in perfidiam ipsam incursionem impressionemque

<sup>1)</sup> Verba parenthesi inclusa addidi ex MS. Tur. — m) Video enim numinis — redaccenderet] Bull.: Oportet enim Principem Christianum esse natura benignum ac suavem, iudicio aequum et gnarum, mente vero sagacissimum atque fortissimum, eis inquam dotibus praedivitem esse ut hoc saeculo splendeat quo deus cognitionis suae lumen redaccendat. — n) Bull.: Princeps Christiane MS. Tur. om.

facito, animoso isto ac intrepido animo tuo corporeque omni elegantia conspicuo o). Ut cum reliqui reges te primum videant. Christianissimum Christi gloriam vindicare, te sequenter, et antichristum eliminent. Da ut salutaris doctrina pure in regne tuo praedicetur. Polles prudentibus ac doctis viris, opibus, populoque ad religionem propenso, non feres igitur animos et dei 128 et tui observantissimos superstitione seduci P). Nihil hie timendum quod calumniatores, ad obsistendum veritati, falso vociferantur. Bella sancta et iusta non modo tui sed exterae quoque gentes sociae bellabunt. Iusiurandum praestabunt citra cunctationem, non iam vulgus sed prophetae quoque ipsi, cum hactenus Papistae illud detrectaverint. Tributa pendent et prophetae atque vectigales, tam abest ut docturi sint non esse pendenda. Sua cuique iura relinquent integra. At si quid delinquitur arguent quidem sed propter nulla temporalia tumultuabuntur, ut, qui hisce in rebus iudicem ordinarium agnoscant, quantumvis et illum corripiant ac taxent cum peccat. Crede crede, magnanime Heros, nihil

129 istorum malorum usuveniet, quae Papistae minantur. Dominus enim ecclesiam suam protegit. Utinam liceat ut oculis tuis videas Principum quorundam qui in Germania evangelium receperunt statum, Urbium autem innocentiam, iucunditatem ac constantiam. Iam ex ipso fructu q) dices, Non dubito ex deo esse quod natum est. Tu pro tua fide ac prudentia cuncta expende. Et ignosce ausui nostro quo tuam Maiestatem rustice interturbamus. Res enim sic postulavit. Tiguri Mense Iulio, Anno 1531.7)

Christianissimae ) Maiestatis tuae

Deditissimus Huldrychus Zuinglius.

#### APPENDIX DE EUCHARISTIA ET MISSA.

Sunt quaedam quae superiori expositione delibavimus parcius, ea nunc expositione copiosiori persequemur. Praecipue vero demonstrabimus quod Papistae<sup>t</sup>) a veritate decidunt, cum se pro peccatis offerre Christum in Missa promittunt, qui ut semel sese in cruce et iterum patri in coelo obtulit, sic peccatorum remissionem et aeternae foelicitatis gaudium meruit et impetravit, ut qui se illum patri offerre iactet non alia re magis possit Christum antiquare aut negare. Quod hac via dilucidum facere conabor.

131 Primum ab adversariis quaero, Quisnam hominum Christum

o) MS. Turic. conspicito, sed in marg.: Vide an conspicuo sit scriptum. — p) Omnia inde a verbia: corporeque omni elegantia.. usque ad verba: superstitione seduci addidi ex MS. Tur. — q) MS. Turic. ex fructu ipso, hoc ord. — r) Mensem et annum postea addidit Bibliander in MS. Turic. — a) Christ. vocab. addidi ex MS. Tur. — t) Appendix — — quod Papistae] MS. Turic. Alterum vero quod me expositurum recepi hoc est. Quod Papistae. — Scilicet in MS. haec Appendix iam ante articulum de Ecclesia legitur, vid. supra §. 84. Sed postea mutavit Bibliander, uti Bullingerus edidit.

obtalerit cum in crucem est actus? Respondere aliter nequeunt, quan, neminem illum obtulisse sed a seipso esse oblatum. Id qued prophetae, ipse, ipsiusque apostoli sunt testati. Oblatus est quia ipse voluit. Nemo tollit a me animam meam. Et; Potestetem habeo ponendi animam meam atque iterum sumendi eam. Ego animam meam do pro ovibus meis. Et, Panis, quem ego dabo, caro mea est, quam ego depensurus sum pro mundi vita. Qui per spiritum sempiternum seipsum obtulit immaculatum deo. Si ergo 132 Christus tunc a nemine quam a seipso est oblatus, quaero secundo, As ista vera sui ipsius in mortem oblatio habeat aliquid discriminis can ista qua cum Papistae offerunt? Si dicant nullum esse discrimen, im sequetur") Christum hodie quoque pati ac doloribus adfici, immo mori oportere cum offertur, sic enim scriptum est Heb. 2. Ut per mortem exantoraret eum qui habebat mortis imperium, hoc est, diabolum. Roman. 5. Reconciliati sumus deo per mortem ilii eius. Ubi testamentum est, isthic necesse est ut mors testatoris intercedat. Hoc est, Si cui testamento legatum cedere debeat, necesse est ut testator moriatur. Testamentum autem sive legatum nostrum est, gratuita remissio peccatorum, ut habeter Jere. 31. et Heb. 8. Hane cum nohis legavit divina bonitas, iam necesse fuit ut is moreretur per quem gratia peccatorum nobis legata erat. Sequitur ergo, quod, si Papistae nunc offe-133 rat, Christus etiamnum moriatur. Nam si offerunt, oblatione tolluntur peccata: si peccata tolluntur, 'iam mortem necesse est intervenire: sine sanguinis enim effusione non fit remissio. Heb. 9. et Rom. 6. Quod autem mortuus est, propter peccatum est mortus. Constat igitur omnino ut si Papistae in remissionem peceateram offerant perinde ) ac Christus sese obtulit, etiam occidut, nam sine morte non abolentur peccata.

Si vero inter suam oblationem et eam qua se Christus ipse 134 obtulit aliquod est discrimen, quaero quodnam istud sit. Respondebunt nimirum pro veteri more, hoc esse ) discrimen, quod ille se realiter obtulerit, ipsi autem spiritualiter nunc offerant, ideirco tunc necessarium fuisse, ut moreretur, nunc autem quia spiritualis sit illorum oblatio mortem non exigi. Quibus sic oc-135 currimus. In re tam ardua nullum sermonem ambiguum aut obsurum esse praetereundum, ne scilicet non intellecta virtute sermosis a vero abducamur. Quaero igitur, cum dicunt spiritualiter esse offerre, quidnam intelligant per hanc vocem, spiritualiter. Anne spiritum suum intelligant, ut sit sensus ), Christum spiritualiter offerimus, hoc est, in mente recolimus, recordamur, et gratias agimus quod Christus pro nobis oblatus est. Si isto modo intelligunt spiritualiter offerre, cum scilicet in animo offerunt)

v) MS. Tur. sequatur. — v) MS. Turic. proinde. — w) MS. Turic. est processe. — x) MS. Turic. est sensus sit, hoc ord. — y) MS. Turic. esterms.

Christum, iam a nobis nihil quidem<sup>2</sup>) dissentiunt, sed a seipsis plusquam τρὶς διὰ πασῶν. Tam enim abest ut Christum hoc modo offerant ut seipsos fide illi dudum oblatos visibiliter quoque in 136 coena offerant. Si per, spiritualiter, spiritum Christi intelliguat,

6 coena offerant. Si per, spiritualiter, spiritum Christi intelliguat, hoc sensu, Spiritualiter Christum offerimus, id est, spiritum Christi offerimus, iam obstat, quod supra quoque adduximus, Christi verbum, Nemo tollit animam meam etc. Nemo enim potestatem in illum habet. Nam et ipse scipsum per spiritum sempiternum obtulit, hoc est, animam et corpus suum in mortem tradidit, voluntate et iussu aeterni spiritus sive consilii. Hoc modo igitur

137 Christum nemo nisi se ipse potest offere. Si vero per spiritualiter intelligunt hoc modo, Nos offerimus verum Christi corpus
spiritualiter, hoc est quodam inedicibili modo, ut sit verum corpus non tamen reale aut naturale, sed suo modo spirituale, qui
modus nobis ignotus est (sic enim fere loquuntur), iam ostendemus eos nihil quam verba concinnare quae sibi constare non possunt. Cum enim constet Christi corpus verum esse corpus ita
ut unum idemque corpus antequam moreretur et postquam surrexit, re et numero maneat, tametsi ex mortali factum sit immortale, ex animali spirituale, hoc est, divinum, purum, impassibile, et spiritui in omnibus obtemperans, nunquam tamen sic
mutatur aut transit in spiritum, ut non sit verum naturale realeque corpus, ante mortem quidem corruptibile et ") fragile, post
resurrectionem vero incorruptum, firmum ac sempitesnum. At

138 unum idemque semper cerpus. De vero igitur corpore intelligo, et quaero, An dicant verum corpus offerri, sed medo inedicibili. Respondent, Etiam, nimirum. Quaero ultra, Cur audeant dicere modum esse inedicibilem, cum haec sit prima divisio rerum substantiarumque omnium, quod aut corpus sunt aut spiritus. Quae divisio tam late vagatur ut etiam deum comprehendat, augelos,

139 ac spiritus omnes. Deus enim est spiritus Joan. 4. Cum ergo nobis quaestio sit de quid est, non de quomodo est, ut ipsi cum philosophis loquuntur, hoc est, nos primo quaerimus quid offeratur, deinde quaerimus tandem quomodo offeratur, non quasi velimus operum dei rationem exigere, sod cum de re sive substautia non recte respondent, iam de, quomodo sit, ostendamus minus recte respondere. Sed ne quid Maiestatem tuam offendant sophisticae nebulae, quod dixi propter contentiosos, planissime ac apertissime b) exponam.

140 A Papistis quaero de re primum, Quid offertis pro peccatis in Missa? Respondent, Corpus Christi. Dico ego, Anne verum et reale? Respondent, Etiam. Dico, Si verum et reale
 141 offertis, iam duo absurdissima sequuntur. Unum, quod vobis opus quod solius filii dei est sumitis. Ipse enim seipsum obtulit, ut

z) MS. Turic. quidem nihil, hoc ord. — 2) MS. Turic. ac. — b) MS. Turic. aptissime.

antea dictum est. Nam nemo potest quicquam offerre maius seipso. Sacerdotes veteris testamenti offerebant pecuinas hostias: sed istae tanto erant humiliores ipsis sacerdotibus, quanto belua est homine inferior. Summam autem hostiam offerebat quisque cum seipsum domino dedicaret ac manciparet, hoc est, cum totam mentem c) deo devoveret, totamque vitam cum actionibus universis illius obsequio dederet. Unde et Apostoli nusquam nos docent alia quam nosipsos offerre. Christus ergo per seipsum solum offertur. Nam ideireo solus summus sacerdos in sancta sanctorum et semel tantum in anno ingrediebatur, nt figuraretur quod solus Christus pro peccatis perlitaret. Alterum absurdum est, quod, si Christum 142 pro peccatis offertis, iam Christum occiditis, non enim abolentur peccata nisi morte. Nam granum frumenti nisi mortuum fuerit fructum nullum profert. Si ergo non occiditis, nullum fructum facitis: si occiditis, iam recrucifigitis Christum, qui semel tantum est mortuus et mori ultra non potest, ut in Romanorum et Hebraeorum epistola Apostolus vere ac solide docet. Vide, pruden-143 tissime Rex, in quas angustias, in quae incommoda velut in syrtes trahi se patiantur ab avaritia Papistae. Christus solus potest seipsum offerre. Oblatio solum tunc fit cum occiditur victima. Peccatum tune solum aboletur cum perlitatur, hoc est, cum mactata hostia hilari a deo vultu recipitur. Sequitur ergo quod nemo hominum potest Christum offerre, quanto minus Papistae. quitur et hoc, ut, si offerrent, occiderent Christum. Cum autem Christus mori ultra non possit, sequitur quod, etiamsi Papistae libenter Christum occiderent, ut vel pro caede pecuniam acciperent, non tamen possint occidere. Mors enim illi dominari ultra non potest. Sed haec omnia magis tuae Maiestati fient perspicua, cum Apostoli testimonia adduxerimus.

Heb. 1. Qui cum sit et radius gloriae et character substantiae 144 eius, quique gerit omnia iussu virtutis suae, per seipsum tamen peccatorum nostrorum expiationem perfecit etc. En tibi, optime Rex, quemnam esse oportuerit qui peccata nostra expiavit. Radius est aeterni solis hoc est summi luminis. Character hoc est similitudo et antitypus aeterni numinis, hoc est, eius substantiae quae seipsa est quaeque omnibus tribuit esse. Omnipotens est, ut cuius iussui omnia pareant. Quae ergo impudentia est dum illum homines offerre contendimus pro peccatis cum ipse sua oblatione peccata lustraverit?

Ibidem ca. 5. Sic et Christus non hue gloriae aut honoris 145 sese ingessit ut pontifex fieret, sed is qui ad eum dixit, Filius meus es tu, ego hodie genui te. Quae ergo impietas et in deum contumelia haec est, ut homo sese pontificem faciat, cum ne filius quidem dei sibi hunc honorem sumpserit, sed a patre acceperit?

c) MS. Taric. virtutem pro mentem.

Heb. 7. Talis nos decebat pontifex qui sanctus esset; alienus ab omni malitia, alienus ab omni contagione, alienus ab omni peccatorum scelere, quique coelis esset sublimior etc. Одае винс creatura sibi sumere audebit ut pontificem se esse glorietur? Cum eum pontificem, qui peccatum aboliturus est, sanctum et sine omni

labe esse oporteat?

Ibidem. Hic autem noster pontifex tam abest ut non duret in perpetuum, ut etiam sacerdotium illius sit perpetuum, quo fit ut semper salvare sive liberare possit eos qui per se ad deum veniunt supplicatum, perpetuo in hoc vivens ut pro eis interveniat. Quae stultitia est ei subrogare sacerdotes qui nec officio neque vita decessit? Christus sempiternus est sacerdos, sempiternus advocatus noster apud deum. Cur igitur nobis alios paramus advocatos? Num mortuus est Christus? Num causam nostram deseruit? En fortissime Rex, ut contumeliosi in deum sint, ut Christum negent, qui se sacerdotes faciunt.

148 Ibidem. Hic noster non habet necesse, quemadmodum poutifices, primo pro suis offerre peccatis, deinde pro populi, boc enim (pro populi scilicet) semel fecit, seipsum offerendo. Semel videmus hic Christum oblatum. Quae ergo impuritas actum agere? Dum ille semel oblatus expiationem peccatorum perfecit, caque per illum perpetuo durat, iam qui ipsum se offerre gloriatur, tantundem facit, ac si quis inctaret se mundum creare. Is enim ubi semel est creatus perpetuo durat, sic et redemptio semel per Christum impetrata aeque perpetao durat. Non sunt enim opera dei ut opera hominum ut instaurationem aut refectionem ni sortiantur corruant.

Ibidem 8. ca. Summa praedictorum haec est. Nos talem habemus pontificem qui in coelo sedet ad dexteram throni magnificentissimi etc. Quae igitur praesumptio est, sese pontificem aut liturgum facere, cum solus is sit noster pontifex qui ad dexteram

dei sedet?

Ibidem cap. 9. Cum autem Christus advenit, pontifex futuro-150 rum bonorum, per maius perfectiusque tabernaculum, ut quod manibus factum, hoc est, humano more conditum non erat. Neque cum sanguine hircino aut vitulino, sed cum proprio sanguine in sancta ingressus est semel, redemptionemque) perpetuam impetravit. Quae ergo contumacia est, filii dei provinciam sibi sumere? cum ille proprium sanguinem obtulerit et solus obtulerit, ut peccatis obnoxius homo iactet se cundem offerre sanguinem quem ille semel tantum obtulit, sed adeo ampliter ac') abunde, ut comparata redemptio in perpetuum duret. Deus enim sempiternus est qui redemit, idem et creavit. Adducam ex hac epistola unum adhuc testimonium, in quo quicquid diximus velut in tabella perspicitur.

Heb. 9. Non enim ingressus est Christus in manu facta sancta, quae verorum sanctorum typus tantum essent: sed in ipsum

d) MS. Turic. redemptionem, omisso que. — e) MS. Turic. et.

coelum, ut nunc comparent vultui dei pro nobis. Neque ingressus est ut saepe seipsum offerat, quemadmodum Leviticus Pontifex quotannis cum alieno sanguine ingreditur, alioqui <sup>1</sup>) oportuisset eum crebro pati a condito mundo, sed semel nunc in ultimo saeculo <sup>2</sup>) cum sui ipsius victima comparuit ad peccatorum expiationem. En ut offerri requirat pati. Quae igitur oscitantia ista, non videre, quod ubi offertur Christus isthic et moritur? Cum autem <sup>h</sup>) semel tantum potuerit mori, potuit tantum semel offerri. Sed semel oblatus in perpetuum purificat sanctificatos, hoc est ad aeternam vitam destinatos. Coelo sedere oportet qui patrem nobis conciliat. Unde et vera Christi ecclesia ea adpellatur quae omnia per Christum et

possidet et impetrat.

Sed quid maiestatem tuam pluribus turbarem? cum sole sit 152 clarius, Christum neminem posse offerre quam ipse seipsum. Secundo semel tantum posse offerri eundem. Nam si eius oblatio interaretur, hinc esset quod sua non esset sufficiens. Tertio, quod, si offerretur, denuo pateretur. Constat igitur quod Papistae Christum et negant et evacuant. Verum cum veteres Theo-153 logi qui religionem Christianam purius ac mundius, et hauserunt et tractaverunt, Eucharistiam (nam Missae nomen usque post Augustini tempora non est auditum) creberrime oblationem vocenti), obiicere quis posset, Cur ergo isti oblationem appellaverunt, si non est vere oblatio? praesertim cum omnium iudicio doctius ac k) tersius locuti sint quam recentiores? Respondeo: Quanto quisque 154 est doctior et religiosior, tanto minus aberrat a veritate, utcunque verba formentur. Eruditio enim velut lucerna quicquid ditum est illustrat oculisque exponit. Religio vero vetat, ne quicquam propter verborum speciem recipiatur a veritate alienum, sed sese admonet, iuxta divi Augustini regulam, ac dicit, Utcunque tu verba non capias, aut proprietatem divini sermonis ignores, certum tamen est dei sermonem undique sibi constare, ut, quantumvis diversis locis videatur sibi diversam habere sententiam, contrarius tamen sibi non sit1). Cum autem nobis videtur prima fronte esse contrarius, hinc fit ut aut sermonis ignoratione aut religionis tenuitate hallucinemur. Cum ergo vocant oblationem quae esse 155 vera et naturalis oblatio nequit, iam religio primum est consulenda. Religio vetat, ut satis puto ") dictum est, alium esse posse sacerdotem quam Christum. Nequit ergo ne Papa quidem quantumvis magnus, si illum suo aestimemus iudicio, Christum offerre. Istud cum") ex religione firmum est, iam ancillatur eruditio. Ra apage dicit iustitiae, Novum non est, res ab inventore, ab 156 autore, aut a significatione, nomen mutuari. Quam vocum com-

f) MS. Turic. alioquia. — g) Bull. et MS. Tur. in marg.: הוא איני. — b) MS. Turic. ergo pro autem. — i) MS. Turic. vocant. — k) MS. Turic. et. — l) MS. Turic est pro sit, — m) MS. Turic. primo pro pute. — n) MS. Turic. emim pro cum.

moditatem Metonymiam, hoc est denominationem, doeti vocant. Ut cum Paulus dicit, Velamen est super oculos eorum eum Moses legitur. Hic Moses legem Thorah, hoc est totum vetus testamentum significat, sed non alia ratione quam quia Moses Deo volente iubenteque legem tulit. Et cum Agnus qui in coena edebatur adpellatur Transitus, qui transitum tantummodo significabat.

157 Sie et Eucharistia veteribus erudite ac") sancte nominata fuit oblatio, non quod esset, sed quod significaret oblationem istam qua Christus sese offerendo, una ista oblatione perfectos reddidit atque expiatos in perpetuum eos qui sanctificati, hoc est, a deo electi sunt P). Sed commentum sit quod dicimus nisi Augustinus eodem modo sentiat in Epistola ad Bonifacium quae est numero vicesimatertia.

#### AUGUSTINUS.

- Saepe ita loquimur, ut pascha propinquante dicamus, crastinam vel perendinam domini passionem, cum ille ante tam multos annos passus sit, nec omnino nisi semel illa passio facta est: Ipso die dominico dicimus, Hodie dominus resurrexit, cum ex quo resurrexit tot anni transierunt. Cur nemo tam ineptus est, ut nos ita loquentes arguat esse mentitos? nisi quia istos dies secundum morum, quibus haec gesta sunt, similitudinem nuncupamus, ut dicatur, ipse dies, qui non est ipse, sed revolutione temporis similis eius, et dicatur illo die fieri propter sacramenti celebrationem, quod non illo die sed iam olim factum est? Nonne semel immolatus est Christus in seipso, et tamen in sacramento, non solum per omnes paschae solennitates, sed omni die populis immolatur, nec utique mentitur qui interrogatus eum responderit immolari? Si enim sacramenta quandam similitudinem earum rerum quarum sacramenta sunt non haberent, omnino sacramenta non essent. Ex hac autem similitudine plerumque etiam ipsarum rerum nomina accipiunt: sicut ergo secundum quendam modum sacramentum corporis Christi corpus Christi est, sacramentum sanguinis Christi sanguis Christi est, ita sacramentum fidei fides est etc.
- 159 Ex his Augustini verbis nullo negotio deprehendit celsitudo tua, Immolationem sive oblationem perinde vocari Eucharistiam, atque resurrectionem aut passionem domini, qui dies cum rem veram quae semel gesta est significent ac repetant, carum rerum nomina indipiscuntur?). Constat igitur toto errare coelo Papistas cum Missam sive Eucharistiam oblationem veram faciunt, cum solum sit similitudo et rememoratio oblationis. Constat et hoc, inceptos esse ac imperitos, qui putant sacramenta et panegyres non iure vocari eis nominibus rerum quas significant, quantumvis non sint cae res. Papistae igitur cum ex signis rem

o) MS. Turic. et. — p) sunt] MS. Tur. add. Hebr. 10. — q) MS. Turic. indipiscantur.

facere contendunt, tantum proficient ut omnibus sese indoctos ac

imperitos esse prodant.

Taceo reliquos errores, quos in Missa admittunt, aut potins 160 arte sallaci excogitant et fingunt. Quod ea nundinantur et soeneranter, quod non modo contra sanctimeniam nostrae religionis sed contra omnem honestatem pugnat. Qui enim gentilium tam sordide unquam lucro studuerunt ut religionem aperte vitiarent? Quod redemptionem animarum ex purgatorio ea pollicentur, cum neque purgatorius ignis, quomodo isti sentiunt, sit, neque ulla sit quae ad deum penetret bostia quam ea qua se Christus in ara crucis maetavit et obtolit. Quod Christi corpus confici dicunt perinde a perfido atque a fideli. Quod Missam perinde valero dicunt a scelerato peraetam atque a pio et sancto. Quod adeo imperite de corpore Christi loquuntur ut dicant in coena edi, ea magnitudine qua in cruce pependit, qua in praesepio iacuit: et sexcenta alia quae tam stulte quam impudenter adserunt. interim nos haereticos esse dicunt, si non omni corum yesaniae adstipulemur, miraque mendacia concinnant, quibus doctrinam nostram suspectam apud eos, ad quos eius fama pervenit, reddant. Quasi negemus Christum esse in coena, negemus eius omnipotentiam, negemus eius verba, et alia eiuscemodi. Sed tu, o benignissime Rex, brevibus accipe sententiam nostram de Christi corpore quomodo sit in coena.

Christum credimus vere esse in coena, immo non credimus 161 esse 1) domini coenam nisi Christus adsit. Confirmatur, Ubi duo vel tres fuerint in nomine meo congregati, isthic sum in medio illorum: quanto magis adest ubi tota ecclesia ei est congregata? Sed quod corpus eius ea dimensione edatur qua isti dicunt, id vero est a veritate et fidei ingenio alienissimum. A veritate, quia ipse dixit. Ego posthac non ero in mundo, et, Caro non prodest quicquam, ad edendum scilicet, isto modo quo Indaei tunc et nunc Papistae putant edendum esse. A fidei autem ingenio abhorret, quia fides (loquor autem de augusta et vera fide) complectitur in se Charitatem et Religionem sive reverentiam et verecundiam. Quae religio abhorret ab ista carnali et crassa manducatione, non minus quam quisque abhorret edere amantissimum filium. Confirmatur. Centurio, cuius fidem Christus supra Israe- 62 litarum fidem praedicat, per fidei verecundiam ad illum dicit, Domine non sum dignus ut venias in aedes meas. autem, cum illum in captu piscium a se iubet exire, timorem, qui eum incesserat, ex eadem verecundia, abhorret ab eins corporali visibilique praesentia. Constat igitur et meatem et fidem, hoc est veritatem, quae unica mentis lux est, et religionem, qua deum amplectimur, veneramur ac deosculamur, abhorrere a tam crassa manducatione, qua Capernaitae et Papistae sese perhibent edere corpus Christi. Nam iuxta Augustini sen-163

r) esse om. MS. Turic.

tentiam Capernaitne cum dicerent, Quomodo potest hie nohis carnem dare ad manducandum? et nonne hic est filius Ioseph? putabant sibi offerri corpus ad edendum quomodo carnes a macello eduntur, quomodo scilicet sensibile ante eos stabat, in sua specie ac proceritate. Papistae vero quid aliud adfirmant cum dicunt ea magnitudine qua in cruce ac sepulchro pependit et iacuit manducari? Quia veritas et mens ab huiusmodi manducatione abhorrent, Religio vero et fides sanctius observant et amplectuntur Christum quam ut hac ratione cupiant mandere.

Adserimus!) igitur non sic carnaliter et crasse manducari corpus Christi in coena ut isti perhibent, sed verum Christi corpus credimus in coena sacramentaliter et spiritualiter edi, a religiosa, fideli et sancta mente, quomodo et divus Chrysostomus sentit. Et hace est brevis summa nostrae, immo non nostrae, sed

ipsius veritatis, sententise de hac controversia.

Volo autem hic adiungere actionis formulam qua nos in celebranda coena utimur, quo tua Maiestas videat, Christi nos verba non immutare, non vitiare, non perversa sententia depravare. Sed ea prorsus servare in coena quae et in Missa servari debuerant, haec sunt preces, laudes, confessio fidei, communicatio ecclesiae sive fidelium, et spiritualis sacramentalisque manducatio corporis Christi. Contra vero universa omittere quae ex Christi instituto non sunt: puta, Offerimus efficaciter pro vivis et mortuis: offerimus pro peccatorum remissione, et caetera quae Papistae non minus impie quam indocte adseverant.

SEQUITUR ACTIO QUA TIGURI ET BERNAE BASILRAE RELI-QUISQUE CHRISTIANAK CIVITATIS URBIBUS, QUANTUM AD SUBSTANTIAM PERTINET, UTIMUR.

166 Primo praedicatur satis longo sermone beneficium dei quod nobis per filium suum impendit, et trahitur populus ad eius rei cognitionem et gratiarum actionem. Eo finito, ponitur mensa ante chorum, ut vocant, pro gradibus, ea sternitur mantili,

ante chorum, ut vocant, pro gradibus, ea sternitur mantili, 167 imponitur panis azymus et vinum in crateras funditur. Deinde prodit Pastor cum duobus ministris, qui omnes convertuntur ad populum, ita ut Pastor sive episcopus in medio illorum stet non alia veste, quam quae vulgo usitata est honestis viris et

168 ministris ecclesiae. Tunc sic orditur Pastor alta voce, lingua vero non Latina sed vulgari, quo omnes intelligant quod agitur In nomine Patris et Fibi et Spiritus sancti.

Respondent ministri nomine et loco totius ecclesiae, Amen. Pastor, Oremus.

Nunc genua flectit ecclesia.

Omnipotens aeterne deus, quem iure universae creaturae colunt adorant et collaudant suum videlicet artificem creatorem ac patrem,

s) MS. Tur. e pro a. — t) MS. Turic. ante Adserimus in contextis babet, quae Bull. in marg. addit haecce; Hase est summa sententiae nostrae in Eucharistia.

da nobis miseris poecatoribus, ut cam laudom et gratiarum actionem quam unigenitus filius tuus dominus noster Iesus Christus nobis ad saciendum instituit, syncera fide poragamus. "Per eundem dominum nostrum Iesum Christum filium tuum qui tecum vivit et regnat u unitute spiritus sancti, dous, per omnia saccula sacculorum, doen").

Hie legit minister qui ad sinistram stat. Quod iam legitur 169 scriptum est in priore epistola Pauli ad Corinthios 11. cap. Convenientibus vobis in unum, non vo est ut dominicam coenam edutis, et caetera usque ad hunc finem, Non diiudicans corpus domini.

Tunc respondent ministri cum ecclesia, Laus Deo. Pastor, 170 Gloria in excelsis deo. Diaconus, Et in terra pax. Hypodiaconas w), Hominibus sana et tranquilla mens. Diaconus, Laudamus te, Binedicimus te. Et caetera usque ad finem huius hymni complentur alternis agentibus ministris, versum pro versu, ecclesia onnia intelligente, et prius admonita ut quisque secum quae dicentur in pectore loquatur ac reputet, in conspectu dei et ecclesiae. Diaconus dicit, Dominus vobiscum. Respondent ministri, Et cum spiritu tuo. Diaconus, Quae iam leguntur in Ioannis Evangelio, scripta sunt capite sexto. Respondetur, Gloria tibi domine. Diaconus, Sic locutus est Iesus: Amen amen dico vobis, qui credit in me habet vitam aeternam. Ego sum panis vitae. Patres vestri comederunt manna, et caetera usque ad hunc inem, verba quae vobis loquor spiritus et vita sunt. Post quae verba minister librum osculatur et ') dicit Pastor, Deo gloria, qui iuzta verbum suum dignetur nobis remittere universa peccata nostra. Respondent ministri, Amen. Pastor, Credo in unum deum. Diaconus, Patrem omnipotentem creatorem coeli et terrae. coans, Et in Iesum Christum filium eius unigenitum dominum nostrum, etc. usque ad finem symboli quod apostolicum vocant, quod periade alternis) recensent ministri alta voce atque prius hymnum Gloria in excelsis 2).

Pastoris invitatio ad coenam dinge celebrandam. Iam volumus, 171 charissimi fratres, iuxta ritum et institutionem domini nostri Iesu Christi, hunc panem edere, et hunc potum bibere, quae sic praecepit fieri, in commemorationem, in laudem, et gratiarum actionem huius quad mortem pro nobis passus est, quodque sanguinem suum, ad abluendum peccata nostra, effudit. Quocirca probet et interroget quisque seipsum iuxta verbum Pauli, qualem fiduciam ac certitudinem in dominum nostrum Iesum Christum habeat, ne se quisquam pro fideli gerat qui tamen fidem non habeat, et sic reus fiat mortis domini. Neque totam ecclesiam Christi (quae illius corpus

u) Amen om. MS. Turic. — v) MS. Turic. inde pro non. — w) MS. Turic. om. h. l. Hypodiaconus, et paullo post idem pro Diaconus habet. — x) Verha: minister librum osculatur et addidi ex MS. Tur. — y) etternis] MS. Turic. inter lineas add. vicibus. — z) Gioria in excelsis MS. Turic.; scilices Gioria in excelsis deo etc.

est) contemnat et subinde in eam peccet. Proinde in genua vos dimittite et orale, Pater noster qui es in coelis et caetera usque ad finem. Et cum ministri responderint Amen, iterum oreta) Pastor.

172 Oratio. Domine deus omnipotens, qui nos per spiritum tuum, in unitate fidei, in unum corpus tuum coagmentavisti, cui corpori tuo praecepisti, ut laudes et gratias tibi agant pro ea liberalitate acbeneficio, quod unigenitum filium tuum dominum nostrum lesum Christum pro peccalis nostris in mortem tradidisti, Da ut hoc tuum praeceptum ea fide impleamus, ne te infallibilem veritatem ulla mendaci simulatione offendamus aut irritemus. Da quoque ut tam sancte vivamus, atque tuum corpus, tuos filios familiamque tuam decet. Quo increduli quoque nomen et gloriam tuam agnoscere discant. Custodi nos, domine, ne nomen et gloria tua propter vitae nostrae pravitatem in contumeliam rapiatur. Sempti oramus, Domine auge nobis fidem, hoc est indubitatam fiduciam in Tu qui vivis ac regnas, deus in saecula. Respondent, Amen.

173 Deinde sic agit et verba sacra simul effatur Pastor:

Dominus Iesus, ea nocte qua tradebatur ad mortem, adcepit panem, hic accipit Pastor panem azymum in manus, cumque gratias egit, fregit ac dixit, Accipite, comedite: Hoc est corpus meum quod pro vobis traditur. Hoc facite ad commemorationem meam. Hie simul praebet Pastor panem ministris qui circum mensam stant, qui protinus cum reverentia illum accipiunt et inter se dividunt ac comedunt. Dum interim Pastor pergit: Similiter, postquam facta fuit coena, accepith) et poculum. Hic simul accipit Pastor poculum in manus, gratias egit ac dixit, Bibite ex isto omnes, hic calix novum testamentum in meo sanguine est. ()uotiescunque istud facturi estis, facite ad meam commemorationem. Quotiescunque enim () panem hunc comedetis, et de poculo isto bibetis, mortem domini praedicabitis, laudabitis, et gratias agetis, usque dum veniat.

Post hace circumferunt ministri azymum panem, et accipit quisque sua manu particulam de exhibito pane, et postea reliquam partem praehet proximo suo. Et si quis non vult panem sua manu contrectare, iam circumferens minister porrigit ei. Deinde sequentur ministri cum crateribus et praebet alius alii poculum dominicum. Ne abhorreat tua Maiestas ab isto accipiendi praebendique more, nam deprehensum est saepenumero, quod quidam qui temere d) consederant, qui tamen simultates ac odia prius inter se exercuissent, ex hac participatione sive panis sive potus,

animi impotentiam deposuerunt.

175 Iterum e) legit de suggesto alius minister ex evangelio Ioannis aliquousque, dum editur ac bibitur sacramentum corporis et sanguinis domini, incipit autem a tredecimo capite. Cumque cra-

a) MS. Taric. orat. - b) MS. Taric. om. accepit. - c) MS. Tar. Quotics enim cunque. - d) temere om. MS. Turic. - e) MS. Turie. Interim.

teres omnes sunt reportati, tunc sic infit Pastor, Procumbite in genus. Nam sedentes et tacite auscultantes verbo domini edimus et bibimus coenae sacramentum. Cumque omnes procumbunt infit inquam Pastor,

Laudate pueri dominum, Laudate nomen domini. Diaconus, Sit nomen domini benedictum ex hoc nunc et usque in saeculum. Hypodiaconus, A solis ortu usque ad occasum, etc. Et sic iterum alternis finiunt ministri hunc psalmum. Quem Hebraei perhibent a maioribus suis dici solitum a mensa. Post ista adhortatur Pastor ecclesiam his verbis;

Memores sitis fratres charissimi, quidnam iuxta Christi iussum iam simul gesserimus. Testati sumus enim ista gratiarum
actione quam ex fide peregimus, nos miseros quidem esse peccatores, sed mundatos corpore et sanguine Christi quae pro nobis
tradidit et effudit, sed et redemptos a morte sempiterna. Testati
sumus nos fratres esse: id ergo praestemus charitate, fide, et i)
officio mutuo. Oremus ergo dominum ut amaram eius mortem
sic alto pectore teneamus, ut quotidie peccatis quidem moriamur,
omnibus autem virtutibus sic fulciamur ac crescamus, gratia et
munere spirilus eius, ut nomen domini in nobis sanctificetur,
proximus autem ametur et iuvetur. Dominus misereatur nostri et
benedicat nobis, illuminet vultum suum super nos et misereatur
nostri, Amen.

Oratio. Pastor iterum orat: Gratias agimus tibi domine 176 pro universis donis et beneficiis tuis, qui vivis ac regnas Deus per omnia saecula saeculorum, Amen. Pastor: Ite in pace. Amen. Deinde digreditur ecclesia.

Hic vides, cordatissime Rex, quantum ad substantiam per 177 tinet nihil deesse, quod ad Eucharistiae iustum apostolicumque usum requiritur. Abesse autem quaecunque suspecta sunt quod ab avaritia sint importata. Quod si quis queratur non licere nobis, nova formula uti, etiamsi erratum sit nonnihil in Missa. Cum enim hoc audeamus, haud secus esse quam si quis in regno aut urbe, neglectis legibus publicis, privatas sibi leges sanciat quibus vivere dum pergit reliquos in tumultum ac perduellionem coniicit, unde nos iure haereticos vocari. Posse enim errores aliquandiu, etiam Apostolorum exemplo tolerari, donec publicus ecclesiae senatus aliud statuat. Is quaeso consideret longe distare hanc regnorum aut urbium legumque similitudinem a divinis legibus, a veritatis et fidei libertate, et ab ecclesiae iure. Quicquid 178 enim humanae leges iubent ad rerum externarum compositionem ac ordinem facit, sed quod divina lex praecipit, sic stringit conscientiam ut protinus atque divinam voluntatem intellexit, se

f) particulam et addidi ex MS. Tur.

ipsam suo iudicio damnet, ni adsentiatur et obtemperet. Per legem enim cognitio peccati. Et quanto magis deprehenditur in spiritum sanctum peccari, tanto minus potest conscientia adquiescere 179 ac tolerare creatoris contumeliam. Cum ergo spiritu sancto magistro didicerimus, unicam esse et a solo dei filio factum oblationem, et illud primis ecclesiae nominibus subindicaverimus, quo quicquid erreturs) corrigatur, et illi magis ac magis contra veritatem non iam pugnent sed etiam saeviant, non debuit vi occupata pontificis potentia obstare quo minus quisque veritatem tueretur atque filii dei ignominiam eliminaret. Nam quae ista esset, malum, ratio, talem morari pontificem ecclesiae, qui, quo fit et constat ecclesia, non revereretur? Constat autem ecclesia fide in deum iuxta illius verbum. Cum ergo ille verbo dei non credat, 180 quomodo potest ecclesiam moderari? Deinde anne potest fides ad hominum rationem incrementum aut moram capere? Anne cum dominus dixit, Quaecunque vultis ut vobis faciant homines, facite eis eadem, cunctari licet quo minus recipias legem istam, donec primates recipiendam censeant? Et haec certe lex ad humana tantum pertinet, cum filium dei offerre, in deum ipsum contu-

181 melia sit. Postremo, ius ecclesiae est pro spiritus divini instinctu credere et vivere, iuxta Pauli verbum, Spiritum nolite extinguere. Quis enim non ex templo indulgentiarum nugas explosit ut ementitum h) commentum esse intellexit? Non expectat fides alterius iudicium, sed suo consistit. Ea ergo cum videt graves istas in dei filium blasphemias, sentit eas non esse tolerandas, sed ita aut abolendas esse aut fugiendas ut quam primum id fieri possit

182 arripiat. Sic ergo apud nos est abolita papistica Missa, desertione et ) defectione. Cum enim populus ab ea, cognito errore, profugeret, sacrificuli pars abhorrerent, pars vererentur impetum vulgi, sic deserta est Missa primum ut necesse habuerimus prospicere de simplici Christianaque formula: ea cum perfecta esset, indixit senatus urbis nostrae collationem et nobis et Episcopis Romanensibus. Eorum docti cum venissent, negabant licere sibi conferre de re tam ardua extra concilium (cum tamen post triennium collationem Thermopoli ipsi summa cum corruptione indixerint); senatus ergo noster auditis quae ultro citroque adferebantur ex divinis scripturis atque scriptoribus censuit neminem esse cogendum, neque ad agendum neque ad audiendum Missam. Cum deinde pecuniae corruptela res tentaretur a Romanensibus, coeptum est violentius contendi, qua re coactus Illustrissimus senatus decrevit: Missam in perpetuum in urbe nostra, Papistico more nullus celebrato, nisi scripturis sacris illam adserverit dignam esse quae 183 servetur. Sic inquam abolita est papistica Missa, et instituta coena dominica. Secuti sunt exemplum nostrum multi per Germaniam

g) Ms. Turic. erratur. - h) Ms. Turic. mentitum. -- i) Ms-Turic. ac.

principes, nobiles, populi, urbes, et per orbem privati innumeri sacerdotes, Monachi, Magistratus et privati homines. Nihil ergo praeter rationem apud nos factum est, nihil praeter oraculorum divinorum autoritatem, quibus freti intrepide stamus adversus omnes issultus, certi quod qui a nobis stat fortior est contraria virtute quacunque. Sed Missam missam facimus, tuamque Maiestatem plurimum in deo valere optamus 1).

Finis.

k) tuamque... optamus] MS. Turic. ne tuam maiestatem pertacdeat, et ad alia perginus. Scilicet MS. Turic. appendicem de Eucharistia et Missa alio loco habet, vid supra §. 130. Sed Bibliander postea variantem scripturam Bullingeri in marg. adnotavit.

- 5.

## BEfanthnus

onfere henligen Chriftenlichen gloubens, wie es bie fylch zu Bafel halbt.

corde creditur ad iusticiam, ore autem fit confessio ad salutem. Rom. 10.

WSTr Abelberg Menger Burgermeister, vnd Rath ber Statt Basel wunschend allen und neben, unsern Burgern, hinderfaffen unnb vermandthen, Geiftlichen und Weltlichen, Eblen unnd Unedlen, in unfer Statt vnnb Landschafft Bafel wonhafft, frib, gnab vnb Barmherzigfeit, von GDIT unferem himelfchlichen 1) vatter, und reine erfanthe nus JESU CHRISII, vnsers einigen Heylands, Bnb thund uch barby zeuernemmen, Demnach wir, im vergangnen Kunffzehenhundert, neun vnnd zwentigften jare, allerlep migpruch, jrtung vnnb vermanbthe 2) GDTIES dienst, die sich on grund gottlicher warheit, in der kilchen ChRISII, ju straaff vnserer funden, ingeriffen, vf fonderen anaben bes almechtigen, nach anleptung fpnes hepligen worts, eintwebers gar abgethan, oder gebeffert. Und fibhar bie gefunden leer ChRE SIJ, uch vnfern vnderthanen, pur, rein vnd flar, truwlich vnd emfigtlich vertunden und furtragen laffen, Befinden wir (Gott hab lob) bas vnfer pflangen ond mefferen nit vergebens gemefen, fonder vß ben genaden des allmechtigen, die erkanthnus GDTTES, rychlich by uch jugenommen, wollichs vne am bochften erfrowen thut, Bnd fo bann vne, umern Chriftenlichen Dbern, bamit in erkanther gottlicher warhent, fürgefaren, ernstlich pnzesehen geburen will, Habend wir vy rechter Chriftenlicher liebe, vne vnd allen gleubigen zu epner fterdung, ond ben schwachen vnerbuwenen jum troft, fur not ond gut bebacht, Das by bifen fcmåren, wiberwertigen und gefarlichen gyten, in benen, wo muglich, ouch die vfferwolten, von der warheit GDI IES abgewendt vad verfürt werden mochten, Wir vne mit uch, vnnb jr mit vne, vnfere heiligen Chriftenlichen gloubene, wie wir ben, vi bem reinen Gottes wort erlernet, vnb in vnfer kolchen taglich leeren lond und haltend, offentlich bekennen, Damit wir vor SDEE

<sup>1)</sup> C et D: himmelischen. — 2) Ochs perperam: verwandte, (Bers wandt i. e. verwendet, verdrehrt.)

vuserem himelschlichen vatter burch ChRISIUM unsern behalter ben wir ve finen gnaben bie verpehend 3), auch bekanth werbend, Und onsere widerwertigen, mann fp mit GDTIES forcht vrtheplend, boch einmal faben mogend, bas wir nit (wie man uns 4) zicht) von GDT TES warhept, vnd ber kplichen ChRISIS ab getreten, sonder ber stimm ChRISII vnfere hirten gehorfamend, vns mit verlasfung ber jngerifinen irsalen, erst recht mit ber tolden Congox3 verein-baret, Bnb mit allem bem, so ber gefunden leer Congox3 jugegen ftadt, nit gemeinschafft habend, Db fp villicht, hinfur ires lafterens abzestan, und ben Son Gottes wie uns ber Batter beuolhen, gehoren, anad erlangen mochtenb. Sarumb habend wir die fubftang, unfere hepligen gloubens, in dig volgend bekantnuß, Co wir hiemit vor GDIE und der welt, offentlich veriehend 5) begriffen, und umb beffern verstands willen, die mitthellenden ort Biblischer fcrifft, eins theple darneben verzeichnen laffen. Det allmechtig Gott, wolle vns allen, fin heiligen gloubens meeren, und bas, fo er in uns angefin= gen, burch fin gutte, gu hepligung fines namens, und heil unferer Seelen, gnedigklich vffuren. Und volget in bem namen Gottes, die befanthnus vnfere Chriftenlichen gloubens.

### Von Gott.

WIr gloubend in Gott ben Vatter in Gott ben Son, in Gott ben heitigen Geist, ein heitige göttliche Drisattigkeit. Dry personen, vnd ein einigen ewigen allmechtigen SDAX, nach dem wesen und substant, Und nit den Gött, Wir gloubend auch de GDAX alle ding erschaffen hab durch sin ewigs wort, das ist, durch sin eingebornen Son, und alle ding vssenthalte und bekrefftige durch synen geist, das ist, durch sin krafft, darum dann GDAX alle ding fürsicht und regiert, wie er sp erschaffen hat.

Symbolum commune. Der gemein gloub. Diss wirt bewisen vss der gantzen gschrifft alts vnd nüws Testaments von vilen orten.

Gen. 1. Joan. 1. 1 Chroni. 29. Act. 2.

Dannenhar bekennend wir bas GDEE vor und ee, er bie welt erfchaffen, alle bie erwolt habe, bie er, mit bem erb, ewiger seligkeit begaben will.

Rom. 8. 9. 11. Ephe. 1.

## Bon bem menschen.

Bekennend wir, das der mensch im ansang, nach der bildnuß, SDTTES GERECHTIKETT vnnd HEJLJEKET, von Gott

<sup>3)</sup> i. e. bejahen, bekennen. — 4) MS. "wie man uns falfchlich gicht," sed falfchlich postea deletum est. — 5) i. e. bejahen, bekennen.

recht gemacht, Er ist aber, mutwillsklich gefallen in die sund, burch welchen faal di gant menschlich geschlecht, verderbt, der verdamnuß vnderworffen worden, ouch vnser natur geschwecht, vnd in ein solche neugung zu sunden kommen, das, wo die, durch den geist GOTTES, nit widerbracht, wirdet, der mensch von jm selbs, nut guts thut noch wil.

Gen. 1. Ephe. 4. Gen. 3. Gen. 5. Rom. 5. 1 Cor. 15. Ephe. 2. Gen. 6. et 8. Joan. 3. Rom. 3. Psal. 142. Ephe. 2.

## Sorg Gottes über vns.

Bnb wiewol ber mensch burch solchen faal, ber verbamnus vnbersworffen, GDATES vnand worden ift, pedoch hat Gott, die sorg über das menschlich gschlecht, nie von im gethan, des sind gezügen die Patriarchen, die verheissungen vor und nach dem Sündsluß. Item das gesat von Gott, durch Mosen gegeben, und die heiligen Prospheten.

Rom. 5 6). Gen. 12. 14. 15. etc. Gen. 3. 21. 26. 28.

## Bon Christo Barem Gott.

Gloubend wir vnb bekennend restenlich, das vns Christus ber 3pt, so hie zu verordnet, nach der verhepsjung Gottes, vom Batter gegeben, vnd also das ewig göttlich wort, slevsch worden spe, dz ist, dz der SOATES, der menschlichen natur, in ein person verseindart, unser bruder worden ist, uff das wir durch jun teplhafftig wurden, des erbs GOTTES.

Matt. 1. Luc. 2. Joan. 1. Philip. 2. wir hand einen vatter Gott namlich mit Christo, Matt. 6. Rom. 8. Heb. 2.

Disen IESUM CHRISTUM, gloubend wir empfangen sin, von dem HEJEZGEN GEZGE, Goboren von der reinen?) understedten juncktowen MANIEN, Gelitten under Pontio Pilato, gescrübiget und gestorben für unsere sünd, und also mit einer sin selbs uffopfferung, GDIE unserem himelschen vatter, für unsere und aller gläubigen sünd, gnug gethan, und uns mit im versünt, Bind also mit sinem tod, triumphiert und überwunden haben, die welt, den tod, und die hellen. Darzu nach dem sleisch begraben, Abgestigen zu den bellen, am dritten tag ufferstanden von den todten, Bind als er sollichs gnugsam bewert, mit ihb und seel, uffgesaren sin gen himmel, Da sitt er, zu der gerechten, das ist, in der herligkeit, GDIE sines himelschilchen Vatters, Bon dannen er kunfftig ist zu richten die läbenzbigen und die todten, Er hat auch sinen jungern (wie er verheissen)

<sup>6)</sup> In exemplo Turicensi ed. princ. adscriptum est: Gen. 2.

<sup>7)</sup> In MS. etiam ewigen legebatur sicut in Reformationis ordine, eat tamen deletum.

finen beiligen Gelft, in ben wir, wie in ben Batter vnd in ben Son gloubend, gesendet.

Matt. 1. Luc. 2.

Bezügend alle Euangelisten.

Matt. 20. 6. Ro. 5. 1 Cor. 15. 1 Pet. 2. Heb. 9. 10. Ro. 9. 1 Pet. 3. Jo. 16. Philip. 2, Coloss. 2. 1 Cor. 15. Mar. et Luc. ultimo. Act. 1. Mat. 26. Ephe. 1. Col. 3. Heb. 1. 10. 12. Act. 2.

## Bon ber kylchen.

Wir gloubend ein heilige Christenliche kylch, bas hit, gemeinschafft ber heyligen, die versamlung der glöubigen im geist, welche heylig vnd ein der Gonzacz ist, in deren alledie durger sind, die da warlich veriehend, di IhESUS spe CHRISTES das lämlin GOTTES, so da himnimpt die fünd der welt, vnd ouch durch die werd der liebe solchen glouden bewerend.

Matt. 16. Ephe. 1. 5. Joan. 3. 2 Cor. 11. Ephe. 5. Heb. 12.

Joan. 1. Gal. 5.

In biser kylchen brucht man einerlen Sacrament, Nemlich ber Touff, in ingang der kylchen, Bnd des Herren Nachtmal zu siner zyt, in nachgendem laben, zu bezügung des gloubens und bruderlicher liebe, wie dann im Touff verheissen ist.

Matt. 3. 28. Act. 2. 16. Col. 2. Matt. 26. Mar. 14. Luc. 22.

1 Cor. 11.

Dife Christenliche tolch befloßt fich, die band des fribens und ber liebe, mit eynigkeit zehalten, barumben fp, mit den Seckten und ordens Reglen, so uff underscheidung der tag, spoß, kleyder, unnd kylchen gespreng geset, thein gemeinschat hat.

Rom. 12. Ioan. 15. 1 Ioan. 3. 4.

# Bon bem nachtmal. vnfere herren.

Bekennend wir, bas der Herr IESE, fin hepligs Nachtmal pngeseth hat, sin hepligs lpden, mit dandsagung zubetrachten und sinen tod zeuerklinden, ouch Christenliche liebe und einsteht, mit warem glouben ze bezügen.

Luc. 22. 1 Cor. 11. 1 Cor. 10.

Bud glich wie in dem Touff, darinn uns die abweschung von den sünden, die doch allein der Batter, Son, und heilig geist, vörlcheten müßend, durch den diener der kilchen, angedotten, blydt war wasser. Also ouch, in des Herren Rachtmal, in dem uns, mit des Herren brot und tranck, sampt den worten des Nachtmals, der war lyb, und das war blut CHRISTI, durch den diener der kylchen fürbildet, und angebotten würdet, blydt brot und win.

Ein starck glichs wider den fyand der warheit.

Joan. 6.

Dann es ye ein geistliche spiss ist darumb sy von der gloubigen Sel

wir gloubend aber vestigklich, bas ChRIGEBS felbs fpge bie fpf ber gloubigen Seelen jum ewigen laben, und bas unsere Seelen,

burch ben waren glouben, in ben crutigigten ChRISRW, mit bem flevich und blut ChRISELI gesposet, und getrenct werben. S. bas wir fines lybs, als unfere einigen houbts, gliber, in jm, und er in vns labe, bamit wir am jungften tag, burch jn, vnb in jm, in bie emigen fromd und feligfeit vfferftan werbend. Darumb fo bekennend wir, bas ChRISTUS in sinem henligen Nachtmal, allen benen, bie ba marhafftigklichen gloubend, gegenwurtig fpe. S.

.§. Dz ist, die selen werden ersettiget, starck vnd mechtig, zufriden vnd ruwen-gesezt, frölich vnd wacker zu allen dingen, wie von der lyplichen spiss der lyb, vnd wirt der mensch ein geistlich glid des geist-

lichen lybs Christi ).

Jean. 11. Ephe. 1. 4. 5. Col. 1.

.§. Sacramentlich, vnd durch betrachtung des gloubens welcher den menschen in sinen gedancken hinnuff gen himel lupfit, nit aber Christum nach der menscheit von der gerechten Gottes herab zücht.

Bud schliessend aber ben natürlichen, waren, wäsenlichen lyb Chngen, ber von Marien ber reinen 9) jundfrowen geboren, für ons gelotten und off gefaren ift zu ben himlen. S. nit in bes berren brot noch trand. Darumb wir ouch ChRISXWM, nit in bifen zeis chen brot und wins, die wir gemeinlich Sacramenta bes lobs und bluts CHRISIS, nemmend, Sonder in den himlen, by der gerechten GDEE des vaters anbettend, baber er funfftig ift zu richten die leben= bigen vnnb bie tobten.

Act. 1. 7. Col. 3. Hebr. 1. 10. Act. 3. 1 Timo. 4.

#### Won Bruch bes. Bannes.

And biewpl fich aber, bas vufrut ber kylchen Christi vermuschet, so hat Christus siner kylchen gewalt geben, follich vnkrut, wann sich bas burch volidenliche lafter und fund, wider bes herren gebott, hers für thun wurde, zebannen, damit die kilch jr geftalt, souil moglich, on masen 10) behalte, Der vrsachen wir ben Bann, in unser kylchen bruchend.

Mat. 18. 1 Cor. 5. (2) Thesa, 3. (2 numerus deest in ed. pr.) 1 Tim. 1.

Es bannet aber bie Christenliche tolch, nit bann umb befferung willen, Darumben fp bie gebannten nach, bem bie jr ergerlichs laben abgestelt, und gebessert, mit frouden wiber vffnimpt. 2 Cor. 2. 1 Tim. 1.

### Bon ber Oberfeit.

Es hat ouch GDTI 11), der Oberkeit, finer dienerin, das schwert und hochsten vfferlichen gewalt, suschirm ber gutten, reach und straaff ber bofen beuolhen, Darum ein nebe Christenliche Oberkept, in beren

<sup>8)</sup> Haec et quae sequitur glossa margin. desunt in C. - 9) Etiam hic prima recensio MS. exhibet "ewigen." - 10) Flecten, Macula (ap. Helvet. Mejen). - 11) Quod in MS. a prima manu positum fuit Christi nomen deinde deletum est.

zal, wir zesin begeren, all je vermögen bahin richten fol, bas by jren vnderthanen, ber nam GDTXES gehepliget, sin Rych erwiteret, vnd sinem willen, mit ernstlicher vfrutung ber lastern, gelebt werbe.

Rom. 13. 1 Pet. 2.

Diss ampt ist der Heidnischen oberkeyt ye vnd ye beuolhen gsin, wieuil me sot es der Christlichen Oberkeit beuolhen sin, einer waren stathalterin Gottes?

## Bon glouben vnb werten.

wir bekennend nachlassung der sünden, durch den glouben in ISSM CHRISTRM ben Crützeten, And wiewol diser gloub, sich one underlaß durch die werd der liebe übt, harfür thut, und also bewert würdet, pedoch gebend wir die gerechtigkent und gnugthugung für unsere sünd, nit den werken, so des gloudens frücht, Sonder allein dem waren vertruwen und glouben, in das vergossen biut, das lämbtin Gottes, Dann wir fry bekennend, die uns in CHRISTD, der da ist unser GERECHIIGREII, HEILSMIG, BBISSMIG, BBISS, BBURHEII, BBISSPEII, und LUEBEN, alle ding geschendt spend. Darumb die werd der glöubigen, nit zu gnugthüung jeer sünden, sonder allein darumb geschend, das sy damit Gott dem herren und die grosse gutthath, und in CHRISTL bewisen, sich etlicher maß dandbar erzeigend.

Mat. 2. Mar. 10. Luc. 7. Joan. 3. 5. 6. etc. Rom. 3. 4. 10. Galath. 2. ubique. Rom. 3. 10. Gal. 2. Hphe. 2. 1 Cor. 1. Ro. 3.

Bph. 2. Jo. 14.

Danckbarkeit stat in wider gelten der empfangnen güttathen, nun kan man Got nüt widergelten, dan er nüt tzit manglet, so sicht man vif sin anfordern. Dises ist glouben vnd werke der liebe. Den glouben fordert er im selbs, die liebe den ebenmenschen.

## Bom jungften tag.

Gloubend wir, das ein jungst gericht, an welichem offersteung des steische sin werde, Da ouch ein veder von Christo dem richter, empfahen wurdet, nach dem er hie im laben sich gehalten, Namlich das ewig leben, wann er vß warem glouben, mit vngefarbter liebe, die frucht des gloubens, das sind die werd der gerechtigkeit, gewürckt, Bnd das ewig feur, wann er on glouben, oder mit gedüchtem glouben on liebe, auts oder boses begannen hat.

ben on liebe, guts ober boses begangen hat.

Matth. 24. 25. 2 Tim. 4. Rom. 2. 2 Cor. 5. Joan. 5.
Guts verstand nach dem vrteil der menschen.

#### Von gebott vnd nit gebot.

Bekennend wir, das glicher wyß, wie niemand gebieten mag, die ding, die CHNSSEBS nit gebotten hat, Also mag ouch niemands verbieten, das er nit verbotten hat, Der vrsachen wir die oren bicht, die vierzig tägige Fasten, Der heiligen Fyrtag, und was der glychen von den menschen vffgebracht ist, ongebotten, Bnd hingegen die Priesster Ee, unuerbotten halten.

Es stat, Hörend in Mat. 47. Luc. 9. Deut. 18. Acto. 7.

Bnd noch vil weniger/mag pemands erlouben, das Gott verbotten hat, Darumb wir die vereerung und 12) anruffung der abgestorbnen .S. hepigen, die vereerung oder offrichtung der boldern, und was der glichen ist, verwerffend. Bnd hinwiderumb mag niemands verbieten, was Gott erloudt hat, Der vrsachen wir die spos, mit dancksagung genieffen, unverbotten haltend.

Er spricht, Ich bin der Herr üwer Gott. Leuit. 18. Deut. am 10. redt er durch Mosen Der Herr üwer Gott ist ein Gott aller Götter, vnd herr über alle herren, ein grosser Gott, mechtig vnd schrecklich, etc. Darum was er verbotten hatt, wer wolten das vnder sinem geschöpffe

han zuerlouben?

.§. Die wir aber sunst bekennend by Gott sin, mit Christo regieren in ewickeit, dorum das sy Christum bekent hand mit wort vnd werken, als iren heiland, erlösung, vnd gerechtikeit on alles zu thun menschlichs verdiensts. Vas dem wir ouch sy brisend vnd hoch lobent als die begnadeten von Gott, vnnd ietz erben des ewigen richs, doch als zu der err. Gottes und Christi 13).

## Biber ben jrthumb ber Biberteuffer.

Wellend wir vos heptter entschlossen han, das wir die frombben irrigen leeren, da dise Rottengeister under andern verdampten opinionen und bosen meynungen ouch sagend Das man die kinder (die wir nach bruch der Apostlen, der ersten kilchen, und vß dem, dz der Touff an stat der Beschnidung ist, toussen land) nit teussen. Item und das man in kheinem faal Epd schweren möge, ob es glich die eer GDTACS, und liebe des nechsten erforderend. Bind das die Oberkent nit möge Christen sin, Jusampt allen anderen leeren, die der gesunden rennen leer ISSB CHRISTZ zugegen stand, nit allein nit annemend, sonder als ein grüwel und lesterung verwerssend.

Kyd sol man schweren zu siner zyt, dann Gott hats geheissen im alten Testament, im neuwen ists von Christo nit verbotten. Christus, ouch die Apostel haben selbs geschworen.

Oberkeyt ist dann erst recht obrrkeyt, wann sy recht Christenlich ist

Bu letst wellend wir dig onser bekanthnus, dem orthepl gottlicher Biblischer schrifft onderworffen, ond ons darby erbotten haben, ob wir vs angeregten hepligen schrifften, etwas bessern berichtet, da wir veder zot, GDEA ond sinem heiligen wort, mit groffer dancksagung gehorssamen wellend. Actum in onserem gesessen Rath, off Mitwochen ben ein ond zwenhigsten tag Januarij, im jar nach der geburt ChRISTE onsers einigen heplands, gezelt Tusendt, Fünfhundert, vier ond dryffige.

Heinrich Ryhiner, Rathschrisberder Statt Basel 14).

<sup>12) &</sup>quot;Bereerung pub" deest in C et D; sed C habet "bie Aurufung bes Fürbitts." — 13) Deest jam in MS. et in omnibus posterioribus editionaibus. — 14) MS. Centidus Rubiner, Senatus Basiliensis a Secretise

#### ABTICULI

## CONFESSIONIS BASILEENSIS.

De quorum δοθοδυξία et veritate, S. S. Scripturae consentanea, Deo Gratiose Favente, in schola theologica Academiae Basileensis: praesidibus, alternatim, S. S. theologiae, Doctoribus et Professoribus ordinariis tribus, Theodoro Zvingero, V. T. Profess. Facult. Theol. p. t. Decano. Sebastiano Beckio, N. T. Profess. eiusdemque Facultat. Seniore. Iohanne Buxtorfio, Locor. Commun. et Controversiar. Theolog. iuxtaque Linguae Sanct. Profess. Placida συζητήσω conferetur, Disputationibus Hebdomadariis, quae in posterum diebus quibusque Iovis, horis pomeridianis, a prima usque ad tertiam in gratiam Studiosorum, cum indigenarum, tum peregrinorum et restaurabuntur et continuabuntur. Corde creditur ad iustitiam, ore autem fit confessio ad salutem. Rom. c. 10. v. 10. Anno 1647.

#### GREGOR. NAZIANZENUS.

Sacra Theologia et Religio res est simplex et nuda; sine magno artificio Divinis constans testimoniis: quam tamen prave quidam convertunt in Artem difficillimam.

### LECTORI SALUTEM.

Beatus Apostolus Paulus iubet nos έξαγοράζεσθαι τὸν καιρόν, redimere occasionem. Hanc quaerit, non negligit, solers industria. Eandem nunc temporis suppeditat seges, nonnihil accrescens, Studiosorum S. S. Theologiae, quorum cum vota, atque sperata studia, nos solicitent ad frequentiores exercitationes, et συζητήσεις Theologicas; haud difficulter eis gratificandum duximus. Ac quia Confessio nostra Basileensis, ἐποτύπωσιν exhibet τῶν ὑγιυνόντων S. S. Scripturae λόγων; hanc potius, quam aliam, materi n nunc temporis deligere, operae pretium duximus. Haec κατ ἐπιτομήν

pangit praecipua Religionis Christianae et reformatae capita. Haec testimonium est guagovlas nostrae cum S. Scriptura, Confessione Helvetica, aliisque Confessionibus Ecclesiarum, yvnolog reformatarum. Hanc umbonis instar, opponimus Diotrephis, τοῖς ξξ ξοιθείας, quibus volupe est, Ecclesiis nostris adspergere varias errorum, haereseon ac blasphemiarum maculas; quas ruspantur passim in scriptis particularibus, torquendo ea àua9 éotepov pro lubitu, insuper habitis Ecclesiarum nostrarum publicis Confessionibus. Haec denique κειμήλιον est spirituale ac pretiosum, (quo elogio eam beatiss. memoriae Antecessor noster D. Doct. Ich. Iacobus Grynaeus, olim in frontispicio cohonestavit) non grandine, sed pondere et virtute aestimandum. Confessio haec primum dia uslayog, Ann. MDXXX. in Comitiis Augustanis exhibita: ut coueva sit decantatae Confessioni Augustanae. Subinde, quinquennio nimirum post Reformationem Ecclesiae nostrae, Ann. MDXXXIV. praelum primum subiit, cusa semel, iterumque recusa: diligenter tamen ex Originali archetypo adspersis marginalibus notis et glos-Postea, nescio qua versura, requiescentibus in Domino, B. Oecolampadio, fulgentissima Ecclesiae nostrae lampade, eiusque uti in noqootasla Ecclesiae, ita in Doctrina orthodoxa, fideli et constanti Successore, Osvvaldo Myconio: reiterata Germanica editio, inductis atque expunctis marginalibus notis, nudos, ac veluti exarmatos, et ab ingeniis equicis, in variam partem, praesertim de S. Coena, tortiles exhibuit articulos. Quos nunc placuit, decenti sua, uti verilate, ila antiquitate, vestitos, omnium oculis, ex veteribus ağıonlotois, manuscripto partim, partim impressis exemplaribus, optima fide subiicere, et Studiosam Iuventutem ad Thesauri huius, tanquam medullae totius Verbi Dei, diligentem έξετασιν invitare. Hinc distinximus quoque, peculiaribus διαστολαίς, Disputationum numerum ac seriem. Speramus, quod optamus, bonos et cordatos quosque, suo nutu et adplausu, optimo nostro instituto favituros. Deum vero pacis et veritatis oramus, ut caelitus affundat suam benedictionem, et praeclarum hoc Consessionis, quam de novo iterum expromimus, depositum, in Ecclesia et Academia Busileensi in temeratum proporro conscruet. Coniugimus vota nostra pro Ecclesiarum Reformatarum, in Helvetia, Germania, Belgia, Gallia, M. Britannia, Polonia, Ungaria, Transylvania, alibique locorum, sub vexillo Crucis Evangelicae, contra Satanam, Antichristum, eiusque Satellites militantium, pace et tranquillitate. Det nobis omnibus benignus Deus, ut, to Ev poovoovtes, caveamus deinceps ab omni καινοδοξίας et έτεροδοξίας fermento, quo passim locorum, Satunae quidem eiusque ministrorum astu, ast Dei iusto iudicio, turbantur et lacerantur Ecclesiae. Custodiamus την καλην παρακαταθήκην per Spiritum S. qui idem nos quoque per fidem, quam, Maiorum qc Heroum nostrorum Symbolo praesente, contesserumus alque ad posteritatem nostram gratulabundi transmittimus; sua potentia custodiat, ad salutem expectalissimam, et triumphum

ex omnibus hostibus nostris, in adventu glorioso, et revelatione Filii Dei . Domini nostri IESU CHRISTI. Amen. Perscript. Basileae d. 17. Sept. Ann. Salutis reparat. MDCXLVII.

## CONFESSIONIS BASILEENSIS

#### Articulus I.

#### D E 0. n E

Disputatio I.

#### DE DEI NATURA.

Symbolum commune.

Credimus in Deum Patrem, in Deum Filium in Deum Spiritum SANGRUM, Sanctam Divinam Trinitatem: tres Personas, et unum aeternum omnipotentem Deum, secundum essentiam et substantiam; et non tres Deos \*).

\*) Probatur hoc ex multis locis totius Scripturae Keteris et Novi Testa-

## Disputatio II.

#### DE CREATIONE ET PROVIDENTIA.

Credimus etiam, Deum omnia creasse 1) per Verbum suum aeternumb); id est, per suum unigenitum Filium: et omnia sustentare ac vegetare c) per Spiritum suum, id est, Virtute propria, ideoque Deum omnia d), sicuti creavit, providere et gubernare.

a) Gen. 1. v. 1. et seqq. In principio creavit Deus coelum et terram etc. b) Joh. 1. v. 3. Omnia per hunc Sermonem facta sunt, et absque eo

factum est nihil, quod factum est.
c) 1 Chron. 29. v. 11. 12. Tua est, o Jehova, magnitudo et potentia, et gloria, et acternitas, imo omnia in coelo et in terra: tuum est, Jehova, regnum, ut qui extollis te supra omnia in caput. Nam divitiae et gloria a facie tua sunt, et tu dominium habes in omnia: în manu tua vis et potentia, in manu, inquam, tua est, magnificare et corroborare rem quamlibet.

d) Actor. 2. v. 23. Christum, definito illo consilio et praecognitione deditum, quum accepissetis, manibus sceleratis cruci affixum interemistis.

## Disputatio III.

#### DE PRAEDESTINATIONE.

Hine confitemur, Deum, ante quam Mundum creasset, eob omnes elegisse, quos haereditate aeternae salutis denare vulte).

e) Rom. 8. v. 29. 30. Quos praescivit, etiam praedestinavit: quos praedestinavit, eos etiam vocavit: quos vocavit, eos etiam instificavit: quos sutem iustificavit, eos etiam glorificavit. Et cap. 9. v. 11. 12. 13. Non-dum natis pueris, quum nihil fecissent boni vel mali, ut praestitutum illud Dei, quod est secundum ipsius electionem, id est, non ex operilliud Dei, quod est secundum ipsius electionem, id est, non ex operibus, sed ex vocante, firmum maneret; dictum est ei: Maior serviet minori, sicut scriptum est: Iacobum dilexi, Esavum autem odio habui. Est cop. 11. v. 5. Ita igitur et hoc tempore reservatio secundum electionem gratuitam facta est. Est v. 7. Quod requirit Israël, hoc non est adeptus: sed electi adepti sunt, reliqui autem occalluerunt.

Ephes. 1. v. 4. 5. 6. Sicut elegit nos in ipso ante iactum Mundi fundamentem, ut simus sancti et inculpati in conspectu eius, cum charitate. Qui praedestinavit nos, quos adoptaret in filios, per Iesam Christum, in sese, pro benevola voluntate sua; ad laudem gloriosae suae gratiae, qua nos gratis sibi acceptos fecit in illo dilecto.

gratiae, qua nos gratis sibi acceptos fecit in illo dilecto.

## Articulus II.

### HOMINE.

## Disputatio IV.

### DE STATU TUM INNOCENTIAE, TUM MISERIAE HOMINIS.

Confitemer, Hominem ab initio secundum Dei imaginem a), institiam et sanctitatem b) integre factum. Est autem sua sponte lapsus in peccatum e), per quem lapsum totum Humanum genus corruptum, damnationi obnoxium factum est d).

a) Gen. 1. v. 17. - Creavit Deus Hominem ad imaginem suam : ad imaginem Dei creavit illum, masculum et foeminam creavit illos.

b) Bphes. 4. v. 24. Induite novum illum Hominem, qui secundum Deum

conditus est, ad iustitiam et sanctitatem veram.
c) Genes. 3. v. 6. Vidit Mulier, quod bona esset arbor ad vescendum, quodque desiderabilis esset oculis et concupiscibilis arbor ad intelligendum: et tulit de fructu ipsius, ac comedit, deditque etiam Viro suo se-

cum, et comedit.
d) Gen. 5. v. 3. Vixit Adam 130. Ann. genuitque ad similitudinem suam, ad imaginem suam, Filium, et vocavit nomen eius Seth. Rom. 5. v. 12. Sicut per unum Hominem peccatum in Mundum introlit, ac per peccatum Mors: et ita in omnes homines Mors pervasit, in quo omnes peccaverunt. Et postea, v. 15. Unius illius offensa multi mortui sunt. Et v. 16. Κρίμα ἐξ ἐνὸς ἀμαρτήσαντος εἰς κατάκριμα. Id est, reatus est, ex unius, qui peccavit, offensa, ad condemnationem. Et v. 17. Per unam illam offensam mors regnavit per illum unum. Et v. 16. δὶ ἐνὸς Κρίμα ἐξ ἐνὸς ἀμαρτήσαντος εἰς κατάκριμα. παραπτώματος, εlς πάντας άνθρώπους, εlς κατάκριμα: per unam offen-sam reatus venit in omnes homines ad condemnationem. Et v. 19. Per illam inobedientiam unius illius Hominis, peccatores constituti sunt multi, 1 Cor. 15. v. 21. 22. Quia per Hominem Mors, per Hominem quoque Resurrectio mortuorum. Sicut enim in Adamo omnes moriuntur, ita et in Christo omnes vivificabuntur. Epies. 2. v. 3. Bramus natura filii irae, ut etiam reliqui.

## Disputatio V.

## DE PECCATO ORIGINALI, ET SERVO HOMINIS ARBITRIO.

Etiamque natura nostra vitiata est, atque in tantam propen-sionem ad peccandum devenit ): ut nisi eadem per Spiritum Sanctum redintegretur f), Homo per se nihil boni faciat, nec velits).

e) Gen. 6. v. 5. Vidit Jehoya, quod multa esset malitiz Hominum in

terra, et quod omne figmentum et cogitationes Cordis eius, tantummodo malum esset omni die. Et cap. 8. v. 21. Omnis cogitatio cordis Hominis mala est a pueritia ipsius.

f) Joss. 3. v. 5. 6. Respondit Jesus: Amen, amen, dico tibi, nisi quis fuerit genitus ex aqua et Spiritu, non potest introire in Regnum Dei. Quod genitum est ex Carne, Caro est: et quod genitum est ex Spiritu,

Spiritus est. g) Rom. 3. v. 10. 11. 12. Scriptum est: Non est justus, ne unus quig) Rom. 3. v. 10. 11. 12. Scriptum est: Non est justus, ne unus quidem; non est, qui intelligat, qui exquirat Deum: omnes deflexerunt; simul inutiles facti sunt; non est qui faciat, quod bonum est; non est usque ad unum. Et posten v. 23. Omnes peccaverunt, ac deficiuntur gloria Dei. Psalm. 143. v. 2. Ne congrediaris indicio cum servo tuo: nam non esset iustus coram te ullus vivens. Et v. 10. Doce me facere voluntatem tuam, quia tu es Deus meus: Spiritus tuus bonus deducat me in terra recta. Ephes. 2. v. 1. Eratis mortui in offensis et peccatis. v. 2. In quibus olim ambulastis, ut est vita Mundi huius, secundum Principom. cui potestas est accis. Spiritu insius nunc agente in hominibus cipem, cui potestas est aëris, Spiritu ipsius nunc agente in hominibus contumacibus. v. 3. Inter quos et nos omnes conversati sumus olim, in cupiditatibus carnis nostrae, facientes, quae Carni et cogitationibus libe-bast: eramusque natura filii irae, ut et reliqui. Et v. 5. Quum in offen-

### Articulus III.

sis mortui essemus, una vivificavit nos cum Christo, cuius gratia ser-

#### DE CURA DEI PRO NOBIS.

### Disputatio VI.

DE φιλανθρωπία DEI ERGA LAPSUM GENUS HUMANUM.

Ac tametsi Homo per eundem lapsum damnationi obnoxius, et Dei inimicus factus sit a): Deus tamen curam generis Humani nunquam deposuit. Testantur hoc Patriarchae b): Promissiones ante et post diluvium c): Lex item a Deo per Mosen lata, et Sancti Prophetae.

a) Roman: 5. v. 16. Reatus est ex una offensa ad condemnationem. 22 v. 17. Per unam illam offensam Mors regnavit per illum unum. Et v. 18. Per unam offensam reatus venit in omnes homines ad condemnationem, etc.

b) Genes. 12. v. 1. et segq. et cap. 14. v. 19. 20. et 15. v. 1. etc. et alibi commemoratur Dei paterna cura, ac varia beneficia, erga Abrahamum eius-

que familiam.

vati estis.

c) Genes. 3. vers. 15. Inimicitiam pono inter te et Mulierem hanc, et inter semen tuum, et Semen eius: ipsum conteret tibi caput, tu autem conteres ei calcaneum. Et capit. 21. vers. 15. In Isaac vocabitur tibi semen. Et cap. 26. v. 3. 4. Tecum ero, et benedicam tibi: quia tibi et semini tuo dabo omnes regiones istas, et praestabo iuramentum illud, quod iuravi Abrahamo Patri tuo. Multiplicabo quoque semen tuum, sicut stellas coeli, daboque semini tuo omnes regiones istas: et benedicentur in Semine tuo omnes gentes terrae. Et v. 24. Benedicam tibi, et multiplicabo semen tuum, propter Abrahamum servum meum. Et cap. 28, v. 13. 14. 15. Terram, in qua tu dormis, tibi dabo et semini tuo: eritque semen tuum, sicut pulvis terrae. Multiplicaberis enim ad Occidentem, et ad Orientem, et ad Aquilonem, et ad Meridiem: et benedicantur in te omnes familiae terrae, et in semine tuo. Et ecce ego tecum, et servabo te, quocunque perrexeris, et reducam te ad terram istam; quia non deseram te, donec fecero, quod loquutus sum tibi.

### Articulus IV.

## DE CHRISTO VERO DEO, ET VERO HOMINE,

### Disputatio VII.

## DE CHRISTI PERSONA, MISSIONE IN HUNC MUNDUM, ET INCARNATIONE.

Credimus ac confitemur constanter, Christim nobis tempore ad hoc ordinato, secundum promissionem Dei, a Patre datum a): ac ita aeternum Dei Verbum Carnem factum esse b): id est, hunc Filium Dei, Humanae Naturae in una Persona unitum, \*nostrum Fratrem factum c); quo nos per eum participes sieremus haereditatis Dei d).

a) Matth. 1. v. 20. 21. Angelus Domini in somno apparuit Iosepho, dicens: Iosephe, fili Davidis, ne metue, accipere Mariam uxorem tuam. Nam quod in ea genitum est, ex Spiritu Sancto est. Pariet autem Filium, et vocabis nomen eius Iesum: Ipse enim liberabit populum suum ex peccatis ipsius. Luc. cap. 2. v. 10. etc. Angelus dixit Pastoribus: Ne metuite. Ecce enim evangelizo vobis gaudium magnum, quod erit toti populo: natum esse vobis hodie Servatorem (qui est Christus Dominus) in urbe Davidis, etc.

in urbe Davidis, etc.
b) Joan. 1. v. 14. Et sermo ille factus est Caro, et commoratus est

inter nos.

c) Philipp. 2. v. 6. 7. Christus, quum esset in forma Dei non duxit esse rapinam, parem esse cum Deo: sed ipse sese inanivit, forma servi accepta, similis hominibus factus, et habitu inventus ut Homo, etc.

d) Matth. 6. v. 8. Novit Pater ille vester, quibus sic vobis opus. Rem v. 9. Sic orate: Pater noster, qui es in coelis. Rom. 8. v. 15. 16. 17. Accepistis Spiritum adoptionis, per quem clamamus Abba, t. e. Pater. Et ille ipse Spiritus testatur una cum spiritu nostro, nos esse filios Dei, quod si filii, etiam haeredes: haeredes quidem Dei, cohaeredes autem Christi. Hebr. cap. 2. v. 10. 11. Decebat, ut ipse, propter quem sunt haec omnia, multos filios in gloriam adducendo, Principem salutis ipsorum per perpessiones consummaret. Nam et sanctificans et sanctificati ex uno sunt omnes: quam ob causam non erubescit eos vocare fratres, etc.

Marginal \* Habemus unum Patrem, nempe Deum in Christo.

## Disputatio IIX et IX.

#### DE REDEMPTIONE PER CHRISTUM PERACTA, IN STATU HUMILIATIONIS, USQUE AD EIUSDEM A MORTUIS RESUSCITATIONEM.

Hunc IESUM CHRISTUM credimus conceptum a Spiritu Sancto, natum ex pura et intemerata Virgine Maria \*); passum sub Pontio Pilato, crucifixum et mortuum f) pro peccatis nostris: atque ita unica sui ipsius oblatione, Deo, Patri nostro coelesti, pro nostris et omnium fidelium peccatis satisfecisse, ac nos cum eo reconciliasse f): sicque morte sua triumphum egisse et vicisse Mundum, Mortem et Inferos h), adhaec secundum carnem sepul-

tum, descendisse ad inferos, et tertia die resurrexisse a mortuis <sup>i</sup>).

- e) Matth. 1. v. 18. Iesu Christi nativitas ita fuit. Quum Mater eius Maria desponsa esset Iosepho priusquam ipsi convenissent, inventa est gravida esse e Spiritu Sancto. Et posten v. 20. Quod in ea genitum est e Spiritu Sancto est. Et v. 23. Ecce, Virgo erit gravida, et pariet Fi lium, et vocabis nomen eius Emmanuel. Luc. 1. v. 35. Angelus dixit Mariae: Spiritus Sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi inumbrabit te: propterea id etiam, quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei. Et cap. 2. v. 7. Peperit igitur Filium suum primogenitum, etc.
  - f) Testantur omnes Evangelistae.
- g) Matth. 20. v. 28. Filius Hominis non venit, ut sibi ministretur, sed ut ministret, deque animam suam in redemptionis pretium pro multis. Et cap. 26. v. 28 Hoc (poculum) est sanguis meus Novi pacti, qui pro multis effanditur in remissionem peccatorum. Roman. 5. v. 6. 7. 8. etc. Christus, quum nultis adhuc viribus essemus, prestituto tempore pro impiis mortuus est, etc. Commendat autem suam erga nos charitatem Deus, eo quod quum adhuc essemus peccatores, Christus pro nobis mortuus sit. 1 Cor. 15. v. 3.4. Tradidi vobis in primis, quod et accepi; Christum videlicet mortuum esse pro peccatis nostris, secundum Scripturas: et sepultum fuisse, et suscitatum tertia die, secundum Scripturas. 1 Petr. 2. v. 24. Qui peccata nostra ipsemet sursum tulit in corpore suo supra lignum illad, ut peccatis mortai, iustitiae viveremus: cuius vibicibas sanati estis. Hebr. 9. v. 14. 15. Quanto magis sanguis Christi, qui per Spiritum acternum seipsum obtulit inculpabilem Deo, emundabit conscientiam vestram ab operibus mortuis ad colendum Deum vivum? Itaque ob id Novi pacti Mediator est, ut morte ad redemptionem earum transgressionum intercedente, quae fuerant sub priore pacto, qui vocati erant, promissam aeternam haereditatem acciperent. Et postes v. 26. Christus semel in consummatione seculorum, ad peccatum per immolationem sui ipsius e medio tollendum, factus est conspicuus. Et v. 28. Ita et Christus semel oblatus, ut in scipso attoleret multorum peccata, secundo absque peccato conspicietur iis, qui ipsum exspectant ad salutem. Et cap. 10. v. 10. qua voluntate sanctificati sumus per oblationem corporis Iesu Christi se-mel factam. Et v. 12. Hic (Christus) una pro peccatis oblata in perpe-tuum victima, consedit ad dextram Dei. Et v. 14. Unica oblatione consummavit in perpetuum eos, qui sanctificantur. Romen. 6. v. 10. Quod mortuus est Christus, peccato mortuus est semel: quod antem vivit, vivit Deo. 1 Petr. 3. v. 18. Christus semel pro peccatis passus fuit, iustus pro iniustis: ut nos adduceret ad Deum, morte quidem affectus Carne. vivificatus autem Spiritu.
- h) Johan. 16. v. 11. Spiritus Sanctus argust Mundum de iudicio, eo qued Princeps huius Mundi condemnatus sit. Et v. 33. Confidite, ego vici Mundum. Philip. 2. v. 9. 10. 11. Deus Christum in summam extulit sublimitatem, ac largitus est ei nomen supra omne nomen: ut ad nomen lesu omne genu se flectat, coelestium ac terrestrium et subterraneorum: omnisque lingua profiteatur, Iesum Christum esse Dominum, ad gloriam Patris. Col. 2. v. 14. 15. Christus, deleto, quod adversum nos erat, rituum chirographo, quod, inquam, erat nobis subcontrarium, ipse vero cruci affixum sustulit e medio: et exspoliata imperia ac potestates traduxit palam, triumphatis illis per eam.
- i) 1 Corinth. 15. vers. 4. etc. Christus sepultus est et suscitatus tertia die secundum Scripturas. Et vers. 14. Si Christus non est suscitatus, vanum est praeconium nostrum, vana autem est etiam fides vestra.

## Disputatio X.

DE ASCENSIONE CHRISTI IN COELUM, SESSIONE AD DEXTERAM DEI, REDITU AD IUDICIUM, ET EMISSIONE SPIRITUS SANCTI.

His sufficienter comprobatis, (credimus,) ipsum corpore et anima in Coelum ascendisse k), ibique sedere ad dextram, id est, in gloria, Dei, Patris ipsius coelestis. Inde venturum esse ad iudicandum vivos et mortuos 1). Praeterea Discipulis suis, ut promisit, suum Sanctum Spiritum (in quem, sicut et in Patrem, et in Filium, credimus) misisse m).

- k) Marc. 16. v. 19. Dominus postquam loquutus esset eis, sursum receptus est in coelum, et sedit ad dexteram Dei. Luc. 24. v. 51. Et factum est, ut dum ipse benediceret eis, disunctus ab eis, sursum ferretur in coelum. Actor. 1. v. 9. 10. 11. Et quum hace dixisset, aspicientibus ipsis, elevatus est, et nubes susceptum eum abstulit ob oculis eorum. Et quum essent intentis in coelum oculis, eo proficiscente, eoce Viri dan astiterunt illis albo vestitu; qui et dixerunt: Viri Galilaei, quid statis intuentes in coelum: Hic Iesus, qui sursum receptus est a vobis in coelum, ita veniet, quemadmodum conspexistis eum proficiscentem in coelum.
- 1) Matth. 26. v. 64. Ab hoc tempore videbitis Filium Hominis sedentem ad dexteram potentiae Dei, et venientem in nubibus coeli. Ephes. 1. v. 20. 21. 22. Quam potentiam Deus exeruit in Christo, suscitato eo ex mortuis, et quem collocavit ad dexteram suam in coelis: longe supra omne imperium et autoritatem, et dominatum, et omne nomen, quod mominatur non solum in hoc seculo, verum etiam in futuro, et omnia sublecit eius pedibus, eumque constituit Caput super omnia ipsi Ecclesiae, etc. Coloss. 3. v. 1. Si resurrexistis cum Christo, superna quaerite, ubi Christus est, sedens ad dexteram Dei. Hebr. 1. v. 13. Ad quem Angelorum dixit unquam: Sede ad dexteram meam, usque dum posuero inimicos tuos scabellum pedum tuorum? Et cap. 10. v. 12. Christus una pro peccatis oblata in perpetuum victima, consedit ad dexteram Dei. Et cap. 12. v. 2. Intuentes in fidei duoem ac consummatorem Iesum, qui pro sibi proposito gaudio toleravit cruoem, ignominia contempta, et ad dexteram throni Dei consedit.
- m) Actor. 2. v. 1. et seqq. περιστατιχώς et fuse describitur effusio Spiritus Sancti, primum in Apostolos; dehinc, mediante ipsorum praeconio, in alios.

#### Articulus V.

## DE ECCLESIA.

## Disputatio X1.

## DE ECCLESIAE NATURA, MEMBRIS AC NOTIS.

Credimus sanctam Christianam Ecclesiam, id est, Communionem Sanctorum, congregationem fidelium in Spiritu ); quae Sancta et Sponsa Christi est ): in qua omnes illi Cives sunt, qui confitentur, Jesum esse Christium c), Agnum Dei, tollentem peccatum Mundi d); atque eandem per opera charitatis demonstrant c).

a) Matth. 16. v. 18. Rgo dico tibi: Tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo meam Ecclesiam: et portae inferorum non superabunt eam. Ephes. 1. v. 22. 23. Deus Christum constituit Caput super omnia ipsi Ecclesiae: quae est Corpus ipsius, et complementum eius, qui omnia implet ia omnibus. Et cep. 5. v. 25. 26. 27. Christus dilexit Ecclesiam, et semetipsum exposuit pro ea: ut eam sanctificaret, ab eo purificatam lavacro aquae per verbum: ut sisteret eam sibi gloriosam, id est, Ecclesiam non habentem maculam aut rugam, aut quicquam eiusmodi, sed ut sit sancta et inculpata.

b) Johan. 3. v. 29. Qui habet Sponsam, Sponsus est: amicus autem Sponsi, qui stat et audit eum, gaudio gaudet, propter vocem Sponsi. Hoc ergo gaudium meum impletum est. verba sunt Joan. Baptistas. 2 Cor. 11. v. 2. Affecto vos Dei ardore. Aptavi enim vos, quos uni Viro

(et Virginem puram) sistam, nempe Christo.

c) Ephes. 2. v. 19. 20. Nempe igitur non amplius estis hospites et inquilini, sed concives Sanctorum, et domestici Dei: superstructi super fundamentum Apostolorum ac Prophetarum, existente imo angulari lapide ipso Iesu Christo. Hebr. 12. v. 22. 23. Accessistis ad montem Sion, et Civitatem Dei vivi, Hierosolymam coelestem, myriadas Angelorum, conventum universalem et concionem primogenitorum, qui conscripti sunt in coelis, et Iudicem universorum Deum, et Spiritus iustorum consummatorum, etc.

d) Johan. 1. v. 29. Ecce, Agnus Dei, qui tollit peccatum Mundi.
e) Gal. 5. v. 6. In Christo Jesu valet fides, per charitatem operans.

### Disputatio XII.

#### DE SACRAMENTIS ECCLESIAE.

In hac Ecclesia usurpanter eadem Sacramenta, videlicet BAPTISMUS, in introitu ad Ecclesiam f); et Coena Dominica, suo tempore insequentis vitae, ad testificandum fidem, et fraternam charitatem; sicut in Baptismo promissum est f).

f) Matth. 3. v. 11. Ego quidem baptizo vos aqua ad resipisceatiam: is vero, qui pone me venit, validior me est: cuius non sum dignus, qui soleas portem. Ipse vos baptizabit Spiritu Sancto et igne. Et cap. 28. v. 19. Profecti discipulas facite omnes gentes, baptizantes eos, in nomen Patris, et Filii, et Spiritus Sancti. Actor. 2. v. 41. 42. Qui ergo libenter receperunt sermonem eius (Petri), baptizati sunt: et additae sunt Ecclesiae die illo animae quasi ter mille. Et cap. 16. v. 15. Quum Baptizata esset, (Lydia purpuriasa) et domus eius, etc. Et v. 33. Ipse vero (δεσμοφύλαξ, Commentariensis) illis (Paulo et Sila) assumptis, ea ipsa hora noctis, lavit eorum plagas: et baptizatus est ipse, et omnes domestici illius ilico. Coloss. 2. v. 12. Consepulti estis Christo per Baptismum; per quem etiam cum eo suscitati estis per fidem efficacis illiua virtutis Dei, qui suscitavit eum ex mortuis.

g) Matth. 26. v. 26. Edentibus autem iis, Iesus, quum accepisset panem, et benedixisset, fregit eum, deditque Discipulis, et ait; Accipite, comedite: hoc est corpus meum. v. 27. Et accepto poculo, ac gratiis actis, dedit eis, dicens; Bibite ex eo omnes. v. 28. Hoc enim est sanguis meus Novi pacti, qui pro multis effunditur in remissionem peccatorum. v. 29. Dico autem vobis; non bibam ab hoc tempore ex hoc fructu vitis, usque ad diem illum, quum ipsum bibam vobiscum novum

in regno Patris mei.

Marc. 14. v. 22. Et edentibus ipsis, quum accepisset lesus panem, et benedixisset, fregit, deditque eis, et ait; Accipite, edite: hoc est corpus meum. v. 23. Et accepto poculo, quum gratias egisset, dedit eis:

et biberunt ex eo omnes. v. 24. Et dixit eis; Hoc est sanguis meus Novi illius pacti, qui pro multis effunditur. v. 25. Amen dico vobis, non bibam amplius ex fructu vitis, usque ad diem illum, quum ipsum bibam novum in regno Dei.

Luc. 22. v. 19. Et acceptum panem, quum gratias egisset, fregit, et dedit eis, dicens; Hoc est corpus meum, quod pro vobis datur: hoc facite in mei commemorationem. v. 20. Itidem etiam dedit eis poculum, postquam coenasset, dicens; Hoc poculum est Novum illud pactum per sanguinem meum, qui pro vobis effunditur.

1 Cor. 11. v. 23. Ego enim accepi a Domino, quod et tradidi vobis: Dominum Iesum, ea nocte, qua proditus est, accepisse panem: v. 24. et gratiis actis fregisse, ac dixisse; Accipite, edite: hoc meum est corpus, quod pro vobis frangitur: hoc facite ad mei commemorationem. v. 25. Itidem et poculum, postquam coenasset, dicendo; Hoc poculum est Novum illud pactum per meum sanguinem: hoc facite, quotiescunque biberitis, ad mei commemorationem. v. 26. Quotiescunque enim ederititis panem hunc, et poculum hoc biberitis, mortem Domini annuntiatis, usque quo venerit.

#### Disputatio XIII.

## DE PACE EGCLESIAE, ET CONSERVANDA UNITATE CONTRA SECTAS.

Christi Ecclesia omnem operam impendit, ut vincula pacis et dilectionis in unitate tueatur b), ideoque cum Sectis et Ordinum regulis, ad discrimen dierum, ciborum, vestium et caeremoniarum, compositis, nullo modo communicat.

h) Roman. 12. v. 9. Charitas esto minime simulata. Estote abhorrentes a malo, agglutinati bono. v. 10. Fraterna charitate alii ad alios amandos propensi: honore alii aliis praecuntes. Johan. 15. v. 12. Hoc est praeceptum illud meum, ut diligatis alii alios, prout dilexi vos. Et v. 17. Hace praecipio vobis, ut diligatis alii alios. 1 Johan. 3. v. 11. Hace est denuntiatio, quam audivistis a principio, ut diligamus alii alios. Et v. 14. Nos scimus, nos translatos esse ex morte ad vitam, quia diligimus fratres: qui non diligit fratrem, manet in morte, etc. Et v. 16. Per hoc novimus charitatem Dei, quod ille animam snam pro nobis posuit: nos igitur debemus pro fratribus animas ponere. Et v. 23. Hoc est eius (Dei) praeceptum, ut credamus nomini Filii eius Iesu Christi, et diligamus alii alios, sicut praecepit nobis. Et cap. 4. v. 7. Dilecti, diligamus alii alios. Nam charitas ex Deo est: quisquis diligit, ex Deo natus est, et novit Deum. v. 8. Qui non diligit, non novit Deum. Nam Deus est charitas. Et v. 20. Si quis dixerit, diligo Deum, et fratrem suum oderit, mendax est. Qui enim non diligit fratrem suum, quem vidit, Deum, quem non vidit, quomodo potest diligere? v. 21. Et hoc praeceptum habemus ab eo, ut, qui diligit Deum, diligat et fratrem suum.

### Articulus VI.

#### DE COENA DOMINI.

Disputatio XIV.

#### DE SACRAE COENAE INSTITUTIONE.

Confitemur, Dominum Iesum Sanctam suam Coenam institnisse, ad memorapdam sanctam suam passionem, cum gratiarum actione a); atque ad testificandam Christianam charitatem et unitatem cum vera fide b).

a) Luc. 22. v. 19. Et acceptum panem, quum gratias egisset, fregit et dedit eis, dicens: Hoc est corpus meum, quod pro vobis datur. Hoc facite in mei commemorationem. 1 Corinth. 11. v. 23. et seqq. Videnniur testimonia haec superius recitata, Disputatio XII. lit. g una cum reliquorum Evangelistarum narratione de Institutione S. Coenae.

b) 1 Coristh. 10. vers. 16. Poculum benedictionis, cui benedicimus, nonne communio Sanguinis Christi est? Panis, quem frangimus, nonne communio corporis Christi est? v. 17. Quoniam unus est Panis, unum Corpus nos illi multi sumus; nam omnes ex uno illo Pane participamus.

### Disputatio XV.

## DE SACRAE COENAE DISPENSATIONE PER COLLATIONEM CUM BAPTISMO.

\* Et sicut in Baptismo (in quo nobis ablutio a peccatis, quae tamen a solo Patre, Filio e Spiritu Sancto perficitur, per Ministrum offertur) vera Aqua manet: ita etiam in Coena Domini (in qua nobis, cum Pane et Vino Coenae, conjunctis Verbis Coenae, verum Corpus et verus Sanguis Christi, per Ministrum Ecclesiae praefiguratur et offertur) Panis et Vinum manet.

Marginal \* Firmum simile contra Adversarios veritatis.

### Disputatio XVI.

#### DE SACRAE COENAE COMMUNIONE.

Credimus autem firmiter, ipsummet Christum cibum esse') credentium, \* animarum ad vitam aeternam; et nostras animas, per veram fidem in crucifixum Christum, Carne et Sanguine Christi cibari et potari \*\*: ita ut nos, Corporis ipsius, tanquam unici nostri Capitis, membra, in eo; et ipse in nobis vivat 'a): qui in novissimo die, per eum et in eo, in aeternum gaudium et beatitudinem resurgemus \*).

c) Josn. 6. v. 35. Ego sum Panis ille vitae, qui venit ad me, nequaquam esuriet: et qui credit in me, non sitiet unquam. Et v. 47. Amen, amen dico vobis, qui credit in me, habet vitam aeternam. v. 48. Ego sum Panis ille vitae. Et v. 50. Hic est Panis ille, qui e coelo descendit, ut qui edit ex eo, non moriatur. v. 51. Ego sum Panis ille vivus, qui e coelo descendi: si quis ederit ex hoc Pane, vivet in aeternum. Panis autem, quem ego dabo, Caro mea est, quam ego dabo pro mundi vita. Et v. 53. Dixit eis Iesus: Amen, amen dico vobis, nisi ederitis Carnem Filli Hominis, et bibèritis eius Sanguinem, non habebitis vitam in vobis. vers. 54. Qui edit Carnem meam, et bibit meum Sanguinem, habet vitam aeternam: et ego suscitabo ipsum in ultimo illo die. v. 55. Caro enim mea vere est cibus, et Sanguis meus vere est potus. v. 56. Qui-edit meam Carnem, et bibit meum Sanguinem, in me manet, et ego in eo. v. 57. Sicut misit me vivens ille Pater, et ego vivo per Patrem: ita etiam, qui ederit me, vivet ipse quoque per me. v. 58. Hic est Panis ille, qui de coelo descendit: non prout comederunt Patres vestri manna, et mortui sunt: qui ederit lunc Panem, vivet in aeternum.

d) Ephes. 1. v. 22. Deus omnia subiecit eius (Christi) pedibus, eumque constituit Caput super omnia ipsi Ecclesiae: v. 23. quae est Corpus ipsius, et complementum eius, qui omnia implet in omnibus. Et cap. 4. v. 15. Sincere nos gerentes cum charitate, prorsus adolescant in eum, qui est Caput, nempe Christus. Et cap. 5. v. 23. Vir est caput Uxoris, ut et Christus est Caput Ecclesiae: et is est, qui salutem dat Corpori. Coloss. 1. v. 18. Christus est Caput corporis, id est, Ecclesiae: estque etiam principium et primogenitus ex mortuis, ut inter omnes primas teneat. v. 19. Quoniam libuit Patri, ut omnis plenitudo in eo habitaret.

e) Joan. 11. v. 25. Dicit ei (Marthae) Iesus. Ego sum resurrectio et vita: qui credit in me etiamsi mortuus fuerit, vivet: v. 26. Et quis-

quis vivit, et credit in me, non morietur in aeternum.

Marginalia \* Spiritualis namque cibus est; ideoque fideli anima per-

cipi necesse habet.

\*\*Id est, animae saturae, fortes, potentes, pace et tranquillitate fruentes, hilares et ad omnia alacres, redduatur; sicut a corporali cibo corpus: itaque Homo spirituale membrum, spiritualis Corporis Christi, efficitur.

## Disputatio XVII.

#### DE PRAESENTIA CHRISTI IN S. COENA.

Ideo confitemur, Christum in sua Sacha Coena, omnibus vere credentibus praesentem esse. \*

Marginal \* Sacramentaliter nimirum, et per memorationem fidei: quae Hominis mentem in coelum attollit; nec Christum, secundum Humanitatem, a Dextra Dei detrahit.

## Disputatio XVIII.

DE ERRORIBUS CIRCA S. COENAM: AC NOMINATIM, DE Έναρτώσει, SEU IMPANATIONE CORPORIS CHRISTI.

Non includimus autem naturale, verum et substantiale corpus Chaisti, ex pura Virgine natum, pro nobis passum, et quod in Coelum ascendit f), in Donust Panem et Vinum.

in Coelum ascendit f), in Domini Panem et Vinum.

f) Act. 1. vers. 9. Et quum haec dixisset (Iesus.) aspicientibus ipsis, (Apostolis) elevatus est: et nubes susceptum eum abstulit ab oculis eorum, vers. 10. Et ipsi, eo proficiscente, intentis erant in coelum oculis. Et c. 3. v. 21. Quem oportet coeli capiant usque ad tempora restitutionis omnium. Et c. 7. v. 55. Quum autem esset (Stephanus) plenus Spiritu Sancto, intentis in coelum oculis, vidit gloriam Dei, et Iesum adstantem ad dextram Dei. vers. 56. Et ait: Ecce conspicio coelos apertos, et Filium illum Hominis adstantem ad dextram Dei. Coloss. 3. vers. 1. 2. Si resurrexistis cum Christo, superna quaerite, noi terrestria. Hebr. 1. v. 3. Christus purificatione peccatorum nostrorum, per seipsum facta, sedit ad dextram Maiestatis illius ἐν ὑψηλοῖς, in locis excelsissimis. Et cap. 10. v. 19. Habemus, Fratres, libertatem ingrediendi Sacrarium, id est, coelum, per sanguinem Iesu: v. 20. ea via, quam dedicavit nobis recentem et vivam, per velum, hoc est, per Carnem suam.

#### Disputatio XIX.

DE ADORATIONE CHRISTI IN SIGNIS S. COENAE.
Itaque nec adoramus Christum in Signis Panis et Vini; quae

communiter Sacramenta Corporis et Sanguinis CHRISTI vocamus: sed in coelis ad Dextram DEI PATRIS, unde venturus est ad iudicandum vivos et mortuos s).

g) 2 Timoth. 4. v. 1. Obtestor te ego in conspectu Dei et Domini less Christi, qui iudicaturus est vivos et mortuos in illustri illo suo adventu, et regno suo.

### Articulus VII.

#### DE USU EXCOMMUNICATIONIS.

## Disputatio XX.

#### DE P TESTATE, FINE, USU ET EXERCITIO EXCOM-MUNICATIONIS.

Enimvero, quoniam zizania sese Ecclesiae Christi immiscent: etiam Christus suae Ecclesiae potestatem dedit, zizania huiusmodi, si quando illa se, per intolerabilia scelera et pecesta, contra Domini praecepta, exerant, averruncandi ): quo Ecclesia speciem suam, quantum fieri potest, sine macula retineat. Qua de causa nos Excommunicationis usum in Ecclesia nostra retinemus.

a) Matth. 18. v. 15. Si vero peccaverit in te Frater tuus, ito et argue eum inter te et ipsum solum. Si te audierit, lucrătus es Fratrem tuum, v. 16. Si vero te non audierit, assume tecum adhuc unum ant duos: ut ex ore duorum aut trium atabile sit omne verbum. v. 17. Quod si neglexerit eos audire, dic Reclesiae: quod si Ecclesiam audire neglexerit, sit tibi, velut qui est ethnicus et publicanus. v. 18. Amen dico vobis, quaecunque ligaveritis in terra, erunt ligata in coelo: et quaecunque solveritis in terra, erunt soluta in coelo. 1 Cor. 5. v. 3. Baimvero ego, ut absens corpore, praesens autem Spiritu, iam ut praesus indicavi, ut is, qui hoc ita perpetravit, (incestuosus nempe, cuius fit mentis, v. 1.) v. 4. vobis et meo Spiritu, in nomine Domini nostri Iesu Christi, congregatis, cum potestate Domini nostri Iesu Christi: v. 5. eiusmodi, inquam, Homo tradatur Satanae, ad interitum Carnis, ut Spiritus sit die illo Domini Iesu. 2 Thess. 3. v. 6. Denunciamus vobis, Fratres, in nomine Domini nostri Iesu Christi, ut subducatis vos ab omai Fratre, qui inordinate ambulat, et non ex tradita doctrina, quam accepit a nobis. Es v. 14. Quod si quis non auscultat nostro per epistolum sermoni, hunc notate: et ne commercium habete cum eo, ut erubescat. 1 Tim. 1. v. 19. Retine fidem et bonam conscientiam, qua expelsa, nonnulli naufragium fecerunt. v. 20. ex quibus est Hymenaeus et Alexander, quos tradidi Satanae, út castigati discant non blasphemare.

Non autem excommunicat Ecclesia Christiana, nisi emendalionis gratia. Quapropter etiam excommunicatos, posteaquam a scandalosa vita sua destiterint, seseque emendarint, cum gaudio in gratiam recipit <sup>6</sup>).

b) 2 Corinth. 2. v. 6. Sufficit istiusmodi Homini (qualis fuit incestuosus, 1 Cor. 5. v. 1.) ista increpatio, a pluribus profecta. v. 7. Ut e contrario potius aliquid ei condonetis, eumque consolemini, ne quo modo
redundanti tristitia absorbeatur Vir huiusmodi. v. 8. Quapropter precor
ros, ut ratam faciatis in illum charitatem. v. 9. Nam in hunc finem

etiam scripsi, ut cognoscerem probationem vestri, td est, an ad omnia obedientes sitis. v. 10. Cui vero quidpiam condonatis, et ego condono. Nam et ego, si quid condonavi, cui condonavi, propter vos id feci, in conspectu Christi, ut ne superemur a Satana. v. 11. Non enim illius machinationes ignoramus. 1 Timoth. 1. v. 20. Hymenaeum et Alexandrum tradidi Satanae, ut castigati discant non blasphemare.

### Articulus VIII.

### DE MAGISTRATU.

## . Disputatio XXI.

DE MAGISTRATUS POTESTATE, A DEO ORDINATA, ET OFFICIO, AD DEI GLOR'AM, ET HOMINUM SALUTEM, ADMINISTRANDO.

Praeterea Deus Magistratui, Ministro suo, gladium, et summam externam potestatem, Bonis ad defensionem; Malis ad vindictam et poenam delegavit. Quidlibet igitur Christianus Magistratus, (in quorum numero et nos esse cupimus) omnes vires eo dirigere debet: ut apud fidei suae commissos, Nomen Dei sanctificetur, Regnum ipsius propagetur, ipsiusque voluntati, cum seria exstirpatione scelerum vivatur.

a) Rom. 13. v. 1. Omnis anima potestatibus supereminentibus subiocta esto. Non enim est potestas, nisi a Deo, et quae sunt potestates, sunt a Deo ordinatae. v. 2. Itaque quisquis se opponit potestati, Dei ordinationi resistit: qui autem resistunt, ipsi sibi condemnationem auferent. v. 3. Nam Magistratus non sunt terrori bonis operibus, sed malis. Vis autem non terreri potestate, quod bonum est, facito, et laudem ab ipsa obtinebis. v. 4. Dei enim Minister est, tuo bono. Qued si feceris, quod malum est, metue: non enim frustra gladium gerit. Nam Dei Minister est, ultor ad iram ei, qui, quod malum est, fecerit. 1 Petr. 2. v. 13. Subiecti estote cuivis humanae ordinationi, propter Dominum: sive Regi, ut supereminenti: v. 14. sive Praesidibus, ut qui per eum mittantur: tum ad ultionem facinorosorum, tum ad laudem bene agentium. v. 15. Quoniam ita est voluntas Dei, ut hene agendo, os obstruatis insipientium Hominum ignorantiae. v. 16. ut liberi, ac non veluti malitiae velamen habentes libertatem, sed ut servi Dei Et v. 17. Deura timete, Regem honorate.

Marginal. \* Hoc officium Magistratui quoque Gentili semper iniunctum fuit: quanto magis Ohristiano Magistratui commendatum esse debet, ut vero Dei vicario?

## Articulus IX.

## DE FIDE ET OPERIBUS.

## Disputatio XXII.

DE IUSTIFICATIONE NOSTRA CORAM DEO, AC NOMINA-TIM REMISSIONE PECCATORUM, PER FIDEM: OPPO-SITE, AD IUSTIFICATIONEM EX OPERIBUS.

Consitemur Remissionem peccatorum per Fidem in Iest ma Christum crucifixum. Let quamvis haec Fides per Opera cha-

ritatis, se sine intermissione exercet, exerit, atque ita probatur: attamen iustitiam et satisfactionem pro peccatis nostris, non tribuinus Operibus, quae Fidei fructus sunt; sed tantum verae fiducae et fidei, in effusum sanguinem Agni Dei b).

s) Matth. 20. v. 28. Filius Hominis non venit, ut sibi ministretur, sed ut ministret, detque animam suam in redemptionis pretium pro multis. Repetuntur endem verba, Marc. 10. v. 45. Postes v. 52. Iesus dixit ci (cocco:) Abi: fides tua te servavit. Luc. 7. v. 48. Dixit Iesus Mulieri: (cocco:) Abi: fides tua te servavit. Luc. 7. v. 48. Dixit Iesus Mulieri: Remissa sunt tibi peccata. Et v. 50.. Dixit ad mulierem illam: Fides tua te servavit: vade cum pace. Iohan. 3. v. 15. Quisquis credit in eum (Christum, filium Homisis, v. 14.) non perit, sed habet vitam aeternam. v. 16. Ita enim Deus dilexit Mundum, ut Filium suum, unigenitum illam, dederit, at, quisquis credit in eum, non pereat, sed habeat vitam aeternam, Et v. 36. Qui credit in Filium habet vitam aeternam, etc. Et cop. 5. vers. 24. Amen, amen, dico vobis, qui sermonem meum audit et credit ei. qui misit me. habet vitam aeternam, et in condemna. dit, et credit ei, qui misit me, habet vitam seternam, et in condemnationem non veniet, sed transivit a morte in vitam. Et cap. 6. vers. 28. Dixerunt Indaei ad Christum: Quid faciemus, ut operemus operibus Dei? wrs. 29. Respondit Iesus et dixit eis: Hoc est illud opus Dei, ut crewitz. 29. Respondit lesus et aixit ens: Hou cat mun opus 201, ut credits in eum, quem ille misit. Et vers. 35. Qui credit in me, ponem
illum vitas, non sitiet unquam. Et vers. 40. Haec est voluntas eius, qui
misit me, ut quisquis conspicit Filium, et credit in eum, habeat vitam
aeternam, et suscitem ipsum ego ultimo illo die. Et v. 47. Amen,
amen, dico vobis, qui credit in me, habet vitam aeternam. Roman. 3.
v. 21. 22. Iustitia Dei patefacta est absque Lege, (scil. in Eungelio) institia, inquam, Dei per fidem Iesu Christi, in omnes et super omnes, qui credunt. Et v. 24. Iustificamur gratia, td est, eius gratia, per redemptionem factam in Iesu Christo. v. 25. Quem proposuit Deus placamentum per fidem, in sanguine ipsius, ad demonstratonem institiae suae, praetereundo peccata, quae antecesserunt, in illa Dei tolerantia: v. 26 ad demonstrationem iustitiae suae, praesenti tempore: ut sit ipse iustus et iustificans eum qui est ex fide lesu, v. 27. Ubi igitur gloriatio? exclusa est. Per quam legem? Operum? Non: sed per legem Fidei. v. 28. Colligimus igitur, fide iustificari Hominem, absque operibus legis. Eadem doctrina exemplo Abrahami, Patris credentium, urgetur toto sequente Capite 4. Et cap. 10. v. 4. Finis Legis est Christian and iustifiam enjais credentii v. 5. Moses snim describit institium open est exemples. tiam cuivis credenti, v. 5. Moses enim describit institiam, quae est ex Lege, dicens: qui praestiterit ea, vivet per illa. v. 6. At quae ex Fide est institia, ita dicit: Ne dixeris in corde tuo; quis ascendet in coelam? hoc est, Christum ex alto deducere. v. 7. aut quis descendet in abyssum? hoc est, Christum ex mortuis reducere. v. 8. Sed quid dicit? Prope te verbum est in ore tuo, et in corde tuo. Hoc est verbum illed fidei, quod praedicamus. v. 9. Nempe, si professus fueris ore tuo
Dominum Iesum, et credideris in corde tuo, quod Deus eum suscitavit
ex mortuis, servaberis. v. 10. Nam corde creditur ad iustitiam, fit autem ore confessio ad salutem, v. 11. Dicit enim Scriptura: Quisquis
credit in eum, non pudefiet. Gal. 2. v. 16. Scientes, non instificari
Hominem ex operibus Legis, sed per fidem Iesu Christi. Etiam noa in
ex operibus Legis; sed professes anod non instificabitur ex operibus Legis. ex operibus Legis; propteres, quod non iustificabitur ex operibus Legis ula caro. Sic ubique.

b) Roman. 3. v. 27. 28. Vide in paragrapho praecedente lit. a. Gal. 2. v. 16. Vide ibid. Et v. 21. Si per Legem est iustitia, igitur Christus sine causa mortuus est. Ephes. 2. v. 8. Gratia sola estis servati per fidem; (et hoc non ex vobis, Dei donum est.) v. 9. non ex operibus, ut no quis glorietur. Et v. 13. Qui procul eratis, propinqui facti estis, per

sanguinem Christi. v. 14. Ipse enim est pax nostra, qui septum, id est, inimicitias solvit in carne sua, v. 16. nosque reconciliavit Deo per crucem, peremptis inimicitiis per eam.

### Disputatio XXIII.

## DE IUSTITIA VERA AC SOLA, QUA IUSTIFICAMUR, QUAE EST NON NISI IN CHRISTO.

Ingenue enim profitemur, nobis in Christo, qui est nostra iustitia, sanctitas, redemptio, via, veritas, sapientia et vita, omnia dono data esse c).

c) 1 Corinth. 1. v. 30. Christus Iesus factus est nobis sapientia a Deo, iustitiaque et sanctificatio et redemptio, v. 31. Ut fiat sicut scriptum est: Qui gloriatur, in Domino gloriator. Iohan. 14. v. 6. Dicit ei (Thomae Iesus: Ego sum via illa, veritas et vita illa. Nemo venit ad Patrem, nisi per me. Rom. 8. v. 32. Qui proprio Filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum; quomode non etiam cum eo omnia nobis gratificabitur?

## Disputatio XXIV.

#### DE OPERUM BONORUM FINE ET USU.

Fiunt itaque Opera fidelium, non ut satisfaciant pro peccatis suis: sed solummodo, et his Deo Domno nostro, pro maximis beneficiis, nobis in Christo exhibitis, se aliquo modo gratos esse declarent d). \*

d) Eph. 2. v. 9. 10. Non ex operibus servati estis, ut ne quis glorietur. Nam ipsius sumus opus, conditi in Christo Iesu ad opera bona, quae praeparavit Deus, ut in iis ambulemus.

Margiaal. \* Gratitudo consistit in remuneratione acceptorum beneficiorum. Deo autem nihil rependi potest: quia nullius indiget. Respicimus ergo in ea, quae a nobis requirit. Haec sunt Fides et opera Charitatis: Fidem postulat sibi ipsi; Charitatem proximo.

## Articulus X.

### DE NOVISSIMO DIE.

## Disputatio XXV.

DE' NOVISSIMAE DIEI IUDICIO, CONNEXA RESURRE-CTIONE MORTUORUM, EORUMDEMQUE AETERNA PAR-TIM FELICITATE, PARTIM CONDEMNATIONE.

Credimus Ultimum Iudicium fore: in quo Caro nostra resurget, et quilibet, prout in hac vita egit, a Christe Iudice recipiet a): videlicet, Vitam aeternam, si ex vera fide, sincera dilectione, fructus fidei, qui sunt opera iusticiae, edidit: et aeternum Ignem; si absque fide, sine charitate, bonum \* vel malum patravit b).

e) Matth. 24. v. 30. Tunc apparebit signum Filii hominis in coelo, et tunc omnes tribus terrae plangent, et videbunt Filium Hominis vemientem in nubibus coeli, cum potentia et gloria multa etc. Et c. 25.

u. 31. Quum autem venerit Filius hominis cum gloria sua, et omnes sancti Angeli cum eo, tunc sedebit in throno gloriae suae. u. 32. Et congregabuntur coram eo omnes Gentes, et separabit eos, alios ab aliis; ut Pastor separat oves ab haedis. v. 33. Et statuet oves quidem, ad dextram suam; haedos autem ad sinistram. v. 34. Tunc dicet Rex iis, qui ad dextram ipsius erunt: Adeste benedicti Patris mei, possidete Regnum, paratum vobis a iacto Mundi fundamento. v. 35. Esurivi enim, et dedistis mihi, quod ederim: sitivi, et dedistis mihi potum: peregrinus eram, et collegistis me: v. 36. nudus, et amicivistis me: aegrotus, et invisistis me: in carcere eram, et venistis ad me. vers. 37. Tunc respondebunt ei iusti, dicentes: Domine, quando te vidimus esurientem, et aluimus? aut sitientem, et dedimus tibi potum? v. 38. Quando autem te vidimns peregrinum, et collegimus te? aut nudum, et amicivimus? v. 39. aut, quando te vidimus aegrotum, aut în carcere; et venimus ad te? e. 40. Et respondens Rex dicet eis: Amen, dico vobis, quatenus id secistis uni ex istis fratribus meis minimis, mihi fecistis. v. 41. Tunc dicet etiam iis, qui ad sinistram erunt: Execrandi, abite a me, in ignem iilum aeternum, paratum Diabolo et Angelis eius. vers. 42. Esurivi enim, et non dedistis mihi, quod ederent: sitivi, et non dedistis mihi potum: vers. 43. peregrinus eram, et non collegistis me: nudus, et non amicivistis me: aegrotus et in carcere eram, et non invisistis me. vers. 44. Tunc ipsi quoque respondebunt ei, dicentes: Domine, quando te vidimus esurientem, aut sitientem, aut peregrinum, aut nudum, aut aegrotum, aut in carcere: et non ministravimus tibi? v. 45. Tunc reex istis minimis, nec mihi fecistis. v. 46. et abibunt isti in supplicium aeternum: lusti vero ad vitam aeternam. 2 Tim. 4. v. 1. Obtestor te, in conspectu Dei, et Domini Iesu Christi, qui iudicaturus est vivas et mortuos, in illustri suo adventu, et regno suo. Et v. 8. Quod reliquum est, reposita mihi est iustitiae corona, quam reddet mihi Dominus in illo die, iustus Iudex, non solum autem mihi, sed et omnibus, qui expetiverint illustrem illum ipsius adventum.

b) Roman. 2. v. 5. Sed pro duritia tua et corde, quod resipiscere nescit, thesaurizas tibi ipsi iram, in diem irae et patefactionis iusti iudicii Dei: v. 6. Qui reddet unicuique secundum opera ipsius: v. 7. iis quidem, qui, secundum patientem exspectationem, quaerunt boni eperis gloriam et honorem, et immortalitatem, vitam aeternam. v. 8. Litigiosis vero, et veritati quidem non obedientibus, obedientibus autem iniustitiae, erit excandescentia et ira. v. 9. afflictio, inquam, erit et angustia adversum omnem animam Hominis, perpetrantis malum, tum ludaei inprimis, tum etiam Graeci. v. 10. gloria vero, et honor, et pax erit cuivis operanti bonum, tum Iudaeo inprimis, tum et Graeco, etc. 2 Cor. 5. v. 10. Omnes nos comparere oportet coram tribunali Christi, ut unusquisque reportet, quae in corpore fecerit congruenter ad id, quod

fecerit, sive bonum sive malum.

Marginal. \*Bonum, intellige, secundum iudicium et opinionem hominum.

## Articulus XI.

#### DE PRAECEPTIS ET NON PRAECEPTIS.

## Disputatio XXVI.

DE Αὐτονομία, SIVE IMPERIO, IN CONSCIENTIAS, SOLI CHRISTO IN ECCLESIA RELINQUENDO.

Confitemur, quod, quemadmodum nemo mandare potest ea,

quae Christus non mandavit: ita etiam nemo prohibere possit, quae ipse non prohibuit.

a) Scriptum est esim: Ipsum audite. Matth. 17. v. 5. Luc. 9. v. 35. Vox extitit e nube, dicens: Hic est Filius ille meus dilectus, ipsum audite. Dest. 18. v. 18. Prophetam suscitabo illis de medio fratrum suorum, sicut tu, et ponam verba mea in ore eius, et loquetur eis omnia, quae praecepero illi. v. 19. Erit autem, quicunque non audierit verba mea, quae loquetur in nomine meo, ego requiram ab eo. Act. 7. v. 37. Hic est Moses ille, qui dixit filiis Israël, Prophetam suscitabit vobis Dominus Deus vester e fratribus vestris, sicut me: ipsum audietis.

### Disputatio XXVII.

DE INANITATE PRAECEPTORUM PONTIFICIORUM, AC, NOMINATIM, DE CONFESSIONE AURICULARI, IEIUNIO QUADRAGESIMALI, ET FESTIS PONTIFICIIS.

Ob hanc causam nos Auricularem confessionem, Iciunium quadragesimale, Sanctorum ferias, et quae eius generis ab hominibus exorta sunt, pro non praeceptis habemus.

## Disputatio XXVIII.

DE INANITATE INTERDICTORUM PONTIFICIORUM AC NOMINATIM, DE COELIBATU SACERDOTUM.

Sicut contra, Ministrorum matrimonium non prohibitum, scimus.

## Disputatio XXIX et XXX.

DE ILLICITIS PERMISSIONIBUS PAPANIS, ATQUE IN SPECIE, DE CULTU RELIGIOSO SANCTORUM, ET DE FABRICA ET CULTU IMAGINUM.

Et adhue multo minus permittere quisquam potest, quod Deus prohibuit. Itaque cultum et invocationem demortuorum Sanctorum \*\*, venerationem et exstructionem Imaginum, et id genus, improbamus.

Marginal. \* Deus dixit: Ego Ichova Deus vester. Lev. 18. v. 2. et Deut. 10. v. 17. Ichova, Deus vester, et Deus Deorum, et Dominus Dominorum, Deus magnus, fortis et terribilis, etc. Quis igitur inter ipsius creaturas concedere posset, quae ipse prohibuit?

\*\* Sanctos alioqui fatemur coram Deo esse, et cum Christo regnare in aeternum; propterea, quod Christum agnoverunt, et tum operibus, tum verbis, confessi sunt, esse suum Salvatorem, redemptionem et iustitiam, sine ullo humani meriti additamento. Hine laudamus et commendamus ipsos, tanquam eos, qui gratiam a Deo consecuti et iam haeredes Regni aeterni facti sunt: hoc tamen omne ad gloriam Dei et Christi referentes.

### Disputatio XXXI.

DE ILLICITIS INTERDICTIS PAPANIS', ATQUE, IN SPE-CIE, DE CARNIUM ESU.

Et rursus interdicere nemo potest, quae Deus concessit. Cibis itaque cum gratiarum actione uti, nullo modo interdictum existimamus b).

b) 1 Timoth. 4. v. 1. Spiritus autem diserte dicit, fore, ut posterioribus temporibus desciscant quidam a fide, attenti Spiritibus deceptoribus ac doctrinis Daemoniorum, v. 2. per hypocrisin falsiloquorum, quorum conscientia cauterio resecta est: v. 3. prohibentium contrahere matrimonium, iubentium abstinere a cibis, quos Deus condidit, ad participandum cum gratiarum actione, fidelibus, et iis, qui norunt revitatem. v. 4. Nam quicquid condidit Deus, bonum est, nec quicquam reiiciendum est, si cum gratiarum actione sumatur. v. 5. Sanctificatur enim per verbum Dei et preces.

#### Articulus XII.

## CONTRA ERRORES ANABAPTISTARUM.

## Disputatio XXXII.

#### DE PAEDOBAPTISMO IN SPECIE.

Clare protestamur, nos pereginas et erroneas doctrinas, quas turbarum Spiritus inter alias damnatas et pravas opiniones proferont, reiicere et damnare, ut quum dicunt: Infantes (quos nos, iuxta Apostolorum et primitivae Ecclesiae consuetudinem e), et ex eo, quod Baptismus loco Circumcisionis est b), baptizari facimus) minime baptizandos esse.

- a) Actor. 2 v. 38. Petrus ait: Resipiscite, et baptizetur unusquisque vestrum in nomen Iesu Christi, in remissionem peccatorum: et accipietis donum Spiritus Sancti. v. 39. Vobis enim facta est promissio, et liberis vestris, et omnibus longe post futuris, quoscunque videlicet advocaverit Dominus Deus noster. Et cap. 16. v. 33. Ipse vero (Commentariensis in urbe Philipp.) illis assumptis ea ipsa hora noctis, lavit corum plagas: et baptizatus est ipse, et omnes domestici illius ilico. 1 Cor. 1. v. 16. Baptizavi (ait Paulus) etiam Stephani familiam.
- b) Col. 2. v. 11. In quo (Christo) circumcisi estis circumcisione, quae fit sine manibus, exuendo corpus pecesatorum carnis per circumcisionem Christi: v. 12. et consepulti per Baptismum, per quem etiam cum eo suscitati estis, per fidem efficacis illius virtutis Dei, qui suscitavit eum ex mortuis, etc.

OBSERV. Allegata et execripta haec testimonia, in Germanicis exemplaribus, vel m. s. vel impressis non extant. Quia tamen olim Latinae editioni adsoripta fuere in margine, et Paedobaptismo confirmando insertiunt, eradere noluimus.

## Disputatio XXXIII.

#### DE IUREIURANDO CHRISTIANORUM.

In nullo item casu iurandum esse; etsi gloria Dei, et charitas Preximi, id requirant.

Marginal. Suo tempore Iuramento uti licet. Deus enim ius hoc in Veteri Testamento; et in Novo Christus non prohibuit; imo Christus et Apostoli ipsi iurarunt.

### Disputatio XXXIV.

#### DE MAGISTRATU CHRISTIANO.

Et Magistratus Christianos esse non posse. \*

Marginal. \* Magistratus tum bonum Magistratum agit, quando vere Christianus est.

## Disputatio XXXV.

#### DE RELIQUIS ANABAPTISTARÚM FANATICIS ERRO-RIBUS, IN GENERE.

Cum omnibus aliis doctrinis, quae sanae et purae doctrinae IESU CHRISTI adversantur e diametro, non solum non recipere; sed, ut abominationes et blasphemias, reiicere et damnare.

### Disputatio XXXVI.

DE COLOPHONE CONFESSIONIS BASILEENSIS, QUAM NON NISI SCRIPTURAE SACRAE, TANQUAM UNICAE ET PERFECTAE FIDEI REGULAE, IUDICIO SUBMITTI-MUS: CUM POLLICITATIONE EMENDATIONIS, SI, QUOCUNQUE IN ARTICULO EAM ἀντίγραφον ESSE, DEMONSTRATUM FUERIT.

Postremo, hanc nostram Confessionem Iudicio Sacrae Biblicae Scripturae subiicimus: eoque pollicemur, si ex praedictis Scripturis in melioribus instituamur; nos omni tempore Deo et Sacrosancro Ipsius Verbo, maxima cum gratiarum acțione, obsecuturos esse.

Οὐκ ἐν τῷ μέγα τὸ εὖ, ἀλλ' ἐν τῷ εὖ τὸ μέγα.

REGI SECULORUM INCORRUPTIBILI, IMMORTALI, INVISIBILI, SOLI SAPIENTI DEO PATRI, FILIO ET SPIRITUI SANCTO SIT HONOR ET GLORIA IN SECULA
SECULORUM, AMEN.

6.

## Ein gemeine bekantinus

b e d

helgen waren vnd vralten Christlichen gloubens vnd vnsern mittburgern vnd Christlichn gloubgnossen zc. Zurich. Bern. Basell. Straßburg. Costenz. Santgalln. Schaffhusn. Millshusen. Biel. 2c. zbasell vffgericht geordnet vnd gmacht vff wytern bscheib 2c.

3m 1536. 1. 2. 3. et 4. Februarin.

Ein turge und gemeine blantnuß bes gloubens der telchen fo in einer Sibrignoschafft bas Svangelium Chrifti angenomen habend, dlen globigen und fromen zu erwegen, zu beschahn und zu vrteilen bar gestelt.

1 Pet. 3. 1 Joh. 4.

## 1. Bon ber helgen gidrifft.

Die heilge, gotliche biblische gschrifft, bie ba ist bas wort gottes, von dem heigen geist inggeben und durch die propheten und apostell der welt fürgetragen, ist die aller alteste, volkomneste und höchste leer, begrifft allein alles das, das zu warer erkantnuß liebe und eer gottes, zu rechter warer fromkeit, und anrichtung eines fromen eerbaren und gottschligen lebens bienet.

Zacha. 7. Math. 22. 2 Pet. 1. 1 Tessa. 4. 2 Timoth. 3.

## 2. Bon Bflegung ber gidrifft.

Dife heilige gotliche gichrifft, fol niener mitt ban mit Ir felbe vigleit 1) und erklart werben burch die richtschnur bes gloubens und bet liebe.

1 Ioh. 5. Ro. 12. 1 Cor. 13. Sic Christus facit Math. 4.

## 3. Bon ben alten leereren.

Wo nū die heisigen Batter und alten leerer die die gichrifft erstart und vfgelegt, über die richtschnur nit gehowen habend, wollend wir sp nit allein für vfleger der gschrifft, sünder für vferwolte werchig, durch die Gott geredt und gewurckt hatt, erkennen und halten. 2) lod. 17. Luc. 10. Math. 10. 1 Thessa. 2, 4.

<sup>1)</sup> MS. Tur.: foll nienar mitt, bann mit no felbs pfgelept. 2) MS. Tur.: ertennen und annemmen und halten.

## 4. Bon menfchen leeren.

Was funft menschlicher leeren und satungen find, 3) sp sygend wie schon hubsch und ansichtig und langgebrucht sp Jemer wöllend, die und von gott und warem glouben abfurend, haltend wir ptell 4) und trafftsloß, wie es ber her Math. am 15.5) selbs bezügt, und da er spricht, Si eerend mich vergebens, fo sp leerend die leern der menschen.

Esa. 29. Marc. 7. 1 Timoth. 4. Titu. 1.

# 5. Bas ber 3wed ber heilgen gichrifft ine und worvff in endtlich wnfe.

Die gang biblische geschrifft sicht allein bawiff bas menschlich geschlecht verstande, das Im gott gunstig spe, und wol wölle, und bz er dise sine gutwillikeit, durch Christu sinen sun dem gangen menschelichen geschlecht offenlich dargstelt und bewpsen habe, die aber allein durch den globen zu uns kome, allein durch den globen entpfangen, und durch die liebe gegen dem nächsten, erzögt und bewpsen werd.

Gén. 3. Ioh. 4. Rom. 8. Ephe. 2. 1 Ioh. 4.

#### 6. Von Gott.

Bon Gott haltn wir also, das ein einiger, warer, lebendiger und allmächtiger gott fpe. Einig im wesen, dryfaltig in der person, 1) der alle ding durch sin wort, 8) de ist durch sinen sun, vß nutt geschaffen habe, und alle ding durch sin fursichtikeit gerecht warlich und wyslich regier verwalte und erhalte.

Deut. 6. Math. 28. Gen. 1. Ps. 33. Act. 17.

## 7. Bon bem menfchen.

Der mensch, die volkomnest bildnus gottes vff erden, under allen sichtbaren creaturen, die edleste und fürnemste, der ist vß lib und seel jusamen gesett. Der lib ist tödtlich, die seel ontödtlich, dier mensch als er von Gott recht und wol geschaffen war, ist er durch sin eigne schuld in die sund gefallen. und hatt das gang menschlich geschecht mit Im in solichn fal gezogen, und solicher arbeitsalikeit underwürslich gemacht.

Gen. 1. 2. Rom. 5.

## 8. Bon ber eerbfund.

Dife eerbsucht aber und vrfpringenliche fund ift bas gang menfch-

<sup>3)</sup> MS. Tur. addit hie verba: hie vns von gott vnb waarem glouben abfürend.. quae in nestro textu paullo post sequuntur. 4) MS. Tur.: fuer viel, schäblich... 5) In MS. Tur. numeri loco signum extst, mihi ne notum quidem. 6) MS. Tur.: bem nächsten vssgetruct, erzeigt, vnh bewisen wurde. 7) MS. Tur.: brifaltig in persone... 8) MS. Tur.: burch sun ewig wort,... 9) In MS. Tur. hisce cum verbis paragraphus sinita est. Reliqua sequuntur praemissa hae inscriptione: Bom sal des monscipen.

lich geschlecht bermasen burchgangen, vnb hetts bermasen verwüst vnb vergifft, 10) bz bem menschen, ber ein kindt des zorns vnb frend gottes worden war, niema benn gott burch Christu belssen oder widerbringen mocht, vnd was in Im guts überbliben ist, dz wirt durch täglich mängell vnd prästen, für vnd für geschwacht, das es zu eergeren gestatet, dann die krafft der sünd vnd des prestens 11) in vns trifft für, das weder die vernunfft dem, dz sp erkendt nachkomen, noch der hochs verstand das göttlich fündli pflanzen vnd fürbringen mag.

Eph. 2. Ps. 51. Ro. 8.

## 9. Bon bem fryen willkur, fo man nempt ben fryen willen.

Des halb wir bem menschen ein fre willeur 12) also gebend, das wir in vos selbs befindend, das wir mit wissen vod willen guts ond boß tund; das boß vermögend 13) wir von vos selbs thun, das gut aber mögend wir weder annemen, noch volstreden, wir spend dann durch die gnad Chrī erlüchtet, erweckt und getriben. dann gott ist der, ber in vos das wöllen und vollbringen wurdt, nach sinem guten willen, vß gott ist unser heil, vß uns aber ist nudt dann sund vers berbnüß.

Ich. 15. Philip. 2. Act. 17. Oseae 13. 1 Reg. 43.

# 10. Bie Gott ben menfchen burch finen ewigen rabtschlag widerbracht habe.

Wie wol nun ber mensch burch soliche sin schulb und übertrettung ewiger verdampnus zubekendt und in ben gerechten zorn gottes gefallen ift, so hatt doch gott ber gnabig vatter nie vsigehört sorg für Inn zetragen, wölches wir vß ber ersten verheissung, 14) und vs bem gangen glagt (burch wölches die sund erweckt, nit erloscht wirt. 15)) und vß bem heren Christo, der darzu verordnet und geleistet ist, klar und gnugsam offenbar vermerden und versten mögend. 16)

Ephe. 1. Gen. 3. Ro. 7.

# 11. Bom bem heren Christo vnd was wir burch Inn habend.

Difer her Christs ein warer sun gottes, warer gott vnb mensch, hatt in der sitt, die gott von ewikeit har, dar zu bestimpt ware menschliche natur, mit lib vnd seel angenomen, hatt zwo underscheidne unvermengte nature in einer einigen unzertrenten person, wolche ansnemug menschlicher natur darumb geschechen ist, das er uns, die tod warend, wider lebendig und miteerben gottes machte, des halb er ouch

<sup>10)</sup> MS. Tur.: verwästet, verberbt vod vergifftet... 11) MS. Tur.: praftens. 12) MS. Tur.: ein froen willen. 13) MS. Tur.: mögenb. 14) MS. Tur. exhibet hic numerum pluralem. 15) MS. Tur.: erwett vod ans sejundt, nit erlöscht wurt. 16) In MS. Tur. offenbar vocabulum omissum ost.

unser bruder worden ift. Difer her Christus ber fun bes waren les benbigen gottes, hatt bas fleisch, bas burch bie vereinbarung ber gottheit heilig ift, vnferem fleisch in allen bingen glich, vggenomen bie fund, bann es ein rein vnbeflect opffer fin folt, ve ber vnbeflecten iundfrowen 17) Maria, burch mitwurtung gottes bes heilgen geifts angenomen, fur vne in tod geben, ju einer bezalung, begnabigung vnb abmefdung aller funden. 18) Bind bar mit wir ein voltomne hoffnug und vertrumen, unfere unfterblichen lebens haben mochtend, batt er fin fleisch, bas er vom tob gu leben wiber vffermedt zu ber gerechten fines almechtigen vattere gefest. Difer ber Chrifte, ber ben tob, bie fund und allen hellischen gwalt übermunden und überfiget hatt, ift unfer vorgenger, furer und hopt, ber ift ber recht hoohe priefter ber ba fist gu ber grechten gottes, und unfer fach almeg fchirmpt und furet, bis er une ju ber bilbnus gu beren wir gefchaffen find reformiere und wiberbringe, vnb in die gmeinfame fines gotlichen mefens infure. bifen beren Jefti Chriftum wartend wir, by er funftig fpe am end ber welt, als ein warer rechter richter, ber bas war 19) vrteil über alles fleisch, bas von Im gu vrtell offerwect, fellen wirt, die frommen und globigen wirdt er inn himel furen, und bie unglobigen wirt er mit lib und feel in emige verbampnus ftoffen und verbanen. Difer ber Jefus, wie er allein unfer mitter, fursprech, opffer, hocher priefter, ber ond tung ift, also erkennend wir Inn allein, vnd gloubend von gantem berben, by er allein vnfer verfunung, vnfer erlofung, heiligmachung, bezalung, wyfheit, schirm vnd rettung allein fre. Die verwerffend wir alles bas, by fich ein mittell, opffer, und verfonung unfere lebens vnd heils darftelt, vnd erkennend keins, denn allein ben beren Chriftu. 20)

Ioh. 1. Gal. 4. Ioh. 16. Heb. 2, 4. Math. 1. Luc. 1. 1 Ioh. 2.
1 Cor. 15. Act. 1. Ephe. 1. Ro. 6. Bphe. 4. Daniel 7. Ioh. 5. Math. 25.
1 Timoth. 2. Heb. 7. Ro. 3. 1 Cor. 1.

## 12. Bas ber 3med fpe euanglischer leer.

Des halben sol in aller euangelischen leer bas bas hochft vnb furnemist hoptstuck sin, bas In allen predigen, hefftig getriben, vnb in die herten der menschen ingetruckt fol werden, namlich das wir allein burch die einig barmherhikeit gottes, vnd durch den verdienst Christi behalten und salig werdend. Damit aber die menschen verstandind, wie nottwendig Inen Christs zu heil und salikeit sve, Sol man Inen die gröffe und schwere der sund durch das glatt und tod Christi zu hellesten und klaresten anzögen, Indilds 21) und für ougen siellen.

' 1 Timoth. 1. Ro. 3.

<sup>17)</sup> MS. Tur.: onbestetten rennen jungkfrouwen. 18) MS. Tur.: aller sunden ber gangen wält. 19) In MS. Tur. war vocabulum omissium est. 20) MS. Tur.: ben eynigen herren dyristum. 21) MS. Tur.: anzengen, Instituten 22.

13. Bie vne bie g'nad Chrifti vnb fin verbienft mittgeteilt werdend vnd was frucht bar vf volge.

Soliche hohen und grossen guthatten gotlicher gnaden und die ware heiligmachung des geists gottes entpsahend wir nit us unseren verdiensten und krefften, sonder durch den glouben, der ein lutere gab und schende gottes ist. 22) Der selbig gloud ist ein gwisser, vester, ja ungezwisseter grund und begrüssung aller dingen die man von gott verhosset, wolcher us Im die liebe, und dem nach allerley tugenden, und guter werden frücht wachsen macht. Und wie wol die fromen und glödigen sich in solichen früchten des gloubens one underlas übend, so schriebend wir doch die frommachung und de erlangt heil, nit solis den werden, sunder der lutren gnad gottes zu. 23) Diser gloub, der sich nit vis sin werk, wie wol er unzaldare gute werd würckt, 24) sonder usst die barmherzisseit gottes tröstet, ist der recht 25) war dienst, mit dem man gott gefalt. 26)

Ro. 3. Gal. 2. Ephe. 2. Gal. 5. Ro. 3. Michee 6,

## 14. Bon ber filchen.

Bß ben lebendigen steinen, die vff bisen lebendigen<sup>27</sup>) felsen gebur wen sind, haltend wir, das ein heilige allgemeine kilchen, die gmeinsame voh samlung aller heilgen, die ein gspons voh gemahell Christiss, wölche er durch sin blut reinige, und entlich dem vatter one masen gant undestedt und vouermaßget dar stelle, geduwen und zemen gsamlet werde. Bud wie wol dise kilchen und samlung Christi allein den vugen gottes offen und bekandt ist, so wirt sp doch durch visere zeischen, druch und ordnüg, die von Christo selbs ingesetzt und geordnet, und durch das wort gottes, als durch ein gmeine offne und ordenliche jucht, nit allein gesechen und erkandt, sonder ouch der maß gesamlet und geduwen, das in dise kilchen niemans (ordelich ze reden und one besondere fryheit von gott geoffnet.) one diese ding gezelt wirt.

1 Pet. 2. Math. 16. 1 Ioh. 1. 1 Pet. 1. Ephe. 5. Ioh. 6. 2 Timoth. 2. Act. 13. Math. 28. Act. 10.

# 15. Bon ben zudieneren28) des worts Gottes und bienft der kilchen.

Des halb wir ouch bekennend, bas bie biener ber kilchen mitte arbeiter gottes sind, als sp ber heilig Pauls nempt, burch bie er sinen globigen erkantnus sin selbs, und ablaß ber sunden zudienet und fur-

<sup>22)</sup> In MS. Tur. cum his verbis paragraphus finita est. Reliqua sequuntur praemissa hac inscriptione: Bas ber gloub spe. 23) Hoc loco in MS. Tur. inscriptio inserta est huiuscemodi: Was racheter waarer gotebienst spe. 24) MS. Tur. haec habet, et quidem noclusa: (wie wol er vajalbar gute warch one vsibren wurtt). 25) MS. Tur. addit "vnb" particulam. 26) MS. Tur.: mit bem bie glaubigen gott gefallenb. 27) MS. Tur.: tabenden. 28) MS. Tur.: bieneren.

treit, die menschen zu Im bekert, vffrichtet, troft, ja ouch erschreckt und verteilt, boch mit disem anhang und verstand, das wir in den allen, alle wirdung und krafft dem heren Gott allein, dem diener aber das zudienen zuschriben, dan gewiß iste, das die krafft und wirdung keisner creatur niemar me angebunden sol noch mag werden, sonder Gott der teilt sp uß, nach sinem from willen denen, denen er wil.

1 Cor. 3. 4. 2 Cor. 6. Ioh. 20. Luc. 1. 1 Cor. 3.

## 16. Bon gwalt ber filden.

Der gwalt bas Gotswort zepredigen, und die schäffin des heren zeweiden (wolchs eigentlich ze reden der schlüßlen gewalt ist.) schribt allen menschen für ein form zeleben, Sy spend hoch oder nider stands, solcher gwalt und ansehen sol als ein befelch, 29) hoch, thur, unueracht 30) und unuerletzt sin, sol ouch nieman zuzedienen entpfolhen werden, er spe dan zu vor durch die götliche Stim und wal, durch die Jenen, die von der kilchen, durch woldetrachte rattschläg, und ussicht darzu bestimpt und erwelt sind, tougelich und geschickt darzu ersunden und erkandt.

Math. 16. Ioh. 20. 1 Tessa. 4. Act. 13.

## 17. Bon erwellung ber bieneren ber filden.

Dann solich ampt und bienst sol nieman befolhen noch vertunt werben, er spe dan zu vor in heilger gschrifft und erkantnuß des wissen gottes wolbericht, in fromkeit und unschuld des lebens unsträfflich, und in sing und ernst, die eer und den namen Christi zefürderen hieig und indrinstig erfunden und erkent worden, namlich durch die diener und fürstender der kilchen, ouch die, die uß der christelichen oberkeit, als von der kilchen wegen, zu solichem ampt erwölt sind, und dewil das selb ein rechte ware wal gottes ist, sol sp durch das urteil der kilchen und ufflegung der henden der eelteren als billich und recht erkendt und angenomen werden.

1 Timoth. 3. 4. Luc. 12. Act. 1. Titu. 1. Nu. 27. Deut. 34. Act. 6. 8. 9. 13. 1 Timoth. 1. Hebr. 6.

## 18. Wer ber hirt und das hopt ber kilchen fne.

Dann Christs selbst allein bas waar und recht hoptt und hirt finer kilchen ist, der selbig gibt siner kilchen, hirten und leerer, die oß sinem befelch das wort und den gwalt der schlüßeln ordelich und recht-massig, wie oben gemelt, fürend. Deshald wir die jenen, die allein mit dem namen bischoff sind, und bas hopt zu Rom weder bekennend noch annemend.

Ich. 10. Ephe. 1. 4. 5. Collo. 1. 2. Ich. 20. Zach. 11.

<sup>29)</sup> MS. Tur.: befälh und handel gottes. 30) In MS. Tur.: vnueracht vocabulum omissum est.

## 19. 28as das ampt fne ber bieneren vnb ber kilchen.

Das aller hochst und furnemst in biesem ampt ist, bas bie biener bet kuchen, rum und leid ber funden enderung bes lebens, und ver= gobung ber funden predigend, ond bas alles durch Chriftu. fp onvffhorlich fur bas vold bittind, ber heilgen gichrifft und wort Gottes, in lefen, und heilger trachtung ernftlich und fipffig obligind, mit dem wort Gottes, ale mit einem ichwert bes geiftes, in alle weg, ben tuffel, mit bem tobtlichn haß verfolgind, und fin frafft niberlegind, und schwechind, bas fo bie asunden burger Christi schirmind, die bosen aber warnind, hintersichthaltind, und abtribind, und fo fp in Irem frauel31) und unverschampten lafteren die kilchen Chrifti woltend fur und für eergeren und vermuften, follend fo burch bie jenigen; fo von ben bieneren bes worts und chriftelicher oberteit bargu verordnet find, vfgeftogen, 32) ober in andere fügliche und komliche, fromkliche weg 33) gestrafft und verbefret werden, bis fp Ir Irfal bekennend fich enderend und gfund merdend, ben aber fol ber burger Christi, ber alfo prefthafft ond trand gewesen und vggeschlossen ift, wider in die kilchen vffgenomen werben, fo er fich betert und mit grofem ernft fin fund und Irfal betent und vergicht (.bann ba bin fol bife ftraff bienen.) und arung finem preften gewillitlich fucht, fich in ein geiftlich bieciplin und gucht begibt, und fich mit einem numen flyg und ernft zur fromkeit alle fromen erfromt.

Luc. 24. 1 Cor. 11. Act. 6. 1 Timoth. 4. Ephe. 6. 2 Timoth. 4.
Kzech. 14. 1 Cor. 5. 2 Tessa. 3. 2 Cor. 2.

# 20. Bon bem vermogen, frafft vnd wurdung ber facramenten.

Deren zeichen, die man sacrament nempt, sind zwen, namlich der touss, vnd dz nachtmal des heren. Dise sacrament sind bedutliche heilige zeichen, vnd hoher heimlichen dingen, 24) die aber nit blosse vnd lere zeichen sind, sunder sp bestond in zeichen vnd weselichen dingen. Dann im touss ist das waser das zeichen, 25) das weselich aber vnd geistlich 26) ist die widergeburt vnd die vffnemung in das volck gottes. Im nachtmal oder dancksagung sind brott vnd win zeichen, das weselich aber vnd geistlich, ist die gemeinschaft des lids vnd bluts Christi, das heil das am crüt erobret ist, vnd ablas der sünden, wolsche weseliche vnsichtbare vnd geistliche ding im globen, 37) gluch wie die zeichen lidich entpfangen werdend, vnd in disen geistlichen weselichen dingen, statt die ganze kraft, würdung vnd frucht der sacramenten. Deshalb

<sup>31)</sup> MS. Tur.: frafel. 32) MS. Tur. perperam: vnb christenlicher oberkett usgeschlossen sind, vsgeschlossen. 33) MS. Tur.: ober in andern stagliche vnb formliche wag. 34) zeichen, heiliger, hoher vnb göttlicher Dingen. 35) MS. Tur.: ein bedutlich zeichen.. 36) In MS. Tur. verba "vnb geists lich" omissa sunt. 37) MS. Tur. addit: innwändig.

wir bekennend, das die sacrament nit allein vifere zeichen sind Christelicher gesellschafft, sonder wir bekennends für zeichen gotlicher gnaden, durch<sup>28</sup>) die diener der kilchen, dem heren, zu den fürnemen und end, das er uns selbs verheißt, andütet und kreftiklich verschafft, mitmürkend, doch wie oben<sup>29</sup>) von dieneren des worts geseit ist. Namlich das alle heilmachende<sup>40</sup>) und seligmachende krafft dem heren Gott allein zugeschriben werdend.

## 21. Bon bem Souff.

Der touff ist vs ber insagung bes heren, ein wibergeberliche abweschung, woliche ber her sinen vserwolten mit einem sichtbaren zeichen, turch den dienst ber kilchen wie obengeredt und erlütret ist, anbutet und darstelt, in wolicher helgen abweschung wir unsere kunder
barumb touffend, das es unbillich were, das wir die jenen, die us uns,
die ein volck Gottes, geboren sind, der gemeinsame des volcks Gottes
soltend entrouben, die doch mit gotlicher stim darzu bestimpt, und die
sind, von denen man sich sol vermuten, so spend von Gott erwölt.

Math. 28. Marc. 16. Titu. 3. Gen. 17. Luc. 18. 1 Cor. 7.

## 22. Bom Nachtmal bes heren, ober von ber bancksagung.

Vom helgen nachtmal haltend wir alfo, bas ber her im heilgen aubendmal, 41) fin lib und blut, das ift, fich felbs den finen warlich anbutet, und zu folicher frucht zu nieffen gibt, bas er ie me und me in Inen, und fp in Im lebend, Mit bas ber lib und bg blut bes beren, mit brott und win naturlich vereinbaret, ober rumlich bar inn verschloffen werbend, ober bas ein libliche fleischliche gegenwirtikeit bie gefest werbe, fonder bas brot und win vg ber Infagung bes heren, bochbes butenbe heilige mare zeichen fpenb, burch die vom bem heren felbs, burch ben bienst ber kilchen, bie mar gemeinschafft bes libs und bluce Chrifti, ben globigen furtragen und angebotten merbe, nit ju einer hinfelligen fppf bes buchs, fonder zu einer fppf vnd narung bes geifts lichen und ewigen lebens. Solicher hocher und heilgen fpng gebruchend wir vne offtermale, bas wir bardurch ermanbt, in ben tob vnd blut bes gecrutgeten Chrifti, mit ben ougen bes gloubes fachind, und unfer beil mit einem vorguft bes himelschen mefens, ond mit einer rechten befindtnuß des ewigen lebens betrachtend. Mit bifer geiftlichen lebendmachenden und inneren fppg, werbend wir mit unuffprechlicher fuffileit erfriftet 42) und erfuct, und mit hoher frob, bas wir in dem tob Christi unfer leben findend, erfult. Defhalb wir gant und gar in froden in vnferem bergen vfffpringend, ond mit allen unferen trefften iemer omb fo ein thure und hobe guthat, bie er und bewpfen hatt inn bancksagung vne felbe gang vfigiegend.

<sup>38)</sup> MS. Tur. burch wolliche bie biener. 39) MS. Tur.: boch ber geftalt, wie oben. 40) MS. Tur. hepligmachende. 41) MS. Tur.: aabentmasl. 42) MS. Cur.: erfasset.

Des halben man vos fast vonbillich zulegt, bas wir den hohen warzeichen wenig zugedind, dan dise heilge zeichen und facrament, sinr heilge von eerwirdige ding, als die, die von Christo dem hohen priester ingesett und gedrucht sind. So tragend sie der maß, wie oben dad von geredt \* ) ist, die geistlichen ding, die sp bedütend für, und dietend on Si gebend von den geschechnen dingen zügnüß. Si bildend uns an und äfrend uns so hohe heilge ding, und mit einer besondren anliche der dingen die sp bedütend, tragend sp ein groß und herlich liecht in die heilge götliche händell. Zu dem gebend sp etwas behisst und fürschub dem gibben, sind als vil als ein eidspslicht, mit denen sich die glöbigen irem hopt und der kilchen inpslichtend und verbindend. So hoch und thür haltend wir von den heilgen hochbedütenden warzeichen, je doch gebend wir die lebendmachende von heilmachende krafft alweg allein dem zu, der allein das leben ist, dem spe lob 44) in ewikeit. Umen.

Osec 13. Act. 4.

## 23. Bon ber heiligen verfamlung48) vnd zementomung ber glöbigen.

Wir haltend das die heiligen samlungen und zemenkomen der glödigen der maß sollen begangen werden, das man vor allen dingen dem vold das wort gottes an einem gemeinen und dar zu bestimpten ort fürtragen, das die heimlichen verständ der gschrifft, durch geschickte diener täglich oßgeleit und erklärt werdind. Das man das nachtmal des heren und heilge dancksaung halte, da mit der glödigen gloub für und für geübt werde, das man mit ernstlichem gebett für alles antigen aller menschen ernstlich anhalte, andere Ceremonien deren vil 460 onzaldar sind, als kelch, meßgwand, koreck, 470 kutten, Blatten, sam, kerhen und altär, gold und silber, so fer sp ware religion und rechten gotschenst niderlegen und undzekeren dienend, und besunder die gögen und bilder die zu vereerung und eergernüß gebrucht werdend, und was solicher ungötlicher dingen sind, die wöllend wir us unser helgen ges meind wyt hingetriden haben. 48).

Act. 2. 1 Timoth. 2. 1 Cor. 14. Act. 8. 1 Timoth. 2. Exc. 20. Ess. 40. 1, Cor. 10. 1 Pet. 4, 1 Ioh. 5.

# 24. Bon benen bingen, die ba weber gebotten noch verpotten, sunder mittel und fry find.

Alle bing die man mittell nempt, wie sp dan (eigelich ze reden.) sind, beren mag sich ein fromer globiger Christ, zu allen zyten, an allen orten, fro gebruchen, doch das er dz thuge nach dem rechten\*) wissen 49 vod mit tieb, dan der globig sol alle ding also bruchen, das die eer Gottes

<sup>43)</sup> MS. Tur.: gesept. 44) In MS. Tur. addita sunt verba: vnb eerb 45) MS. Tur.: Bon ben beptigen versamlungen. 46) MS. Tur. addit vnc particulam. 47) MS. Tur.: chorrot. 48) In MS. Tur. paragr. 25 ho. loco inserta est. 49) MS. Tur.: bas er soliches thagge naach bem rachten voussen.

gefürdret, und Die filden und nechsten 50) nit vereergret werbe. (Ro. 15. 1 Cor. 8. 2 Cor. 20. 13.)

Ro. 14. 1 Cor. 8.

\* Quod quicquid non est ex fide, peccatum est. Ro. 14.

1 Cor. 10. Collo. 4.

25. Bon benen die durch falsche leeren die tilden Christi!) trennend, ober sich von Iren absindrend und rottend.

Alle die Jenen, die sich von der heiligen gemeinsame und gesellsschafft der kilchen abtrennend und sunderend, fromde ungöttliche leeren in die kilchen infurend, oder solicher leer anhangend, wollichen pressen zu unseren zuten die widertousser aller meist übend. So sp der wardnug der kilchen und Christelichen bericht nit lesend und gehorsam sind, Sonder hartpennig 52) off Irem kub 53) und Irsal mit verletung und verfürung der kilchen besten und verharren wöllend. Sollend die selbigen durch den oderen gwalt gestrafft und hinderhalten werden, da mitt sp die herd Gottes mit Irer falschen leer nit vergisstind und verletind oder bestedind. 54)

Ksa. 5. Act. 3. Ro. 12.

## 26. Bon der weltlichen oberkeit.

De wil aller gwalt vnd oberkeit von Gott, ist sin hochst vnd fürnamst ampt, wo er nit ein Tyrann sin wil, das er die ware Gotztes eer, vnd den rechten Gotsdienst, mit straff vnd vörütung aller gotslestrung, schirme vnd fürdre, vnd müglichen sivs antore, das er das Jene, das der diener der kilchen vnd vertunder des Euägelij, vs dem wort Gottes leert vnd fürtret, fürdre vnd volstrecke. Das aber solche religion warer gotsdienst vnd eerbarkeit 35) vsgange vnd wachse, wirt der obergwalt fürnemlich allen sips da hin wenden, das de heiter wort Gottes der gmeind trulich fürtragen, vnd nieman dar an verhindret werde, das die schulen wol angericht, die gmein durgerschafft wol gesleert, stipsig berichtet vnd gezüchtiget werde, das man sipssige sorg trage für die diener der kilchen, vnd armen in der kilchen das die selbigen nach der billikeit vnd zimticher nottursst versehen werdend, dann da hin sollend der kilchen güter dienen.

Gen. 17. 2 paralip. 19. Ro. 13. Rxo. 22. Ps. 82. Ioh. 10. Levit. 24. 4 Reg. 18. 22. Da. 3. 6. 1 Cor. 9. 1 Timoth. 5.

Act. 4. 6. Ro. 12. 15. 1 Cor. 16.

Wyter sol ber obergwalt bas vold mit billichen gotlichen satuns gen regieren, gricht und recht halten und handthaben, gemeinen friden und wolstand erhalten, gemeinen nut schüfft und schiemen, und die

<sup>50)</sup> MS. Tur. addit: gebessert. 51); MS. Tur.: Gottes. 52) MS. Tur. vel "hartpánig" exhibet, vel hartspánig. 53) MS. Tur.: ftpb. 54) MS. Tur.: nit vergistind, noch besiefind. 55) MS. Tur. per errorem calami ut videtur pro "eerbarkit" exhibet "oberkept". 56) MS. Tur.: die gmepn jugend und gange burgerschafft.

übertretter nach gelegenheit Irer mißtat, an gut, lib und leben wie billich straffen. Bud so er das thut, dienet er Gott sinem heren wie er schuldig und pflichtig ist. 57) Solchen obren gwalt sollend wir alle, ob wir wol in Christo fry sind, mit lib, hab und allem unsern gut gehorsam und wärtig sin, und mit liebe von hersen und uß glouben Ime underthänig bewysen, truw und eid thun und leisten, all die wil sin gheys und gehott wider den nit offelich ist, von des wegen wir Im eer anthund und gehorsam sind.

Exo. 18. Esa. 10. Ro. 13. Math. 17. 22. Act. 4.

## 27. Bon ber heiligen Ge.

Wir haltend das der eelich stand allen menschen die dar zu tougelich und geschiekt, und von Gott sunst vsserhalb der ee, kunsch ze leben, nit derüfft sind, von Gott vsseseh und verordnet spe. das kein orden noch stand so heilig und eerber, dem der eelich stand zewider spe, und verbotten solle werden, und wie nun soliche ee, vor der kich mit einer herlichen offendarüg und glüdt 38) bestätet wirt, also sol ouch der obergwalt acht haben und dar an sin, das die ee billich und ordesich bezogn, und recht und eerberlich 39 gehalten werde, ouch nit lychtlich, on wychtige und rechtmassige vrsachen getrent und gescheiden werde. Deschalben konne wir die klöster, und andere aller vermeinter geistlicher, uns subere und vnordeliche küscheit, und die selich sund vnnut leben (das etlich lätt us undergrüntem 0) user vssessesses als ein schüslich und grülich ding, vom menschn wieder Gots ordnüg erdichtet und ersunden.

Math 19 25. Heb. 13. 1 Cor. 7. 1 Timoth. 3. Math. 5. 19.

1 Timoth. 4. 2 Thessa. 3.

Ist durch obgemelter Stetten botten bestätet vnd einhälleklich angenomen Basileae 1536. 26 Martij.

## ECCLESIARUM PER HELVETIAM CONFESSIO FIDEI SUMMARIA ET GENERALIS, IN HOC AE-DITA, QUOD DE EA EXISTIMARE PIIS OMNIBUS LICEAT.

#### DE SCRIPTURA SACRA.

Scriptura canonica verbum dei, Spiritu S. tradita, et per prophetas apostolosque mundo proposita, omnium perfectissima et an-

<sup>57)</sup> In M8. Tur. schuldig et psicotig vocabula transposita sunt. 58) M8. Tur.: herriichen offenbaren vermanung vnb gebatt. 59) MS. Tur.: terbettich exhibet orbenlich. 60) MS. Tur.: vnbegrundtem. 61) MS. Tur. pro haltenb exhibet halen, commate sequente et omissis signis parentiesees. — Denique monendum est in MS. Tur. locos V. et N. T. non esse citatos.

tiquissima Philosophia, pietatem ownem, omnem vitae rationem sola perfecte continet.

2 Pet. 1. 2 Timoth. 3.

### 2. DE INTERPRETATIONE SCRIPTURAE.

Huius interpretatio ex ipsa sola petenda est, ut ipsa interpres sit sui, charitatis fideique regula moderante.

Io. 5. Rom. 12. 1 Cor. 13.

### 3. DE ANTIQUIS PATRIBUS.

A quo interpretationis genere, quatenus sancti patres non discessere, eos non solum ut interpretes scripturae recipimus, sed ut organa dei electa veneramur.

#### 4. DE TRADITIONIBUS HOMINUM.

Per caetera de traditionibus hominum quantumvis speciosis et receptis, quaecumque nos abducunt, sic illud domini respondemus, Frustra, me colunt docentes doctrinas hominum.

Esa. 29. Tit. 1. Matth. 15. 1 Timoth. 4.

#### 5. SCOPUS SCRIPTURAE.

Status huius scripturae canonicae totius, is est, bene deum hominum generi velle, et eam benevolentiam per christum filium suum declarasse. Quae fide sola ad nos perveniat recipiaturque, charitate vero erga proximos exprimatur.

Gen. 3. Ioes. (Joann.) 3. Eph. 2.

#### 6. DEUS.

De deo sic sentimus, unum substantia: trinum personis, omnipotentem esse. Qui ut condiderit per verbum, id est, filium suum omnia ex nibilo, sic providentia sua iuste vereque et sapientissime gubernet: servet: foveat omnia.

Deut. 6. Matth. 28. Gen. 1. Act. 17.

### 7. HOMO ET VIRES EIUS.

Homo perfectissima dei in terris imago, primasque creaturarum visibilium habens, ex anima et corpore constans, quorum hoc mortale, illud immortale est, quum esset sancte a deo conditus, sua culpa in vitium prolapsus, in candem secum ruinam genus humanum totum traxit, ac cidem calamitati obnoxium reddidit.

Gen. 3. Rom. 5.

## 8. ORIGINALE PECCATUM.

Atque baec lues, quam originalem vocant, genus totum humanum sic pervasit, ut nulla ope irae filius, inimicusque dei nisi divina per christum curari potuerit. Nam si quid frugis hic bonae superstes est, vitiis nostris assidue debilitatum, in peius vergit. Superat enim mali vis, et nec rationem persequi, nec meatis divinitatem excolere sinit.

• eps. (Ephes.) 2. Ps. 50. Rom. 8.

#### 9. LIBERUM ARBITRIUM.

Unde sic homini liberum arbitrium tribuimus, ut qui scientes et volentes agere nos bona et mala experimur, mala quidem agere sponte nostra queamus, bona vero amplecti et persequi, nisi gratia christi illustrati, spiritu eius impulsi, non queamus. Deus enim is est, qui operatur in nobis et velle et perficere pro bona sua voluntate. Et ex deo salus, e nobis perditio est.

Philip. 2. Osee 13.

## 10. CONSILIUM DEI AETERNUM DE REPARATIONE HOMINIS.

Huius igitur hominis hac culpa damnationi addicti, et in indignationem iustam incurrentis, nunquam tamen curam gerere deus pater desiit. Id quod ex primis promissionibus, legeque tota (quae peccatum excitat, non extinguit) et a christo in hoc destinato praestitoque perspicuum est.

eps. (Ephes.) 1. Rom. 7.

## 11. IESUS CHRISTUS ET QUAE PER CHRISTUM.

Hic christus verus dei filius, verusque deus, et homo verus, quum iuxta praefinitum tempus hominem totum, id est, anima et corpore constantem assumpsisset, in una individuaque persona duas, sed impermixtes naturas obtinens, ut vitae mortuos nos restitueret, et dei cohaeredes faceret, frater noster factus est.

Luc. 1. Gal. 4. Ioes (Joann.) 16. Hib. 2.

Is sacrosanctam divinitatis unione earnem, nostrae (peccato solum excepto, quoniam illibatam esse hostiam oportebat) per omnia similem, ex intacta virgine Maria, spiritu sancto cooperante sumens, in mortem ad universi peccati expiationem tradidit.

Heb. 5. Luc. 2. 1 loes (loann.) 2.

Idem ut esset plena nobis perfectaque immortalitatis nostrae spes et fiducia, suam ipse carnem, de morte suscitatam, in coelum ad omnipotentis patris dexteram collocavit.

1 Cor. 15. Act. 1.

Hic morte: peccato: inferisque omnibus triumphatis, victor duxque, et caput nostrum, ac pontifex vere summus, sedens, causam nostram perpetuo tuetur agitque, dum ad imaginem ad quam conditi eramus reformet.

eps. (Ephes.) 1. Rom. 8. Eph. 4.

Hunc venturum ad saeculorum omnium finem, verum rectum-

que iudicem, ac sententiam, in omnem carnem, ad id iudicium prius suscitatam, laturum, ac pios supra ethera evecturum, impios corpore et anima ad acternum exitium damnaturum, expectamus.

Dan. 7. Ioes. '(Joann.) 5.

Qui ut solus est mediator: intercessor: hostia: idemque et pontifex, dominusque, et rex noster, ita hunc solum agnoscimus ac toto corde credimus conciliationem, redemptionem: sanctificationem: expiationem: sapientiam: protectionem assertionem nostram solum. Omne hîc simpliciter vitae salutisque nostrae medium, praeter hunc solum christum, reiicientes.

1 Timoth. 2. Hib. (?) 17. Rom. 3. 1 Cor. 1.

#### 12. SCOPUS EVANGELICAE DOCTRINAE.

Itaque in omni doctrina evangelica primum ac praecipuum hoc ingeri debet, sola nos dei misericordia et christi merito servari. Quo ut intelligant homines quam opus habeant, peccata eis per legem et mortem christi luculentissime semper sunt indicanda.

1 Timoth. 1. Rom. 5.

#### CHRISTIANUS ET OFFICIA EIUS.

Ista vero tam divina beneficia, ac veram spiritus dei sanctificationem, fide mero dei dono, haud ullis aut viribus aut meritis nostris consequimur.

eps. (Ephes.) 2.

#### 14. DE FIDE.

Quae fides certa et indubita omnium sperandarum de dei benevolentia rerum substantia est et apprehensio. Ex sese charitatem ac mox praeclaros virtutum omnium fructus pullulat. Non quidquam tamen his officiis, licet piorum, sed ipsi simpliciter iustificationem et partam salutem gratiae dei tribuimus.

· Atque sic quidem solus verus dei cultus est, fides inquam

nulla operum fiducia, operum foecundissima.

Mich. 6.

#### 15. ECCLESIA.

Et ex talibus lapidibus super vivam hanc petram, hoc pacto, inedificatis, ecclesiam construi, sanctamque sanctorum omnium collectionem et immaculatam christi sponsam esse tenemus. quam christus sanguine suo lavet et purificet, et tandem patri suo eam sine macula et ruga statuat et tradat. Quae quidem quum solius sit dei oculis nota, externis tamen quibusdam ritibus, ab ipso christo institutis, et verbi dei velut publica legittimaque disciplina, non solum cernitur cognosciturque, sed ita constituitur, ut in hanc sine his nemo (nisi singulari dei privilegio) censeatur.

1 Petr. 2. Matth. 16. eph. 5. Mar. 16. Matth. 28. Act. 10. 8. 9.

#### 16. DE MINISTERIO VERBI.

Atque hanc ob causam ministros ecclesiae cooperarios esse dei (quod et paulus agnoscit) fatemur per quos ille et cognitionem sui, et peccatorum remissionem administret, homines ad se convertat, erigat, consoletur, terreat etiam et iudicet. Ita tamen, ut virtutem et efficaciam in his omnem domino, ministerium ministris tamen adscribamus. Nam hanc virtutem efficaciamque pulli omnino creaturae alligari, sed libera dei dignatione dispensari iis quibus ipse velit, certum est.

1 Cor. 3. Ioes (Joann.) 20. Luce. 1. 1 Cor. 14.

#### 17. POTESTAS ECCLESIASTICA.

Ipsa autem verbi, et pascendi gregis dominici authoritas, quae proprie clavium potestas est, cunctis, summis aeque et imis praescribens, sacrosancta inviolabilisque esse, et vel divino dei, vel certo et consulto ecclesiae suffragio, electis tantum ad ministrandum committi debet.

Matth. 16. Ioes (Joann.) 20. Herc. (Hier.) 1. 1 Thess. 4. Act. 13.

#### 18. ELECTIO MINISTRORUM.

Est enim functio haec nulli, quem non et legis divinae peritia, et vitae innocentia, et christi nominis studio singulari esse compererint et iudicarint ministri ecclesiae, et hi, quibus id negocii per christianum magistratum ecclesiae nomine commissum est, concedenda.

Quae quum vera dei electio sit, ecclesiae tamen suffragio et manuum presbyterorum sacerdotis impositione reete comprobatur.

1 Tim. 3. Luc. 12. Act. 1. Tit. 1.

#### 19. PASTOR QUIS.

Christus ipse verum suae ecclesiae caput ac pastor solus est, is ecclesiae suae pastores dat et doctores, qui in ecclesia externa hac clavium potestate legittime sic concredita recte et legittime utantur. Unde illos titulotenus tantum pastores, caputque romanum minime agnoscimus.

Ioes (Joann.) 10. Eps. (Ephes.) 1. 5. 4. Ioan. 21.

#### 20. MINISTRORUM OFFICIA.

Summum functionis huius munus est, poenitentiam et peccatorum per christum remissionem praedicare: pro populo incessanter orare, sanctis studiis verboque dei indefesse invigilare, atque verbo dei velut gladio spiritus, et arte omnigena satanam internecino semper odio persequi ac debilitare, christi cives sanos quidem tueri, vicioses autem monere: reprehendere, cohercere, et grassantes longius, ecclesiae, id est, christi confoederatorum conspiratione consensuque pio, tota ditione aut elicere ac proscribere, aut alia ratione commoda emendare tantisper, dum resipiscant et salvi fiant. Is enim ad ecclesiam civi christi morbido regressus est, si conversis animis studiisque, (quo omnis haec disciplina spectat) errorem agnoscens confiteatur suum, et disciplinam sanam ultro iam requirat, ac studio pietatis novo pios omnes exhilaret.

Luc. 24. Hier. 11. Act. 6. 1 Timoth. 4. Eps. (Ephes.) 6. 2 Tim. 4.
 Ezech. 34. 1 Cor. 5. 2 Thes. 3.

#### 21. DE VI ET EFFICATIA SACRAMENTORUM.

Signa, quae et sacramenta vocantur, duo sunt, baptismus, et eucharistia. Haec rerum arcanarum symbola non nudis signis, sed signis simul et rebus constant. In baptismo enim aqua signum est, at res ipsa regeneratio adoptioque in populum dei, in eucharistia panis et vinum signa sunt, res autem communicatio corporis domini: parta salus: et peccatorum remissio. Quae quidem ut ore corporis signa, sic fide spiritus percipiuntur. Nam in rebus ipsis totus fructus sacramentorum est.

Unde asserimus sacramenta non solum tesserns quasdam societatis christianae, sed et gratiae divinae symbola esse, quibus ministri, domino, ad eum finem quem ipse promittit offert et efficit, cooperentur, sic tamen, qualiter de verbi ministerio dictum est, ut omnis virtus salvifica uni domino transscribatur.

#### 22. BAPTISMA.

Baptisma quidem ex institutione domini lavacrum regenerationis quam dominus electis suis, visibili signo per ecclesiae ministerium, (qualiter supra expositum est,) exhibeat.

Quo quidem sancto lavacro infantes nostros ideireo tingimus, quoniam e nobis, (qui populus domini sumus) genitos populi dei consortio reiicere nefas est, tantum non divina voce hue designatos, praesertim quum de eorum electione pie est praesumendum.

Tit. 3. Act. 10. Gen. 17. 1 Cor. 7. Luc. 18.

#### 23. EUCHARISTIA.

Coenam vero mysticam, in qua dominus corpus et sanguinem suum, id est, seipsum suis vere ad hoc offerat, ut magis magisque in illis vivat, et illi in ipso. Non quod pani et vino corpus et sanguis domini vel naturaliter uniantur: vel hic localiter includantur, vel ulla huc carnali praesentia statuantur. Sed quod panis et vinum ex institutione domini symbola sint, quibus ab ipso domino per ecclesiae ministerium vera corporis et sanguinis cies communicatio, non in periturum ventris cibum, sed in acterme vitae alimoniam exhibeatur.

Mar. (Matth.) 26. Ioes (Joann.) 6. 14. 1 Cor. 10.

Hoc sacro cibo idcirco utimur saepe, quoniam huius menitu in crucifixi mortem sanguinemque, fidei oculis intuentes, ac salutem nostram, non sine coelestis vitae gustu, et vero vitae aeternae sensu, meditantes, hoc spirituali, vivifico intimoque pabulo, ineffabili cum suavitate reficimur, ac inenarrabili verbis laetitia, propter inventam vitam, exultamus, totique ac viribus omnino omnibus nostris, in gratiarum actionem pro tam mirando christi erga nos beneficio, effundimur.

Itaque immerito fit nostro maximo, quod quidam parum nos tribuere sacris symbolis putant. Sunt enim haec res sanctae venerandaeque, utpote, a summo sacerdote christo institutae et susceptae, suo quo diximus modo res significatas exhibentes, testimonium rei gestae praebentes, res tam arduas repraesentantes, et mirabili quadam rerum significatarum analogia clarissimam mysteriis istis lucem afferentes. Ad haec auxilium opemque ipsi suppeditant fidei, ac iurisiurandi denique vice initiatum capiti christi et ecclesiae adstringunt. Tam sancte de sacris symbolis sentimus, At vero vivificantis: sanctificantis vim et virtutem tribuimus ei perpetuo, qui vita est, cui sit laus in saecula saeculorum. Amen.

#### **24. COETUS SACRI.** .

Coetus autem sacros sic peragendos esse censemus, ut ante ounia verbum dei in publicum plebi quottidie propronatur, seripturae abdită per idoneos ministros quottidie eruantur edisseranturque: sacra Eucharistia celebranda piorum subinde fides exerceatur, precationi pro omnibus omnium necessitatibus assidue instetur. Ceteras vero cerimoniarum ambages inutiles et innumerabiles, vasa: vela: vestes, faces, aras, aurum, argentum, quatenus pervertendae religioni serviunt, idola praesertim et imagines, quae ad cultum et scandalum prostant et id genus omnia prophana, a sacro nostro coetu procul arcemus.

1 Timoth. 2. 1 Cor. 14. Kx. 10. 1. Ioes (Joann.) 5. Ess. 40.

#### 25. DE HAERETICIS ET SCHISMATICIS.

Arcemus item quotquot ab ecclesiae sancta societate discedentes, aliena dogmata vel ingerunt vel sectantur. Quo malo Catabaptistae hodie cum primis laborant. Quos si obstinate monitioni ecclesiae et christianae eruditioni non obsecundant, per magistratum cohercendos, ne contagione gregem dei inficiant, indicamus.

#### 26. DE MEDIIS.

Quae media vocantur, et sunt proprie, iis uti vir pius

quamquam libere ubique et omni tempore potest, tamen scienter, et ex charitate, nempe ad edificationem omnibus utetur solum.

Rom. 14. 1 Cor. 3.

#### 27. DE MAGISTRATU.

Magistratus omnis a deo quum sit, officium eius, (nisi tyrannidem exercere mavult) praecipuum est, religionem omni blasphemia reprimenda defendere et procurare, ac qualiter ex verbo domini propheta docet, pro virili exequi. Qua quidem in parte praecipue illi advigilandum, ut purum verbum dei pure et synceriter ac vere populo predicetur, nec ulli hominum veritas evangelica praecludatur. Mox curabit ut iuventus et pubes tota civium recta et sedula institutione ac disciplina formetur, ut iusta sit ministrorum ecclesiae provisio, pauperumque solicita cura. Huc enim ecclesiasticae facultates spectant. Deinde secundum leges aequas iudicare populum: tueri pacem publicam: rempublicam fovere, sontes pro delicti ratione mulctare, opibus: corpore: vita. Quae quum facit debitum deo cultum praestat.

Huic nos (etiam si in christo liberi sumus,) et corpore et facultatibus omnibus nostris, et animi studio, [vera]<sup>1</sup>) cum fide, sancte subiiciendos esse, (quantisper huius imperia cum eo, propter

quem hunc veneramur, palam non pugnant,) scimus.

#### 28. DE SANCTO CONIUGIO.

Coniugium hominibus omnibus aptis et alio non vocatis divinitus institutum, nullius ordinis sanctimoniae repugnare censemus. Quod ut ecclesia hortatione solenni precationeque inaugurat et sancit, ita magistratus interest, ut digne et ineatur et colatur, nec nisi iustis ex causis solvatur.

Proinde coelibatum istum monasticum et eorum (quos spirituales vocant) impuram castitatem, et totum hoc ignavum vitae genus, superstitiosorum hominum abhominabile commentum, procul reiicimus, aeque et ecclesiae et reipublicae repugnans.

<sup>1)</sup> In MS. Tur. stella textui inserta est, sed in margine videtur scriptum esse "yera" vocabulum.

### CATECHISMUS

# ECCLESIAE GENEVENSIS,

HOC EST;

FORMULA ERUDIENDI PUEROS IN DOCTRINA CHRISTI.

#### PRAEFATIO.

Joannes Calvinus, fidelibus Christi ministris, qui per Frisiam Orientalem puram Evangelii doctrinam annunciant.

Youm hue, modis omnibus eniti nos conveniat, ut inter nos reluceat illa, quae tantopere a Paulo commendatur, fidei unitas: ad hunc certe finem potissimum solennis fidei professio, quae Baptismo communi annexa est, debebat referri. Proinde hie non perpetaum modo inter omnes consensum in pietatis doctrina constare: sed unam quoque Ecclesiis omnibus esse Catechismi formam optandum esset. Verum, quia multas ob causas vix unquam id poterit obtineri, quin suam quaeque Ecclesia propriam habeat, non est vehementius pugnandum: modo tamen ea sit in docendi modo varietas, qua ad unum Christum dirigamur omnes, cuius veritate inter nos copulati, sic in unum corpus coalescamus unumque spiritum, ut eodem simul ore, quaecunque ad fidei summam spectant, praedicemus. Ad hunc scopum qui non intendunt Catechistae, praeterquam quod dissidii materiam in religione serendo, capitaliter nocent Ecclesiae, impiam quoque Baptismi profanationem inducunt. Quae enim amplius Baptismi utilitas, nisi maneat hoc fundamentum, ut consentiamus omnes in unam fidem? Quo diligentius cavere debent, qui Catechismos edunt in publicum, ne quid temere proferendo non in praesens modo sed etiam ad posteros, tum gravem pietati noxam, tum exitiale Ecclesiae vulnus infligant. Hoc ideo praefari volui, ut id me quoque, sicuti par erat, non postremo loco spectasse, testatum esset lectoribus, ne quid in isto meo Catechismo traderem, nisi receptae inter omnes > pios doctrinae consentaneum. Atque id ipsum, quod profiteor, non vanum esse comperient, qui candorem in légendo sanumque iudicium adhibuerint. Certe me consequutum esse confido, ut labor mens bonis omnibus, si non satisfaciat, gratus tamen sit, ut qui utilis ab ipsis censeatur. Quod autem Latinum feci, in eo si, forte quibusdam non probabitur meum consilium, eius tamen mul-

tae rationes mihi constant, quas nunc referre omnes, nihil attinet: tantum eligam, quae ad vitandam reprehensionem sufficere videantur. Primum in hoc tam confuso dissipatoque Christiani nominis statu, utile esse iudico, extare publica testimonia, quibus Ecclesiae, quae, longis alioqui locorum spatiis dissitae, consentientem habent in Christo doctrinam, se mutuo agnoscant. Practerquam enim quod ad mutuam confirmationem non parum istud valet: quid magis expetendum, quam ut, sibi ultro citroque gr. tulantes, piis votis aliae alias Domino commendent? Solebant olim in hunc finem Episcopi, quum adhuc staret inter omnes vigeretque fidei consensus, synodales epistolas trans mare mittere: quibus, tanquam tesseris, sacram inter Ecclesias communionem sancirent. Quanto nunc, in hac tam horrenda Christiani orbis vastitate, magis necesse est, paucas Ecclesias, quae Deum rite invocant, et eas quidem dispersas, et undique circumseptas profanis Antichristi synagogis, hoc sanctae coniunctionis symbolum dare vicissim et accipere, unde ad illum, quem dixi, complexum incitentur? Quod si hoc adeo est hodie necessarium: quid de posteritate sentiemus? De qua ego sic sum anxius, ut tamen vix cogitare audeam. Nisi enim mirabiliter Deus e caelo succurrerit. videre mihi videor extremam barbariem impendere orbi. Atque utinam non paulo post sentiant filii nostri, fuisse hoc verum potius vaticinium, quam coniecturam. Quo magis elaborandum nobis est, ut qualescunque Ecclesiae reliquias, quae post mortem nostram restabunt, vel etiam emergent, scriptis nostris colliga-Et alia quidem scriptorum genera, quis noster omnium fuerit in religione sensus, ostendent: sed illustriore documento, quam inter se babuerint Ecclesiae nostrae doctrinae concordiam. perspici non poterit, quam ex Catechismis. Illic enim non modo quid semel docuerit unus homo, aut alter, apparebit: sed quibus a pueritia rudimentis imbuti perpetuo fuerint apud nos docti simul atque indocti: ut haberent hoc omnes fideles, quasi solenne Christianae communionis symbolum. Atque haec sane praecipua mihi fuit edendi buius Catechismi ratio. Valuit tamen non parum quoque altera, quod eum a plurimis desiderari audiebam, quia lectu non indignum fore sperarent. Iudicione id an errore, pronunciare non est meum, sed eorum tamen voto morem gerere aequum fuit. Quin etiam iniecta mihi propemodum necessitas erat, ne liceret impune detrectare. Nam quum ante annos septem edita a me esset brevis religionis summa sub Catechismi nomine: verebar, nisi hoc in medium prolato anteverterem, ne illa, quod nolebam, rursum excluderetur. Bono igitur publico si vellem consultam, curare me oportuit, ut hic, quem ego praeserebam, locum occuparet. Praeterea ad exemplum pertinere arbitror, reipsa testatum fieri mundo, nos, qui Ecclesiae restitutionem moli-. mur. ubique in hane partem fideliter incumbere, ut saltem Catechismi usus, qui aliquot antehac seculis sub Papatu abolitus fuit.

nuae quasi postliminio redeat. Nam neque satis pro sua utilitate commendari potest sanctum hoe institutum, nec Papistis satis exprobrari tam flagitiosa corruptela, quod illud in pueriles vertendo ineptias, non modo sustulerunt e medio, sed eo quoque ad impurae et impiae superstitionis praetextum turpiter sunt abusi. Adulterinam enim illam Confirmationem, quam in eius locum subrogarunt, instar meretricis magno ceremoniarum splendore multisque pomparum fucis sine modo ornant: quin etiam dum ornare volunt, execrandis blasphemiis adornaut, dum sacramentum esse iactant Baptismo dignius: vocantque Semichristianos, quicunque foetido suo oleo non fuerint infecti: interim vero tota eorum actio nihil quam histrionicas gesticulationes continet: vel potius lascivos simiarum lusus, absque ulla aemulationis arte.

Vos autem fratres mihi in Domino charissimi, quibus ipsum nuncuparem, ideo elegi, quia, praeterquam quod me amari a vobis et plerosque etiam vestrum scriptis meis delectari nonnulli ex vestro coeta mihi indicaverant, id quoque nominatim postularent a me per literas, ut hunc laborem sua gratia susciperem. Alioqui una illa satis iusta futura erat ratio, quod pridem ex piorum et gravium virorum relatu ea de vobis intellexi, quae animum vobis meum penitus obstringerent. Nunc vero, quod vos sponte facturos confido, peto tamen a vobis, ut hoc benevolentiae erga vos meae testimonium boni velitis consulere. Valete. Dominus vos sapientiae, prudentiae, zeli et fortitudinis spirità in dies magis ac magis augeat in Ecclesie suae aedificationem. Genevae, IV. Calendas Decembris. M. D. XLV.

# Lectori S.

Observatum semper fuit in Ecclesia et diligenter etiam pro-guratum, ut pueri in doctrina Christiana rite instituerentur. Quod ut fieret commodius, non modo apertae fuerunt olim Scholae, ac singulis praecipiebatur, ut familiam suam probe docerent, sed etiam publico more et instituto receptum erat, ut in templis rogarentur pueri de singulis capitibus, quae communia Christianis omnibus et nota esse debent. Ut autem id ordine fieret, describebatur formula, quae vocabatur Catechismus sive institutio. Ab eo tempore diabolus Ecclesiam Dei misere lacerans et horrendum eius exitium invehens (cuius notae in maiori parte mundi nimium adhuc extant) sanctam hanc politiam evertit: noque aliud quicquam reliquum fecit praeter quasdam nugas, quae superstitiones tantum pariant absque ullo aedificationis fructu: cuiusmodi est Confirmatio illa, quam vocant, referta quidem gesticulationibus plusquam ridiculis, et quae prorsus similis conveniant, nec ullo fundamento nitantur. Quod ergo nunc in medium proferimus, nihil aliud est quam usus eorum, quae iam olim'a Christianis et veris Dei cultoribus observata sunt, neque unquam omissa, nisi dum Ecclesia omnino corrupta fuit.

#### CATECHISMUS

# ECCLESIAE GENEVENSIS.

## [I.] DE FIDE.

M. Quis humanae vitae praecipuus est finis?

P. Ut Deum, a quo conditi sunt homines, ipsi noverint.

M. Quid causae habes, cur hoc dicas?

P. Quoniam nos ideo creavit, et collocavit in hoc mundo, quo glorificetur in nobis. Et sane vitam nostram, cuius ipse est initium, aequum est in eius gloriam referri.

M. Quod vero est summum bonum hominis?

P. Illud ipsum.

M. Quamobrem id tibi summum bonum habetur?

- P. Quia, eo sublato, infelicior est nostra conditio, quam quorumvis brutorum.
- M. Ergo vel inde satis perspicimus, nihil posse homini infelicius contingere, quam Deo non vivere?

P. Sic res habet.

M. Porro, quaenam vera est ac recta Dei cognitio?

P. Ubi ita cognoscitur, ut suus illi ac debitus exhibeatur honor.

M. Quaenam vero eius rite honorandi est ratio?

P. Si in eo sita sit tota nostra fiducia: si illum tota vita colore, voluntati eius obsequendo, studeamus: si eum, quoties aliqua nos urget necessitas, invocemus; salutem in eo quaerentes, et quicquid expeti potest bonorum: si postremo, tum corde, tum ore illum bonorum omnium solum auctorem agnoscamus.

M. Verum ut haec discutiantur ordine et fusius explicen-

tur: Quod in hac tua partitione primum est caput?

P. Ut totam in Deo fiduciam nostram collocemus.

M. Qualiter autem id fiet?

P. Ubi omnipotentem noverimus et perfecte bonum.

M. Satisme hoc est?

P. Nequaquam.

M. Quamobrem?

P. Quia indigni sumus, quibus adiuvandis potentiam exerat, et in quorum salutem, quam bonus sit, ostendat.

M. Quid ergo praeterea opus est?

P. Nempe ut cum animo suo quisque nostrum statuat, ab ipso se diligi, eumque sibi et Patrem esse velle, et salutis auctorem.

M. Unde autem nobis id constabit?

P. Ex verbo ipsius scilicet, ubi suam nobis misericordiam in Christo exponit, et de amore erga nos suo testatur.

- M. Fiduciae ergo in Deo collocandae fundamentum ac principium est, eum in Christo novisse.
  - P. Omnino.
- M. Nunc, quaenam sit huius cognitionis summa, paucis audire abs te velim.
- P. In fidei confessione vel potius in formula confessionis, quam inter se communem habent Christiani omnes, continetur. Eam vulgo Symbolum Apostolorum vocant, quod ab initio Ecclesiae récepta semper fuerit inter omnes pios: et quod vel ab ore Apostolorum excepta fuerit vel ex eorum scriptis fideliter collecta.
  - M. Recita.
- P. Credo in Deum Patrem omnipotentem, Creatorem cach et terrae: et in Iesum Christum Filium eius unicum, Dominum nostrum, qui conceptus est e Spiritu sancto, natus ex Maria virgine, passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus, et sepultus, descendit ad inferos, tertia die resurrexit ex mortuis, ascendit in caelum, sedet ad dexteram Dei Patris omnipotentis, inde venturus ad iudicandum vivos et mortuos. Credo in Spiritum sanctum, sanctam Ecclesiam catholicam, Sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resurrectionem, vitam aeternam. Amen.
- M. Ut penitius intelligantur singula: in quot partes hane confessionem dividemus?
  - P. In quatuor praecipuas.
    - M. Eas mihi recense.
- P. Prima ad Deum Patrem spectabit. Secunda erit de Filio eius Iesu Christo, quae etiam totam redemptionis humanae summam complectitur. Tertia erit de Spiritu sancto. Quarta de Ecclesia et divinis in ipsam beneficiis.
  - M. Quum non nisi unus sit Deus: cur hic mihi tres com-

memoras, Patrem, Filium et Spiritum sanctum?

- P. Quoniam in una Dei essentia Patrem intueri nos convenit, tanquam principium et originem, primamve rerum omnium causam: deinde Filium, qui sit aeterna eius Sapientia: postremo Spiritum sanctum, tanquam eius virtutem per omnia quidem diffusam, quae tamen perpetuo in ipso resideat.
- M. Inde significas, nihil esse absurdi, si in una divinitate distinctas constituamus has tres personas, Deumque propterea

non dividi.

- P. Ita est.
- M. Recita iam primam partem.
- P. Credo in Deum Patrem omnipotentem, Creatorem cach et terrae.
  - M. Cur Patrem nominas?
- P. Christi primum quidem intuitu: qui et Sapientia eius est, ab ipso genita ante omne tempus, et missus in hunc mun-

dum, declaratus fuit eius Filius. Hine tamen colligimus, quum Deus Iesu Christi sit Pater, nobis quoque esse Patrem.

M. Quo sensu nomen illi Omnipotentis tribuis?

P. Non hoc modo potentiam ipsum habere, quam non exerceat: sed omnia ipsum habere sub potestate et manu: providentia sua gubernare mundum, arbitrio suo omnia constituere, omnibus creaturis, prout visum est, imperare.

M. Itaque non otiosam Dei potentiam fingis: sed talem esse reputas, quae manum operi semper admotam habeat: sic ut

nihil, nisi per ipsum eiusque decreto, fiat.

P. Sic est.

M. Quorsum addis Creatorem caeli et terrae?

- P. Quoniam per opera se nobis patefecit: (Rom. 1, 20.) in illis quoque nobis quaerendus est. Neque enim essentiae eins capax est mens nostra. Est igitur mundus ipse veluti speculum quoddam, in quo eum possimus inspicere: quatenus eum cognoscere nostra refert.
- M. Per caelum et terram an non, quicquid praeterea creatararum extat, intelligis?

P. Imo vero: sed his duobus nominibus continentur omnes,

quod aut caelestes sint, aut terrenae.

Cur autem Deum Creatorem duntaxat nuncupas: quum tueri conservareque in suo statu creaturas multo sit praestantius,

quam semel condidisse?

P. Neque vero hac particula indicatur tantum, sic opera sua Deum semel creasse, ut illorum postea curam abiecerit. Quin potius sic habendum est, mundum, ut semel ab eo fuit con. ditus, ita nunc ab eo conservari: nec aliter et terram et alia omnia stare, nisi quatenus cius virtute et quasi manu sustinentur. Praeterea, quum sic omnia sub manu habeat, inde etiam conficitur, summum esse moderatorem omnium ac dominum. Itaque, ex quo Creator est caeli ac terrae, intelligere convenit, eum esse unum, qui sapientia, bonitate, potentia, totum naturae cursum atque ordinem regat: qui pluviae simul ac siccitatis, grandinum, aliarumque tempestatum, ac serenitatis sit auctor, qui benignitate sua terram foecundet, camque rursus, manum suam reducendo, sterilem reddat: a quo sanitas simul ac morbi proveniant: cuius denique imperio subiaceant omnia, et nutui obsequantar.

M. De impiis autem et diabolis quid sentiemus, an eos

quoque dicemus illi subesse?

P. Quamquam Spiritu eos suo non gubernat, sua tamen potestate tanquam freno cos coercet, ut ne movere quidem se queant, nisi quoad illis permittit. Quin etiam voluntatis suae facit ministros, ut inviti ac praeter suum consilium exequi, quod illi visum fuerit, cogantur.

Quid ad te ex eius rei cognitione utilitatis redit?

P. Plurimum. Male enim ageretur nobiscum, si diabolis et

implis hominibus practer Dei voluntatem quicquam liceret, adeoque tranquillis animis nunquam essemus, nos corum libidini expositos esse cogitantes. Verum, tunc demum tuto conquiescimus, uhi frenari cos Dei arbitrio et tanquam in arcto contineri scimus, ne quid, nisi cius permissu, possint: quum praesertim Deus ipea, nobis se tutorem fore salutisque praesidem receperit.

M. Nunc ad secundam partem veniamus.

P. Ka est: Credere nos in Iesum Christum Filium eius unicum, Dominum nostrum.

M. Quid praecipue complectitur?

P. Filium Dei nobis esse servatorem: simulque modum explicat, quo nos a morte redemerit, vitamque acquisierit.

M, Quid sibi vult nomen Iesu, quo eum appellas?

P. Quod Graecis significat nomen Σωτῆρος. Latini proprium nomen non habent, quo bene vis eius exprimatur. Itaque Salvatoris vocabulum vulgo receptum fuit. Porro Filio Dei hane appellationem indidit Angelus, ipsius Dei iussu. (Matth. 1, 21.)

M. Estne hoe pluris, quam si homines illi indidissent?

P. Omnino. Nam quum sic nuncupari velit Deus, talem queque esse prorsus necesse est.

M. Quid deinde valet nomen Christi?

P. Hoc epitheto melius etiamnum exprimitur eius officium. Significat enim unctum esse a Patre in Regem, Sacerdotem ae Prophetam.

M. Qui scis istud?

P. Quoniam ad hos tres usus Scriptura unctionem accemmedat. Deinde, hace tria, quae diximus, sacpe Christo tribuit.

M. Sed quo olei genere unctus fuit?

- P. Non visibili: quale in consecrandis antiquis Regibus, Sacerdotibus et Prophetis fuit adhibitum, sed praestantiori: hoc est, Spiritus sancti gratia, quae veritas est externae illius unctionis.
  - M. Quale vero hoc eius regnum est, quod commemoras?
- P. Spirituale, quod verbo et Spiritu Dei continetur: quae iustitiam et vitam secum ferunt,

M. Sacerdotium vero?

P. Officium est ac praerogativa sistendi se in Dei conspectum ad obtinendam gratiam, et sacrificii, quod illi acceptum sit, oblatione iram eius placandi.

M. Iam quo sensu Prophetam Christum nominas?

P. Quia, quum in mundum descendit, Patris se legatum apud homines et interpretem professus est, idque in eum finem, at, Patris voluntate ad plenum exposita, finem poneret revelationibus omnibus et prophetiis.

M. Sed percipisne inde fructum aliquem?

P. Ime non alio spectant omnia haec, nisi in bonum no-

strum. Nam lis donatus est Christus a Patre, ut nobiscum ea communicet, quo ex'eius plenitudine hauriamus omnes.

M. Edissere hoc mihi paulo fusius.

P. Spiritu sancto repletus perfectaque omnium eius donorum opulentia cumulatus fuit, quo nobis ea impertiat, cuique scilicet pro mensura, quam nobis convenire novit Pater. Ita ex eo tanquam unico fonte haurimus quicquid habemus bonorum spiritualium.

M. Quid nobis confert eius Regnum?

P. Nempe, quod eius beneficio ad pie sancteque vivendum vindicati in libertatem conscientiarum, spiritualibusque eius divitiis instructi, potentia quoque armamur, quae ad perpetuos animarum nostrarum hostes, peccatum, carnem, Satanam, et muadum, vincendos sufficiat.

M. Ad quid autem Sacerdotium conducit?

P. Primum, quod hac ratione Mediator est noster, qui nos Patri reconciliet: deinde, quod per eum accessus nobis patefactus est ad Patrem, ut in eius conspectum cum fiducia prodeamus, ipsi quoque, nosque et nostra omnia illi in sacrificium offeramus. Atque ita collegas nos quodammodo suos facit in saccerdotio.

M. Restat Prophetia.

P. Quum Filio Dei magisterii collatum sit munus in suos: finis est, ut vera eos Patris cognitione illuminet, erudiat eos in veritate, et domesticos Dei discipulos efficiat.

M. Huc ergo redeunt quae dixisti omnia, Christi nomen tria officia comprehendere, quae in Filium contulit Pater, ut vim

eorum ac fructum in suos transfundat?

P. Sic est.

M. Cur Filium Dei unicum nuncupas: quum hac quoque

appellatione nos omnes dignetur Deus?

P. Quod filii Dei sumus, non id habemus a natura, sed adoptione et gratia duntaxat: quod scilicet nos eo loco habeat Deus. At Dominus Iesus, qui ex substantia Patris est genitus, uniusque cum Patre essentiae est, optimo jure Filius Dei unicus vocatur: quum solus sit natura. (Ioan. 1, 1. Eph. 1, 3. Hebr 1, 1.)

M. Intelligis ergo, hunc honorem, eius esse proprium, qui naturae iure illi debeatur: nobiscum autem gratuito beneficio com-

municari, quatenus sumus eius membra?

P. Omnino. Itaque eius communicationis intuitu alibi nominatur Primogenitus inter multos fratres. (Rom. 8, 29. Col. 1, 15. 18.)

M. Qualiter Dominum esse nostrum intelligis?

P. Sicut a Patre constitutus est, ut sub imperio suo nos babeat, ut Dei regnum administret in caelo et in terra, sitque hominum caput et Angelorum.

M. Quid sibi vult quod postea sequitur?

P. Modum ostendit, quo Filius unctus est a Patre, ut no-

bis esset Salvator. Nempe, quod, assumpta carne nostra, iis perfunctus est omnibus, quae ad salutem nostram erant necessaria: sicut hic recensentur.

M. Quid his duabus sententiis significas: Conceptum esse ex

Spiritu sancto, Natum ex Maria virgine?

P. Formatum in utero Virginis fuisse, ex eius substantia, ut esset verum semen Davidis, qualiter vaticiniis Prophetarum praedictum fuerat: id tamen mirifica arcanaque Spiritus virtute fuisse effectum, absque virili coitu. (Psal. 132, 11. Matth. 1, 1. Luc. 1, 32.)

M. Eratae igitur operae pretium, ut carnem nostram in-

dueret?

P. Maxime. Quia inobedientiam, ab homine admissam in Deum, necesse erat in humana quoque natura expiari. Nec vero aliter Mediator esse noster poterat, ad conciliationem Dei et hominum peragendam. (Rom. 3, 25. 1 Tim. 2, 5. Hebr. 4, 15. et 5, 7.)

M. Christum ergo oportuisse hominem fieri dicis, ut tan-

quam in persona nostra salutis nostrae partes impleret?

P. Ita sentio. Nam ab ipso mutuemur oportet, quicquid nobis apud nos deest: quod fieri aliter nequit.

M. Verum, cur id a Spiritu sancto effectum est, ac non

potius communi, usitataque generationis forma?

P. Quoniam penitus corruptum est humanum semen, in generatione Filii Dei intercedere Spiritus sancti opus decuit: ne hae contagione attingeretur, sed esset puritate perfectissima praeditus.

M. Hinc ergo discimus, eum, qui alios sanctificat, immunem ab omni macula esse: puritateque, ut ita loquar, originali fuisse ab utero praeditum, ut totus Deo sacer esset, nulla hu-

mani generis labe inquinatus.

P. Sic intelligo.

M. Quomodo est Dominus noster?

P. A Patre constitutus est, ut nos regat, imperiumque et Dei dominationem, tum in caelis, tum in terra adeptus, caput Angelorum et piorum agnoscatur. (Eph. 1, 21. Col. 1, 18.)

M. Cur a natalibus protinus ad mortem, omissa totius vitae

historia, transilis?

- P. Quia hic non tractantur, nisi quae redemptionis nostrae ita sunt propria, ut eius substantiam quodammodo in se contineant.
- M. Cur non simpliciter une verbe mortuum fuisse dicis, sed Praesidis quoque nomen adiicis, sub que sit passus?
- P. Id non ad historiae fidem modo spectat, sed ut sciamus mortem eius coniunctam cum damnatione fuisse.

M. Expone hoc clarius.

P. Mortuus est, ut poena nobis debita defungeretur atque hoc modo ab ea nos eximeret. Quum autem omnes nos, sicuti

peccatores sumus, obnexii essemus Dei iudicio, quo vicem nostram subiret, sisti in conspectum terreni iudicis voluit, damnarique eius ore, ut coram caelesti Dei tribunali absolveremur.

M. Atqui insontem Pilatus cum pronunciat: (Matth. 27,

24.) itaque non damnat pro malefico.

- P. Utrumque animadvertere convenit. Ideo enim eius innocentiae testimonium reddit iudex, ut testatum fiat, non eb propria ipsum maleficia plecti, sed nostra: solenni temen ritu interea damnatur eiusdem sententia, ut palam fiat, iudieium, quod merebamur, tanquam vadem nostrum subire, quo nos a reatu liberet.
- M. Bene dictum. Nam si peccator esset, non idoneus vas esset, ad solvendam alieni peccati poenam. Ut tamen eins damnatio nobis in absolutionem cederet, censori eum inter maleficos oportuit.

P. Sic intelligo.

M. Quod crucifixus fuit, an plus habet momenti, quam si

alio quolibet mortis genere affectus foret?

P. Omnino: quemadmodum etiam admenet Paulus, (Gal. 3, 13.) dum in ligno suspensum scribit, ut nostram in se maledictionem susciperet, quo ab ea solveremur. Genus enim illud mortis, execratione damnatum erat. (Deut. 21, 23.)

M. Quid? an non irrogatur Filio Dei contumelia, quum

dicitur maledictioni fuisse subjectus, etiam coram Deo?

P. Minime. Siquidem cam recipiendo abolevit: nec vero desiit interea esse benedictus, que nos sua benedictione perfunderet.

M. Prosequere.

P. Quandoquidem mors supplicium erat homini impositum, peccati causa, eam Filius Dei pertulit, et perferendo vicit. Atque ut melius patefieret vera morte ipsum defungi, collecari in sepulchro, instar aliorum hominum voluit.

M. Verum, non videtur quicquam ad nos utilitatis ex hac

victoria redire, quum nibilominus moriamur.

P. Nihil id obstat. Neque enim aliud nunc est mors fide-

libus, quam transitus in vitam meliorem.

M. Hinc sequitur, non amplius exhorrendam esse mortem, acsi res esset formidabilis: sed intrepido animo sequendum esse ducem nostrum, Christum: qui sicut non periit in morte, ita perire nos non patietur.

P. Sic agendum est.

M. Quod de eius ad inferos descensu mox adiectum est, quem sensum habet?

- P. Eum non communem tantum mortem faisse perpessum, quae est animae a corpore separatio, sed etiam dolores mortis, sicut Petrus (Actor. 2, 24.) vocat. Hoc autem nomine horribiles angustias intelligo, quibus eius anima constricta fuit.
  - M. Cedo mihi huius rei causam ac modum.

P. Quia, ut pro peccatoribus satisfaceret, coram Dei tribunali se sistebat, torqueri hac anxietate eius conscientiam oportebat, acsi derelictus a Deo esset: imo aesi Deum haberet infestum. In his augustiis erat, quum exclamaret ad Patrem: (Matth. 27, 46.) Deus meus, Deus mous, ut quid dereliquisti me?

M. Eratne igitur illi offensus Pater?

P. Nequaquam. Sed hanc in our severitatem exercuit, ut impleretur quod praedictum fuerat per Iesaiam: (lesa. 53, 4.5.) Ipsum percussum fuisse manu Doi propter peccata nostra, vulneratum propter iniquitates nostras.

M. Verum Deus quem sit, qui potuit eiusmodi pavore

corripi, acsi derelictus a Deo esset?

P. Sic habendum est, secundum humanae naturae affectum, eo redactum fuisse necessitatis. Quod ut fieret, paulisper interea delitescebat eius divinitas, hoc est, vim suam non exerebat.

M. Qui tamen sieri rursum potest, ut Christus, qui salus

est mundi, huic damnationi subjectus fuerit?

P. Non ita illam subiit, ut sub ea maneret. Sic enim istis, quos dixi, pavoribus correptus fuit, ut non fuerit oppressus; sed potius luctatus cum potestate inferorum, cam subegit ac fregit.

- M. Hinc colligimus, quid differat conscientiae tormentum, quod sustinuit, ab eo, quo cruciantur peccatores, quos Dei irati manus persequitur. Nam quod in illo temporarium fuit, in iis est perpetuum; et quod illi vice duntaxat aculei fuit ad eum pungendum, in iis est lethalis gladius, ad cor, ut ita dicam, sauciandum.
- P. Sic est. Neque enim eiusmodi angustiis obsessus Filius Dei sperare in Patrem desiit. At peccatores, Dei iudicio damuati, in desperationem ruunt, fremunt adversus ipsum, et usque ad apertas blasphemias prosiliunt.

M. Hincne possumus elicere, quem ex Christi morte fru-

ctum percipiant fideles?

P. Omnino. Ac principio quidem, videmus esse sacrificium, quo peccata nostra expiavit coram Deo, atque ita placata ira Dei, nos cum eo in gratiam reduxit. Deinde, sanguinem eius lavaerum esse, quo animae nostrae maculis omnibus purgentur. Postremo, deletam esse peccatorum nostrorum memoriam, ne unquam in Dei conspectum veniant, atque ita inductum abolitumque fuisse chirographum, quo rei tenebamur.

M. Nihilne praeterea utilitatis nobis affert?

P. Imo vero. Nam et eius beneficio, siquidem vera simus membra Christi, vetus homo noster crucifigitur: aboletur corpus peccati, ne amplius reguent pravae carnis concupiscentiae in nohis.

M. Perge in reliquis.

P. Sequitur: Tertio ipsum die resurrexisse ex mortuis: quo victorem se peccati et mortis demonstravit. Sua enim resur-

rectione mortem deglutivit abrupit diaboli vincula, et totam eius potentiam redegit in nihilum.

- M. Quotuplex ex hac resurrectione fructus nobis provenit?
- P. Triplex. Nam et iustitia nobis per eam acquisita, et certum nobis est pignus futurae nostrae immortalitatis, et iam nunc eius virtute suscitamur in vitae novitatem, ut pure sancteque vivendo Dei voluntati obsequamur. (Rom. 4, 25. 1 Cor. 15, 22. Rom. 6, 4.)
  - M. Persequamur reliqua.
  - P. Ascendit in caelum.

M. Sed an ascendit, ut non sit amplius in terra?

P. Sic. Postquam enim omnibus perfunctus fuerat, quae illi a Patre iniuncta fuerant, quaeque in salutem nostram erant, nihil opus erat diutius eum in terris versari.

M. Quid ex hac ascensione boni consequimur?

- P. Duplex est fructus. Nam quatenus caelum ingressus est Christus nostro nomine, sicut in terram nostra causa descenderat, aditum illius nobis quoque patefecit: ut iam aperta sit nobis ianua, quae propter peccatum ante clausa erat. Deinde in conspectu Dei comparet pro nobis intercessor et patronus.
- M. Verum an Christus in caelum se recipiendo sic a nobis recessit, ut iam nobiscum esse desierit?
- P. Minime. Contra enim recepit, se nobiscum fore usque ad finem seculi. (Matth. 28, 20.)

M. Quod autem nobiscum habitat, idne de corporis prae-

sentia intelligendum?

- P. Non. Alia enim ratio est corporis, quod in caelum receptum est; (Luc. 24, 51. Actor. 1, 11.) alia virtutis, quae ubique est diffusa.
  - M. Quo sensu cum dicis sedere ad Patris dexteram?
- P. Haec verba significant, Patrem illi caeli et terrae imperium contulisse, ut omnia gubernet. (Matth. 28, 18.)
- M. Quid autem tibi significat Dextera, et quid hace Sassio?
- P. Similitudo est a Principibus sumpta, qui ad dexteram suam collocare solent, quibus vices suas commendant.
- M. Non ergo alind intelligis, quam quod tradit Paulus: (Eph. 1, 22. Philipp. 2, 9.) nempe, constitutum esse Christum caput Ecclesiae, et, supra omnes principatus evoctum, nomen adeptum esse, quod sit supra omne nomen.
  - P. Ita ut dicis.
  - M. Transeamus ad alia.
- P. Inde venturus est ad iudicandum vivos et mortuos. Quorum verborum sensus est, palam e caelo venturum ad iudieandum orbem: sicut ascendere visus est. (Actor. 1, 11.)
  - M. Quum iudicii dies futurus non sit ante finem seculi, quo-

modo tune ex hominibus fore, aliques apparetiles dicis: quandoquidem, omnibus constitutum est semel mori? (Hebr. 9, 27.)

P. Hanc quaestionem solvit Paulus, (1 Cor. 15, 51. 1 Thess. 4, 17.) quum cos, qui tune supercruat, subita mutatione innovatum iri tradit, ut abolifa carnis corruptione induant incorruptionem.

M. Tu ergo hanc, mutationem mortis instar illis fore intelligis, quod primae naturae futura sit abolitio et alterius novae initium. 9.

P. Sic. sentio.

Mi., An aliquod inde gaudium recipiunt nostrae conscientiae, and Christus semel futurus sit mundi judex?

R. Becipiunt et quidem singulare. Certo enim non nisi

is selatem nastram rentunum scimus.

M. Nop ergo reformidare nos convenit hoc indictum, ut

nobis horrgrem incutiat from P. Minime vero; quando non nisi ad eius iudicis tribunat stabimus, qui patronus quoque est, quique nos in fidem clientelamque suam suscepit... ... orne

M. Vepiamus iam ad jertiam partem.

P. Ra est de side in Spiritum sanctum

M. Quid vero nobis confert?

Nempe buc spectat,, ut noverimus, Deumy sicuti nos per Filium redemit et servavit, ita per Spiritum facere nos huius 

M. Quemodo?

P. Quemadmodum purgationem habemus in Christi sanguine, sic eo aspergi conscientias nostras necesso est, ut abluantur. M. Hoc clariori etiamnum expositione indiget.

P. Intelligo Spiritum Dei, dum in cordibus nostris habitat, efficere, nt Christi virtutem sentiamps. (Rom., 8, 11.) Nam ut Christi beneficia mente concipiamus, hoc fit Spiritus sancti, illuminatione ; . . . . persuasione . fit , . ut .. cordibus nostris ... obsignentur. (Eph. 1, 13.) Denique, solus ipse dat illis in nobis locum: regenerat nos, facitque ut simus nevae creaturae. Proinde, quaecuaque nobis offeruntur in Christo dona, ea Spiritus virtute recipimus.

M. Pergamus. P. Sequitur quarta pers, in qua confitemur nos eredere

mam sanctom Ecclesiam Catholicam. M. Quid est Ecclesia?...

P. Corpus ac societas fidelium, quos Deus ad vitam aeternam praedestinavit. 499

M. Estae hoc etiam caput creditu necessarium?

P. Imo vero: nisi facere velimus otiosam Christi mortem, et pro nihilo ducere quicquid hactenus relatum est. Hic enim unus est omnium effectus, ut sit Ecclesia,

M. De causa ergo salutis fuisse hactenus tractatum eiusque

fundamentum veteusum intelligis, quum exponeres, Christi meritis et intercessione nos feisse in amorem a Deo receptos, et hanc gratiam Spiritus virtute in nobis confirmari. Nunc vero explicari horum omnium effectum, quo certior ex re ipsa fides constet.

P. Ita res habet.

M. Porro Ecclesiam que sensu nominas sanctam?

Quia sciffcet, quoscunque elegit Deus, ebs instificat reformatque in sanctitatem ac vitae innocentiam, quo in illis reluceat sua gloria. (Rom. 8, 30.) Atque id est quod vult Paulus, whum admonet, Christum Ecclesiam, quam redemit, sanctificasse, nt sit gloriosa puraque ab omni macula. (Eph. 5, 25.)

M. Quid sibi vult epitheton Catholicue vel Universalis?

P. Eo docemur, sicut unum est fidelium omnium caput. Ita omnes in unum corpus coalescere oportere, st una sit Acclesia per totum orbem diffusa, non plures. (Eph. 4, 15. P. Cor. 12, 12.) M. Quid autem valet illud, quod continuo de Sanctorum

communione additur?

P. Ad exprimendam clarius, quae inter Ecclesiae membra est, unitatem, hoc positum est. Simul indicatur, quicquid beneficiorum largitur Deus Ecclesiae, în commune omnium bonum spectare, quum inter se omnes confinationem habeant.

Vorum, estate have, quam Ecclesiae tribuis, sanctitas

Tam perfecta?

P. Nondum: quamdiu scilicut in hoc mundo militat. Laborat enim semper infirmitatibus: nec unquam vittoram reliquiis penitus purgabitur, donbe Christo, suo capiti, a quo sanctificatur, Committee that ad plenum adhaereat:

Potestne autem haec Ecclesia afiter cognosci, quam

quum fide creditur? ...

P. Est quidem et visibilis Dei Ecclesia, quam hobis certis indiciis notisque descripsit; sed lie proprie de coram congregatione agitur, quos arcana sua electione adoptavit in salutem. autem nec cernitur perpetuo oculis, nec signis dignoscitur.

M. Quid deinde sequitur?

Credo remissionem peccatorum.

M. Onid tibi remissionis verbum significat?

P. Deum gratuita sua bonitate ignoscere ac condonare peccata fidelibus,"ne ili indictum vocentur, aut exigatur de illis poena.

M. Hinc sequitur, nes satisfactionibus propriis nequaquem

promereri, quam a Domino peccatorum veniam obtinemus.

Verum. Unus colm Christus poenam solvendo satisfactione defunctus est. Quantum ad nos, nibil nobis etompenuationis suppetit, quod Deo afferamus, sed ex mera vius liberalitate, gratuitum hoc beneficium recipimus.

Cur peccatorum remissionem subnectis Ectlesiae?

Quia cam nemo consequitur, quin et coadunatus fuerit ante populo Bei, et unitatem cum Christi corpore perseveranter ad finem usque colat, coque medo testatum faciat, verum se esse Ecclesiae membrum.

- M. Hac ratione constituis, extra Ecclesiam non nisi damaationem et exitium esse.
- P. Omnino. Qui enim discessionem faciant a Christi corpore, factionibusque seindant eius unitatem, iis spes emnis salutis praecisa est, quantisper maneant in eiusmodi dissidio.

M. Recita quod superest.

- P. Credo resurrectionem carnis et vitam acternam.
  M. Quorsum hoc caput in fidei confessione ponitur?
- P. Ut admoneamur, non esse sitam in terra nestram felicitatem. Cuius cognitionis duplex est utilitas ac usus. Inde primum docemur, ita hunc mundum nobis incolendum esse, tanquam inquilinis, at de migratione assidue cogitemus, nec corda nostra sinamus implicari cogitationibus terrenis. Deinde, utcunque adhue nos lateat, et ab oculis nostris absconditus sit fructus gratiae in Christo nobis collatae, ne propterea despondeamus animos, sed patienter sustineamus usque ad diem revelationis.

M. Quae porro huius resurrectionis erit series?

P. Qui ante mortui fuerint, recipient sua corpora, cadem scilicet, quae gestarunt; sed praedita nova qualitate, hoc est, non amplius obnoxia morti nec corruptioni. Qui autem tunc crunt superstites, cos subita mutatione Deus mirabiliter excitabit. (1 Cor. 15, 53.)

M. Sed critic pierum simul et impiorum communis?

P. Una omnium erit presurrectio, sed conditio diversa. Alii enim in salutem ac beatitudinem resurgent, alii in mortem et extremam miseriam. (Matth. 25, 46. Ioan. 5, 29.)

M. Cur ergo sola bic vita aeterna commemoratur: infero-

P. Quotiam nitif hic, nisi quod ad consolationem piarum mentium faciat, habetur: ideo recensentur tantummodo praemia, quae servis suis Dominus praeparavit. Itaque non additur, quae sors impios maneat, quos seimus a regno Dei alienos esse.

M. Ex quo fundamentom tenemus, cui inniti fides debet,

inde elicere verae fidei definitionem promptum erit.

P. Ita est. Sic autom definire licet, ut dicamus certam esse ac stabilem cognitionem paternae erga nos Dei benevolentiae, sicut per Evangelium Patrem se nobis, Christi beneficio, ac Servatorem fore testatur.

M. Eamne concipimus a nobis, an a Deo recipimus?

P. Doce tScriptura, singulare esse Dei donum; et experientia id confirmat.

M. 'Quam mili experientiam dicis?

P. Nempe, rudior est mens nostra, quam ut capere spiritualem Dei sapientiam queat, quae nebis per fidem revelatur: et corda nostra propensiora sunt, vel ad diffidentiam, vel ad perversum nostri, et creaturarum confidentiais, quam ut in Doo suopte motu acquiescant. Verum Spiritus sanctus illuminatione sua gapaces nos intellgendi facit, ca, quae captum nostrum longe alioqui excederent: nosque ad certam persuasionem format, salutis promissiones cordibus postris obsignando.

... M. Quid nobis boni oritar ex hac fide,, quum, semel eam

assequuti sumus?

P. Iustificat nos coram Deo: et hac iustitia hueredes nos vitae aeternae facit.

M. Quid? annon bonis operibus iustificantur homines. quum

sancte et innecenter vivendo approbare se Deo student?

. . P. Si quisquam usque adeo perfectus inveniretur, merito censeri instus posset: verum, quum omnes simus peccatores, multis modis rei coram Deo, aliunde quaerenda nobis est dignitas, quae nos illi conciliet.

M. Verum itane sordent, et adea nullius preții sunt, omnia hominum opera, ut gratiam ceram Deo promereri nequeant?

P. Principio, quaecunque a nobis manant ut nestra proprie dicantur, vitiosa sunt: ac proinde nibil possunt, quam Deo displicere et ab co reiici. of a second section and are

.M. Dicis ergo, antequam renati simus reformatique Dei :Spiritu, nihil posse nos quam peccares quemadmodum arbor mala

non nisi malos fructus profert. (Maith. 7, 18.)

P. Prorsus ita est. Nam qualemeunque speciem habeant in oculis hominum; male sust nihileminus, quamdium cor pravum est, quod praecipue Deus intuetur.

M. Hinc constituis, non posse nos ullis meritis Doum praevenire, ant provocare eins beneficentiam; quia potius quicquid tentemus aut aggrediamur openum, irae ac damnationi eius subiacere?

Sic sentio. Ilaque mera sua misericordia nalloque operum respectu (Tit. 3, 5.) nos gratis amplectitur in Christo acceptosque habet, illius iustitiam nobis acceptam ferendo, acsi nostra esset, peccata vero nostra nobis non imputando.

M. Qualiter ergo dicis iustificari nos fide?

Quoniam dum certa cordis fiducia amplectimar Eyangelii promissiones, huius, quam dico, iustitiae possessionem quodammodo adipiscimura

M. Hoc ergo vis: iustitiam, ut nobis per Eyangelium of-

fertur a Deo, ita side a nobis recipi,

P. Sic est.:

\* .. ... M. Verum ex quo nos semel amplexus est Deus, annon illi accepta sunt opera, quae Spiritu sancto nos dirigente faoimus?

P. Placent illi, non propries tamen dignitatis merito, sed

quatenus suo favore liberaliter ea dignatur:

M. Atqui quum a Spiritu sancto prodeant, annon favorem promerentur? 121 2 2 2 2

- P. At nonnihil semper inquinamenti ex infirmitate carnis admixtum est, quo vitiantur.
  - M. Unde igitur aut qua ratione fiet, ut Deo placeant?
- P. Sola est fides, quae gratiam illis conciliet: quum huic fiduciae certo innitimur, non ventura esse ad calculum summi iuris, quod Deus ad severitatis suae regulam exigere ipsa nolit: sed obtectis eorum vitiis et sordibus, Christi puritate consepultis, eo loco habeat, acsi perfecta essent et absoluta.
- M. Verum, an inde colligemus, operibus iustificari hominem Christianum postquam a Deo vocatus est, aut operum merito consequi, ut a Deo diligatur, cuius dilectio vita aeterna nobis est?
- P. Nequaquam. Quin potius teneamus, quod scriptum est, (Psal. 143, 2.) neminem mortalium iustificari coram Deo posse, atque ideo deprecemur, ne in iudicium nobiscum intret.
- M. Non tamen bona fidelium opera inutilia esse propterea indicabimus.
- P. Minime vero. Neque enim frustra mercedem illis Deus tum in hoc mundo tum in futura vita pollicetur. Verum ex gratuito Dei amore, tanquam ex fonte, emergit haec merces: quia nos scilicet primum amplectitur in filios; deinde, consepulta vitiorum nostrorum memoria, quae ex nobis prodeunt, favore prosequitur.
- M. Sed anne sie a bonis operibus separari haec iustitia potest, ut, qui hanc habet, illis careat?
- P. Fieri hoc nequit. Nam quum recipiamus fide Christum, qualem se nobis offert: ipse vero non liberationem tantum nobis a morte et reconciliationem cum Deo promittat, sed Spiritus sancti simul gratiam, qua in vitae novitatem regeneremur: haec coniungi necesse est, ne Christum a seipso distrahamus.
- M. Hinc sequitur, fidem esse radicem, ex qua nascantur omnia bona opera: tantum abest, ut ab eorum studio nos revocet.
- P. Omnino sic est: ac perinde tota Evangelii doctrina duobus his membris continetur: fide et poenitentia.
  - M. Ouid est poenitentia?
- P. Displicentia odiumque peccati, et amor iustitiae, ex Dei timore profecta, quae nos ad abnegationem usque nostri, carnisque mortificationem adducant, ut Spiritu Dei regendos nos tradamus, ac omnes vitae nostrae actiones ad divinae voluntatis obsequium comparemus.
- M. Hoc vero secundum membrum fuit in divisione, quam initio posuimus, quum tu rationem ostenderes rite colendi Dei.
- P. Vorum: ac simul additum fuit, veram hanc ac legitimam esse regulam colendi Dei, ut eius voluntati obsequamur.
  - M. Qui sic?

P. Quoniam is demum illi probatur cultus, non quem confingere nobis libuerit, sed quem suo ipse arbitrio praescripecrit.

M. Quam autem vivendi regulam nobis posuit?

### [II.] DE LEGE,

id est,

### Decem praeceptis Dei.

P. Legem suam.

M. Quid ea continet?

P. Duabus partibus constat: quarum prior quatuor habet praecepta, altera sex. Ita decem omnino praeceptis constat tota Lex.

M. Quis huius divisionis est auctor?

P. Deus ipse, qui în duas tabulas descriptam Mosi tradidit et saepe testatus est redigi în decem verba. (Exod. 24, 12. et 32, 15. et 34, 1. Deut. 4, 13. et 10, 4.)

M. Argumentum prioris tabulae quale est?

P. De pietatis erga Deum officiis.

M. Secundae vero?

P. Qualiter sit agendum cum hominibus, et quid illis debeamus.

M. Recita praeceptum vel caput primum.

P. Audi Israel: Ego sum lehova Deus tuus, qui te eduxi ex terra Aegypti, e domo servitutis; non habebis deos alienos coram me. (Exod. 20, 2. Deut. 5, 6.)

M. Nunc sensum verborum expene.

P. Initio quadam veluti praefatione utitur in totam Legem. Nam quum Iehovam se nominat, ins sibi vindicat et auctoritatem iubendi. Deinde, quo Legi suae gratiam apud nos conciliet, addit se Deum esse nostrum. Perinde enim valent haec verba, acsi Servatorem nostrum se vocaret. Hoe autem beneucio quum nos dignetur, par est, ut nos illi vicissim exhibeamus in populum obsequentem.

M. Verum quod continuo de liberatione subiicit et fracto iugo servitutis Aegyptiacae, annon ad Israeliticum populum, et eum quidem solum, peculiariter spectat?

P. Fateor quoad opus; verum, est alterum liberationis genus, quod ad omnes peraeque homines pertinet. Nos enimomnes ex spirituali peccati servitute et diabeli tyrannide asserwit.

M. Cur eius rei meminit, quom in Legem suam praefari

vellet?

- P. Ut nos commonefaciat, summae ingratitudinis reos fore, nisi totos illi nos in obsequium addixerimus.
  - M. Quid autem hoc primo capite exigit?

- P. Ut suum illi soli honorem in solidum asseramus, neque ullam eius partem transferamus alio.
- M. Quis honor illius est proprius, quem alio transcribere sit nefas?
- P. Eum adorare, collocare in ipso nostram fiduciam, invocare ipsum, illi denique omnia deferre, quae in eius maiestatem competunt.
  - M. Quorsum haec particula adiecta est: coram facie mea?
- P. Quum nihil tam reconditum sit, quod eum lateat, sitque occultarum cogitationem cognitor ac iudex: significat, non externae modo confessionis honorem requirere, sed veram quoque pietatem cordis.

M. Transeamus ad secundum caput.

- P. Non sculpes tibi simulacrum, neque imaginem ullam effinges eorum, quae aut in caelo sunt sursum, aut deorsum in terra, aut in aquis sub terra. Non adorabis ea neque coles.
- M. Prohibetne in totum, ne aliquae pingantur aut sculpantur imagines?
- P. Non, sed duo tantum hic vetat, no quas faciamus imagines, vel Dei effingendi, vel adorandi causa.
- M. Cur Deum non licet visibili figura exprimere? (Deut. 4, 15. Actor. 17, 29. Rom. 1, 23.)
- P. Quia nihil inter eum, qui spiritus est acternus ac incomprehensibilis, et corpoream, corruptibilem mortuamque figuram simile est.
- M. Iniuriam ergo fieri censes elus maiestati, quum in hune modum repraesentatur?
  - P. Sic sentio.

M. Quaenam hic adorationis species dampatur?

- P. Quum ad statuam vel imaginem nos convertimus precaturi, coram ea nos prosternimus: genuum flexione, aut aliis signis exhibemus illi honorem, acsi Deus illic se nobis repraesentaret.
- M. Non ergo quamlibet simpliciter picturam vel sculpturam his verbis damnari intelligendum est; sed tantum imagines probibemur facere in hunc finem, ut in illis Deum vel quaeramus vel colamus: sive, quod idem est, eas colamus in Dei honorem, aut quoquo modo illis ad superstitionem et idololatriam abutamur.

P. Verum.

M. Nunc in quem finem caput hoc referemus?

P. Quemadmodum superiore unum se esse denunciavit, quem coli oporteat et adorari: ita nunc quae recta sit adorationis forma ostendit, quo nos ab omni superstitione aliisque vitiosis et caraalibus figmentis revocet.

M. Pergamus.

P. Sanctionem adjungit: se lehovam esse Deum nostrum

fortem, selotypum, qui vindicet iniquitatem patrum in filies usque in tertiam et quartam generationem eorum, qui se oderint.

M. Cur mentionem fortitudinis suae facit?

P. Eo significat, se ad gloriam suam vindicandam satis habere potentiae.

M. Quid zelotypiae vocabulo indicat?

P. Aequalem aut socium ferre non posse. Nam ut se nobis, pro infinita sua bonitate, donavit, ita nos vult esse prorsus suos. Atque haec animarum nostrarum est castitas, illi dicatas esse et penitus adhaerere; sicut rursum adulterio pollui dicuntur, dum ab eo ad superstitionem deflectunt.

M. Quo sensu hoc dictum est: Ulcisci patrum iniquitatem

in filios?

P. Quo plus nobis incutiat terroris, non tantum de iis, qui offenderint, poenas sumpturum se minatur: sed eorum quoque sobolem foro maledictam.

M. Atqui an hoc Dei aequitati consentaneum est, quemque

punire propter alterius noxam?

P. Si qualis sit. humani generis conditio reputamus, soluta est quaestio. Natura enim maledictioni obnoxii sumus omnes: nec est quod de Deo conqueramur, quum in hac sorte nos relinquit. Iam vero, sicut suam erga pios difectionem, eorum posteritati benedicendo demonstrat, ita suam adversus impios vindictam, eorum filios hac benedictione privando, exequitur.

M. Perge.

P. Quo nos amabili etiam suavitate alliciat, misericordis usurum se promittit erga omnes, qui se diligunt suaque mandata observant, in mille generationes.

M. Intelligitue pii hominis innocentiam, posteris omnibus, quamvis impiis, saluti fore?

P. Nequaquam: sed hoe modo, suam benignitatem eo usque se effusurum erga fideles, ut, in eorum gratiam, eorum quoque se liberis benignum exhibeat: non tantum res eorum prosperando, quoad praesentem vitam, sed animas quoque ipsorum sanctificando, quo in grege suo censeantur.

M. Atqui hoc perpetuum non esse apparet.

P. Fateor. Quemadmodum enim liberum hoc sibi retinet, ut misericordem se, quum libuerit, impiorum liberis exhibeat: ita suam gratiam non adeo astrinxit fidelium liberis, quin pro suo arbitrio repudiet ex illis, quos visum fuerit: sic tamen id temperat, ut promissionem hanc non vanam esse nec fallacem constet. (Rom. 9.)

M. Cur mille hic generationes, in poenae vero damnatione tres duntaxat aut quatuor nominat?

P. Quo significet, se ad humanitatem magis et beneficentiam, quam ad severitatem propensum esse. Sicut etiam alibi testatur, quum se ad ignoscendum facilem esse dicit, tardum vero ad iram. (Exod. 34, 6. Psal. 103, 8. et 145, 8.)

M. Iam ad tertium.

P. Non usurpabis nomen lehovae Dei tui frustra.

M. Quis sensus?

P. Vetat, ne Dei nomine abutamur, non peierando tantum, sed praeter necessitatem iurando.

M. Estne aliquis nominis Dei usus legitimus in iureiurando?

P. Imo vero: quum adhibetur ex iusta causa. Primum, asserendae veritati: deinde: quum eius momenti est negotium, ut iurare par sit, ad mutuam inter homines tuendam charitatem et concordiam.

M. Verum annoa longius spectat, quam ad cohibenda iuramenta, quibus profanatur Dei nomen aut imminuitur eius honos?

P. Proposita una specie, ia universum nos admonet, ne unquam in medium a nobis proferatur Dei nomen, nisi cum timore ac reverentia, et in eum finem, ut gloriosum appareat. Nam quam sit sacrosanctum, caveré debemus omnibus modis, ne aut ipsum contemptui habere videamur, aut aliis occasionem contemnendi praebeamus.

M. Quomodo hoc fiet?

P. Si de Deo eiusque operibus non aliter cogitemus aut lequamur, quam in eius honerem.

M. Quid sequitur?

P. Sanctio, qua non fore innocentem denunciat, qui nomen suum in vanum usurpaverit.

M. Quum alibi pronunciet, se in Legis suae transgressores

vindicaturum, quid hic amplius continetur?

P. Eo voluit îndicare, quanti nominis sui gloriam faciat: quo eius studiosiores simus, dum videmus paratam fore ultionem, si quis eam profanaverit.

M. Veniamus ad quartum praeceptum.

P. Recordure diem Sabbathi, ut eum sanctifices. Sex diebus operaberis, et facies omne opus tuum: septimus vero, Sabbathum est Domini Dei tui. Non facies in eo ullum opus, nec servus tuus, nec ancilla, neque bos, neque asinus, neque inquilinus, qui habitat intra portas tuas. Nam sex diebus perfecit Deus caelum et terram et mare, et quicquid in illis continetur: septimo quievit. Itaque benedixit diei Sabbathi, et eum sanctum sibi segregavit.

M. Iubetne sex diebus laborare, ut septimo quiescamus?

P. Non simpliciter: verum sex dies hominum laboribus permittens, septimum excipit, ut quieti destinetur.

M. An quemvis laborem nobis interdicit?

P. Hoc praeceptum separatam et peculiarem habet rationem. Siquidem quietis observatio pars est veterum ceremoniarum: itaque Christi adventu abrogata fuit. M. Dicisne praeceptum hoc ad Indaeos proprie spectare, ideoque temporarium duntaxat fuisse?

P. Nempe: quatenus ceremoniale est.

M. Quid ergo? subestne aliquid praeter ceremoniam?

P. Tribus ex causis datum fuit.

M. Cedo mihi eas.

P. Ad spiritualem quietem figurandam, ad conservationem politime Ecclesiasticae, ad servorum sublevationem.

M. Quid per spiritualem quietem intelligis?

P. Dum a propriis operibus feriamur, quo Deus in nobis sua opera peragat.

M. Quae porro feriandi ratio?

P. Si carnem nostram crucifigimus: hoc est, renunciamus mostro ingenio, ut Dei Spiritu gubernemur.

M. An id septimo quoque die sieri satis est?

P. Ime continenter. Nam ex quo semel coeperimus, pergendum est toto vitae cursu.

M. Cur ergo eius significationi destinatur certus dies?

P. Nihil necesse est per omnia congruere veritatem cum figura, modo conveniat, quantum satis est ad rationem figurandi.

M. Cur tamen septimus potius dies praescribitur, quam alins

quilibet?

P. Numerus hic perfectionem in Scriptura designat. Itaque ad notandam perpetuitatem aptus est. Simul indicat, spiritualem hane quietem inchoari dustaxat in hae vita, nec ante parfectam fore, donec e mundo migremus.

M. Verum, quid hoc sibi vult, quod sue nos exemplo ad

quiescendum hortatur Dominus?

P. Quum mundi creationi finem intra sex dies imposuisset, septimum operum suorum considerationi dicavit. Ad id quo nos acrius stimulet, suum nobis exemplum proponit. Nihil suim magis expetendum, quam ut nos ad eius imaginem formemus.

M. Verum continuane esse debet operum Dei meditatio, an

ex septenis quibusque diebus unum illi destinari sufficit?

P. Exerceri quidem nos quotidie in ea decet: verum imbecil·litatis nostrae causa, dies unus peculiariter statuitur. Atque haec politia est, quam dixi.

M. Quis igitur eo die servandus est ordo?

P. Ut populus ad audiendam Christi doctrinam, ad frequentandas publicas preces, ad edendam fidei suae professionem conveniat.

M. Nunc expone quod dixisti, Dominum hoc praecepto ser-

vorum quoque sublevationi prospicere voluisse.

P. Ut eis, qui sub aliena potestate sunt, aliquid laxamenti detur. Quin etiam hoc ad retinendam communem politiam valet. Nam ubi dies unus quieti assignatur, ita se quisque ad laborandum in reliquum temporis assuefacit.

- M. Videamus iam, quatenus ad nes spectet hec mandatum.
- P. Quod ad ceremoniam, quum in Christo extiterit eius veritas, abrogatam esse dico. (Col. 2, 17.)

M. Ouemodo?

P. Nempe, quia mortis eins virtute vetus homo noster crucifigitur, nosque excitamur in vitae novitatem. (Rom. 6, 6.)

M. Quid erge ex praecepto nobis restat?

P. Ne sancta instituta, quae ad spiritualem Ecclesiae politiam faciunt, negligamus: praesertim vero, ut sacros conventus ad audiendum Dei sermonem, ad mysteria celebranda, ad solennes preces, sicut erunt ordinati, frequentemus.

M. Atqui nihilne amplius figura nobis conducit?

P. Imo vero. Ad suam enim veritatem revocanda est. Ut seilicet insiti in Christi corpus, factique eius membra, desinamus a propriis operibus, atque ita Dei gubernationi nos resignemus.

M. Transcamus ad secundam Tabulam.

Eius initium est: Honora patrem et matrem.

Quid tibi significat hic vox honoris?

P. Ut cum modestia et humilitate morigeri sint et obsequentes filii parentibus, ut eos reverenter colant: ut iuvent in necessitate, suasque illis operas impendant. His enim tribus membris continetur, qui debetur parentibus, honor.

M. Perge modo.

Adiicitur mandato promissio: Ut prorogentur dies tui super terram, quam daturus est tibi Dominus Deus tuus.

M. Quis sensus?

P. Diu beneficio Dei victuros, qui debitum parentibus hoporem praestiterint. .

M. Quum tot aerumnis referta sit haec vita: cur beneficia

loco longam eius durationem nobis pollicetur Deus?

P. Quantiscunque miseriis sit abnoxia, Dei tamen benedictio est erga fideles, vel hac una de causa, quod paterni eius favoris argumentum est, dum eos hic alit et conservat.

M. Sequiturne e converso eum, qui cito et ante iustam ae-

tatem ex hoc mundo eripitur, a Deo maledictum esse?

Minime. Quin potius accidit interdum, ut, quo quisque magis diligitur a Deo, eo citius recipiatur ex hac vita.

M. Atque sic agendo, qualiter promissioni suae satisfacit?

Quicquid nobis terrestrium bonorum Deus promittit, sub hae conditione accipere convenit: quatenus in bonum animae nostrae salutemque expedit. Esset enim ordo valde praeposterus, nisi semper antecederet animae ratio.

M. Quid de iis, qui parentibus fuerint contumaces?

Non in extremo tantum iudicio punientur: sed hic quoque in corum corpora Deus vindicabit, aut hinc omnes tollendo in medio aetatis flore, aut ignominioso mortis genere plectendo, aut aliis modis.

... M: Verum annon de terra Chanaan nominatim promissio loquitur ? 1120 strain. 1 s 1 . ;,..

P. Sic est, quantum ad Israelitas spectat: at nobis how verbum latius patet ac extendi debet. Quamcunque enim regionem incolamus, quum Demini sit totus orbis, eam nobis assignat possidendam. (Psal. 24, 1. et 85, 5. et 115, 16.)

M. Nihilne amplius restat de praecepto?

P. Quanquam non nisi de patre et matre verba sonant, intelligendi sunt tamen omnes, qui nobis praesunt: quando eadem ipsorum est ratio.

Onaenam illa?

P. Nempe, quia Dominus eos in superiorem honoris gradum extulerit. Nulla enim est vel parentum vel principum vel praesectorum quorumlibet auctoritas, nullum imperium, nullus honor, nisi ex Dei decreto: quia mundum sic illi placet ordinare.

M. Recita sextum.

P. Non occides.

- M. Nihilne aliud vetat, quam caedes perpetrare?

  P. Imo vero. Nam quum hic loquatur Deus, non externis tantum operibus legem dicit, sed animi etiam affectibus, adeoque his potissimum.
- Videris subindicare, genus esse quoddam arcanae caedis, a quo hic nos Deus revocat.
- Sic est. Ira enim et odium, et quaevis nocendi cupiditas, caedes coram Deo censetur.

Satisne defuncti sumus: si neminem persequamur edio?

P. Nequaquam. Siquidem Dominus odium damaando et nos arcendo a quavis noxa, qua proximus noster laedatur, simul hoc se exigere ostendit, ut omnes mortales ex animo diligamus ac fideliter ipsis tuèndis conservandisque studeamus.

M. Iam ad septimum.

Non moechaberis.

M. Expone quae sit summa.

P. Scortationem quamlibet maledictam esse coram Deo. Proinde, nisi iram Dei velimus ia nes provocare, ab illa esse diligenter abstinendum.

M. Nihilne praeterea requirit? .

P. Respicienda semper est natura Legislatoris, quem diximus non externo modo operi immorari, sed animi potius affectibus esse intentum.

Quid ergo plus comprehendit?

P. Ex quo tum corpora nostra tum animae templa sunt Spiritus sancti, ut castam utrisque puritatem praestemus: (1 Cor. 3, 16. et 6, 19. 2 Cor. 6, 16.) ac proinde non externi tantum flagitii abștinentia pudici simus : sed etiam corde, verbis, gestu. denique corporis et actione. Denique corpus ab omni lascivia ٠, ۽

puram sit, animus ab omni libidine, ut nulla pars nostri impudicitiae sordibus sit inquinata.

M. Veniamus ad octavum.

P. Non furaberis.

M. Eane tantum furta prohibet, quae humanis legibus pu-

niuntur, an longius procedit?

- P. Malas omne genus fraudandi circumveniendique artes, quibus aliena bona aucupamur, sub furti nomine complectitur. Hic ergo vetamur, tum violenter involare in bona proximorum, tum per vafritiem et dolum illis maaum iniicere, tum aliis quibuscunque obliquis rationibus ad illa occupanda conari.
- M. Satispe est manus abstinere a maleficio: an cupiditas etiam hic dampatur?
- P. Huc semper est redeundum: quum spiritualis sit Legislator, non externa tantum furta coercere eum velle, sed omnia simul et consilia et studia, quae aliis omnino incommodent: atque ipsam in primis cupiditatem, ne ditescere cum lactura fratrum expetamus.
  - M. Quid ergo agendum est, ut praecepto pareamus?

P. Danda est opera, ut suum cuique salvum sit.

M. Nonum praeceptum quod est?

P. Non eris adversus proximum tuum testis mendax.'

- M. Prohibetne peierare in foro duntaxat, an in universum mentiri adversus proximos?
- P. Sub specie una comprehenditur doctrina generalis, ne falso proximum calumniemur: neve maledicentia nostra et obtrectationibus laedamus eius famam, aut aliquam illi noxam afferamus in suis bonis.

M. Cur autem nominatim exprimit publica periuria?

- P. Quo maiorem nobis huius vitii horrorem incutiat. Innuit enim, si quis maledicentiae et calumniis assueverit: inde ad periuria proclivem fore lapsum, si occasio data fuerit proximi infamandi.
- M. Vultue a malediceudo tantum nos arcere, an etiam a malis suspicionibus sinistrisque et iniquis iudiciis?
- P. Utrumque, secundum rationem ante adductam, hic damnat. Nam quod agere coram hominibus malum est, malum est coram Deo etiam velle.

M. Ergo quid in summa velit, expone.

P. Ne ad male sentiendum de proximis, neve ad eos infamandos propensi simus, vetat: quin potius, hac nos aequitate et humanitate praeditos esse iubet, ut de illis, quantum veritas patitur, bene sentiamus, suamque eis existimationem integram tueri studeamus.

M. Recita ultimum.

P. Non concupisces domum proximi tui: non concupisces

uxorem proximi tui: non servum, non ancillam, non bovem, non

asinum, nec quicquam aliud quod ipsius sit.

M. Quum spiritualis sit tota Lex, sicut etiam ante toties dixisti : nec tantum coercendis externis operibus, sed corrigendis ctiam animi affectibus posita sint superiora praecepta, quid hic amplius additur?

P. Reliquis praeceptis voluntates atque affectus regere et moderari veluit Dominus: hic vero etiam cogitationibus, quae nonnullam cupiditatem secum trahunt, neque tamen perveniunt ad

statam usque deliberationem, legem imponit.

M. Dicisne minimas quasque capiditates, quae fidelibus obreptant, et ipsis veniant in mentem, peccata esse, etiamsi resi-

stant potius, quam assentiantur?

P. Constat certe, pravas omnes cogitationes, etiamsi non accedat consensus, ex naturae nostrae vitio prodire. Verum hoc tantum dico, damnari hoc praecepto vitiosas cupiditates, quae ita cor hominis titillant, ac sollicitant, ut tamen non pertrahant ad firmam deliberatamque voluntatem.

M. Hactenus ergo malos quidem affectus, quibus acquiescunt homines et subigendos se permittunt, prohibitos fuisse intelligis; nunc vero tam exactam integritatem a nobis requiri, ut nullam perversam copiditatem corda nostra admittant, qua ad pec-

catum stimulentur.

P. Sic est.

M. Licetne iam breve tetius Legis compendium colligere?

P. Maxime: siquidem eam in duo capita redigamus. Prius est: ut Deum amemus ex toto corde, ex tota anima, ex totis viribus. Alterum: ut proximos diligamus perinde ae nosmetipsos.

M. Quid sub Dei amore continetur?

P. Amare ipsum, sicuti Deum amare decet: nempe, ut simul et Dominus et Pater et Servator agnoscatur. Itaque Dei amori adiuncta est eius reverentia, voluntas illi obsequendi, fiducia, quae in ipso collocanda est.

M. Quid per totum cor, tetam animam et totas vires

intelligis?

P. Eam zeli vehementiam, ut nullis prorsus cogitationibus, nullis desideriis, nullis studiis sit in nobis locus, quae huic amori adversentur.

M. Quis secundi capitis est sensus?

Quemadmodum natura adeo propensi ad nos amandos sumus, ut hic affectus alios omnes superet: ita proximorum charitatem sie regnare in nobis decet, ut nos omni ex parte gubernet, sitque omnium et consiliorum et operum regula.

M. Quid proximi tibi nomen significat?

Non cognates modo, et amicos, aut qui aliqua nobiscum necessitudine sunt coniuncti: sed etiam eos, qui nobis incogniti sunt, adeoque inimicos.

M. Quid autem illi coniunctionis nobiscum habent?

P. Nimirum coniuncti sunt eo vinculo, quo universum hominum genus Deus simul coffigavit. Est autem id sacrosanctum

et inviolabile, quod nullius pravitate aboleri potest.

M. Diais igitur, si nos quispiam oderit, esse hoe eius proprium: manere nihilominus ipsum nobis proximum eoque loco a nobis habendum esse: quia stet inviolabilis Dei orde, quo haec inter nos conjunctio sancita est?

P. Sic est.

M. Quum formam Dei rite colendi Lex ostendat: nonne prorsus secundum eius praescriptum vivendum est?

P. Verum id quidem est. Atqui ea imbecillitate laborant

omnes, ut nemo, quod debet, omni ex parte impleat.

M. Cur ergo cam a nobis perfectionem exigit Deus, quae

sit facultate nostra superior?

P. Nihil uxigit, cui praestando non simus obstricti. Caeterum medo ad cam, quae hic praescribitur, vivendi formam enitamur, etiamsi procul absimus a scopo, hoc est, a perfectione, Deminus, qued deest, nobis ignoscit.

M. De hominibusne universis in genere loqueris, an de

lidelibus duntaxat?

P. Qui Dei Spiritu mondum est regenitus, ne ad minimum quidem Legis apicem inchoandum erit idoneus. Praeterea, si quem demus inveniri, qui aliqua ex parte Legi obtemperet, non tamen ideo coram Deo defunctum iudicavimus. Nam maledictos pronunciat omnes, qui non omnia impleverint, quae in ea continentor. (Deut. 27, 26. Gal. 3, 10.)

M. Hine statuendum est, sicuti duo sunt hominum genera,

ila duplex esse Legis officium.

P. Omnino. Nam apud incredulos nihil aliud efficit, nisi quod excusationem illis omnem praecludit coram Deo. Atque id est quod significat Paulus, quun cam vocat ministerium mortis et damnationis. (Rom. 1, 32. 2 Cor. 3, 6.) Erga fideles longe alium usum habet.

M. Quem?

- P. Principio, dum institiam operibus consequi se non posse (Rom. 3, 20. Gal. 2, 16. et 3, 11. et 4, 5.) ex ea discunt, ad humilitatem hoc modo erudiuntur: quae vera est ad quaerendam in Christo salutem praeparatio. Deinde quatenus plus multo exigit ab ipsis, quam sint praestanda, eos ad petendam a Domino virtutem sollicitat, simulque perpetui reatus commonefacit, ne superbire audeant. Postremo, fremi instar illis est, quo in Dei timore retineanter.
- M. Tametsi ergo in hac terrena peregrinatione Legi nunquam satisfacimus, non tamen hoc supervacuum esse censebimus, quod tam exactam a nobis perfectionem flagitet. Scopum enim, ad quem nos collimare, et metam, ad quam nos cajti convenit,

demonstrat: ut quisque nostrum pro modo collatae sibi gratiae, ad summam rectitudinem vitam suam componere, et maiores sub-inde progressus facere, assiduo studio conetur.

P. Sic sentio.

- M. An non perfectam in Loge omnis institue regulam habemus?
- P. Equidem adeo, ut nihil velit aliud Dens a nobis, nisi ut eam sequamur: rursum vero, irritum habeat se repudiet, quicquid praeter eius praescriptum suscipimus. Neque enim aliud sa-crificium acceptum habet, quam obedientiam. (1 Sam. 15, 22. Ierem. 7, 22. 23.)

M. Quorsum igitur tot admonitiones, praecepta, exhortatio-

nes, quibus passim utuntur tum Prophetae tum Apostofi?

P. Nihil quam merae Legis expositiones sunt, quae ad Legis obedientiam nos manu ducunt potius, quam ab ea abducant. M. Atqui de privata cuiusque vocatione sihil praecipit?

P. Qu'un reddere cuique, quod suum est, indet: inde colligere promptum est, quae sint privatim in ordine suo vitaeque genere cuiusque partes. Et exstant passim in Scriptura, quemadmodum dietum est, sparsae singulorum praeceptorum expositiones. Nam quod hic Dominus summatim complexus est paucis verbis, alibi fusius et plenius exequitur.

# [III.] DE ORATIONE.

M. Quum de secunda parte divini caltas, quee in obsequis obedientiaque sita est, satis disputatem fuerit, lam de tertia parte disseramps.

P. Diximus invocationem esse, quum ad ipsum in quavis necessitate confugimus.

M. Eumne solum censes invocandum esse?

P. Omnino. Id enim exigit, tanquam proprium numinis

M. Si ita res habet, quonam licebit modo homines ad opem

nobis ferendam implorare?

P. Magnum vero inter hace duo discrimen est. Deum enim quum fivocamus, testamur nihil nos aliunde boni expectare, nec alibi nos collocare totum nostrum praesidism: interea tamen auxilia, quad nobis permittit facultatemque filis nos adiavandi contulit, quaerimus;

M. Quod ergo ad hominum opem fidemque confugimus, nihil obstare dicis; quominus unum invocemus Deum, quum fiducia in eos nostra minime recumbat: nec aliter implements ipsos, nisi quia benefacciendi facultate eos instruendo, beneficentiae suae ministros nobis quodammodo destinavit Deus; querum per manus adiuvare nos, et quae apud illos deposuit subsidis, svogare nobis velit.

P. Sie sentio. Ac proinde quiequid ab ithis beneficiorum

percipients. Dec. acceptum referra convenit: sicuti re vera unus ipes illa camia nobis corum ministerio largitur.

M. Verum; annon hominibus tamen, quoties eliquid in ince officii contulerunt, habenda est gratia? Id enim ipsa naturae aquitas et lax humanitatis dictat.

P. Habenda prorsus, relicib unam hade causam, qued hoe ipsos honore dignatur Deus, ut, quae ex liberalitatis suae fente inexhausto fluust hona, per corum manus tanquam per rivos ad nos derivet. Hac enim ratione nos illis obstringit, atque id ipsum vult nos agnoscere. Itaque qui se hominibus gratum non praebet, suam in Deum quoque ingratitudinem hoc mode prodit.

M. Hincae licebit colligere,, perpenam invocari tum Angelos, tum sanctos Domini servos, qui ex hac vita demigrarunt?

P. Licobit. Neque enim Sanctis has partes attribuit Doua, ut nobis opitulentur. Quantum vero ad Angelos spectat: tametsi corum utitur opera in salutem nostram, non tameta a nobis vult implorari.

M. Quicquid ergo ad ordinem a Deo institutum apte congruenterque; non; quadrat, id oun; eius voluntate puguere dicis?

P. Sic est. Certum enim infidelitatis signum est, iis, quae dat nobis. Deus, inon esse contentos. Deinde si in Sanctorum Angelorumye fidem nos conferamus, ubi nos ad se unum Deus vecat, partemque fiduciae, quae tota residere in solo Deo debuerat, transferamus in ipsos; in idololatriam prolahimur: ;quum scilicet partiamu inter eos, quod sibi Deus in solidum vendicabat.

M. Nane de orandi ratione tractemus. Sufficitue ad orandum lingua: an mentem etiam et car requirit oratio?

P. Lingua quidem non semper necesseria esta intelligentia vero et affecti naunquam extere potest vera oratio.

M. Que mihi argumento hoc probabis?

P. Quandoquidem Deus spiritus est, qu'um alias samper cor ab hominibus exigit, tum vero in oratione, praesertim, qua cum ipse communicant....Quamobrem non nisi ilis, qui eum in veritate invocaverint, propinguam se fore pollicetur: (Psal, 145, 18.) em adverso autem execratur omnes et maledicit, qui per

fictionem et non ex animo precantur. (Issa: 29, k3.)

Mi. Valme ergo et nibili erunt preces quaccunque lingua tantum conceptae fuerint?

P. Non id mode: sed Dec etiam summopere displicebunt.
M. Qualem: in, oratione: affectum exigit Deus?

P. Primum, ut inopiam miseriasque nostras sentiamus: utque is sensus moerorem in animis nostris et anxietatem generet: deinde ut webementi serioque obtinendae a Deo gratiae, desiderio aestuemus: quae precandi quoque ardorem in nobis; aecessant.

M. A nativent hominibus ingenie manat his affectus, an a Dei gratin illis provenit?

P. Donn his nobin subvenire necesse est. Nes enim ad

utremque prorsus sumus stupidi. Spiritus Dei est, qui inconarrabiles gemitus excitat in nobis animosque nostros format in hace desideria, quae in oratione requiruntur, ut ait Paulus. (Rom. 8, 26. Gal. 4, 6,)

M. Eone spectat hace doctrina, ut resides et quodammedo escitantes motum Spiritus expectemus, nec se quisque ad oran-

dum sollicitet?

P. Minime vero. Quin hic potius est finis: ut, dum frigere se et ad orandum pigros vel minus bene comparates sentiunt Adeles, ad Deum protinus confugiant, seque inflammari postulent igneis Spiritus eius aculeis, quo ad orandum reddantur idonei.

M. Non tamen intelligis, nullum in precibus esse linguae usum?

P. Nequaquam. Est enim saepe adiumento ad sublevandam retinendamque mentem, ne tam facile a Deo abstrahatur. Practerea quum ad illustrandam Dei gloriam creata sit prae aliis membris, totam eius facultatem in hunc usum explicari par est. Adhaec hominem interdum studii vehementia huc impellit, ut practer consilium fingua in vocem prerampat.

M. Si ita est, quid proficiunt, qui exetica lingua sibique

mon intellecta orant?

P. Id vero nihil est abind, quam cum Des indere. Ergo

a Christianis facessat haec hypocrisis. (1 Cor. 14, 15.)

M. Verum qu'un precamur, facimesse id fortuite de successu incerti, an vero constitutum id certo habere nos opertet, ensuditam nos iri a Domino?

P. Hee perpetuum sit orationis fundamentum, exauditum nos iri a Domino, et quicquid petierimus impetraturos, quatenus nobis conducet. Hac ratione docet Paulus, (Rom. 10, 14.) ex fide manare rectam invocationem Dei. Nam rite nomo unquam ipsum invocabit, nisi qui in certa bonitatis eius fiducia prius nequieverit.

M. Quid ergo his flet, qui haesitantes orant, nec in aniimis suis statuunt, quid sint orando profecturi, date incerti sunt,

audianter neche a Deo suae preces?

P. Vanae sunt ac irritae ipseram preces, quam sulla promissione sint suffultae. Inbemur enim certa fide petere: et promissio additur, quicquid credentes petierimus, id nobis datum iri. (Matth. 21, 22. Marc. 11, 24. Iacob. 1, 6. Psal. 50, 15. et 91, 15. et 145, 18. Iesa. 30, 19. et 65, 1. Ierem. 29, 12. Ioël. 2, 32. Rom. 8, 25. et 10, 18. 1 Tim. 2, 5. 1 Ioan. 2, 1. Hebr. 4, 14. Ioan. 14, 14.)

M. Restat ut videamus, unde nebis tantum confidentiae, ut, uquum tot medis indigni simus Dei conspecta, sistere nos tamen

coram ipso audeamus.

P. Primum, habemus promissiones, quibus simpliciter, omissa dignitatis nostrae ratione, standum est. Deinde, ai filii sumus, animat nos Spiritus eius, atque instigat, ut ad enm, tanquam ad

patrem, familiariter nos recipere nihil debitemus. Ac ne ideo, quod instar vermium sumus et conseientia premimur nostrorum peccatorum, maiestatem eius gloriosam horreamus, mediatorem nobis proponit Christum, quo aditum patefaciente, de obtinenda gratia minime simus anxii.

M. Intelligis non nisi unius Christi nomine invocandum esse Deum?

P. Sic sentio. Nam et disertis verbis ita nobis praecipitur: et additur promissio, facturam sua intercessione, nt consequamur quae petimus.

M. Non ergo temeritatis aut arrogantiae accusandus est, qui, hoc advocato fretus, ad Deum familiariter accedit, et hunc

Deo et sibi proponit solum, per quem exaudiatur?

- P. Nullo modo. Nam qui sic orat, tanquam ex illius ore preces concipit, quam cius patrocinio adiuvari suam orationem commendarique sciat. (Rom. 8, 33. 16.)
- M. Tractomus iam, quid continere fidelium preces debeant. Licetne quicquid in mentem nobis venit a Deo postulare, an certa hic tenenda est regula?
- P. Hace vero nimis praepostera esset orandi ratio, indulgere propriis desidériis carnisque iudicio. Nam et rudiores sumus, quam ut possimus iudicare quid nobis expediat, et ca cupiditatum intemperie laboramus, quae freno cohiberi necesse habeat.

M. Quid proinde opus est facto? ....

P. Hoc restat unum, ut Deus ipse regtam orandi formam nobis praescribat: ut tantum manu ducentem sequamur et quasi verba praecuntem.

. M. Quam nobis legem praescripsit?

...P. Ampla quidem et copiosa passim in Scripturis huius rei doctrina traditur. Verum, quo certiorem praefigeret scopum, formulam composuit et quasi dictavit, qua, quicquid a Deo petere fas est ac nostra refert, breviter complexus est et in pauca capita digessit.

M. Recita.

- P. Rogatus a discipulis Dominus noster Christus, quonam orandum esset modo, respondit: Quum volueritis orare, sic dicite: Pater noster, qui es in caelis, sanctificetur nomen tuum. Adveniat regnum tuum. Fiat voluntas tua in terra, sieut in caelo. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Et remitte nobis debita nostra, sieut nos quoque remittimus debitoribus nostris. Et ne nos inducas in tentationem: sed libera nos a malo. Quia tuum est regnum et potentia et gloria in secula. Amen. (Matth. 6, 9—13. Luc. 11, 2—4.)
- M. Quo melius intelligamus quid continezt, eam in capita partiamur.
  - P. Sex habet partes: quarum tres priores solam Dei glo-

riam, non habita nostri-ratione, tanquam propriom suum finem, respicient; reliquae ad nos utilitatemque nostram spectant.

M. Ergone petendum est a Deo quicquam, unde aihil ad

nos boni redeat?

- P. Ipse quidem pro infinita sua bonitate sic componit omaia, ut nihil cedat in ipsius gloriam, quin nobis quoque sit salutare. Itaque quum sanctificatur eius nomen, ut nobis quoque sin sanctificationem vertatur, efficit: non advenit eius regnum, quin simus quodammodo eius participes. Verum in optandis his omnibus solam eius gloriam, praeterita nostra utilitate, intueri convenit.
- M. Nemps, secundum hanc doctrinem, tria haec postulata cum utilitate quidem nostra coniuncta sunt: non tamen in alium scopum collimare debent, quam ut glorificetor Dei nomen.

P. Sie est, atque adeo in reliquis etiam tribus eadem Dei gloria curae nobis esse debet: utcunque iis, quae in rem ac sa-

lutem nostram sunt, optandis proprie sint destinata.

M. Nunc ad verborum explicationem pergamus: ac priucipio, Cur patris nomen hic potius, quam aliud quodvis, Deo tribuitur?

P. Quum ad rectam orandi rationem in primis requiratur secura conscientiae fiducia, nomen hoc sibi assumit Deus, quod mihil nisi meram suavitatem sonat: ut, ita excussa ex animis nostris omni anxietate, ad se familiariter implorandum nos invitet.

M. Ergone Deum audebimus sine difficultate recta adire,

'ut filit parentes solent?

- P. Ommino: quin etiam multo certiore obtinendi quod petimus fiducia. Nam, ut admonet Magister, (Matth. 7, II.) si nos, quum mali simus, non possumus tamen filiis nostris bona negare, nec eos dimittere inanes sustinemus, nec venenum porrigimus illis pro pane: quanto plus beneficentiae a caelesti Patre expectandum est, qui non tantum summe bonus est, sed ipsa etiam bonitas?
- M. An non ex hoc quoque nomine argumentum ducere licebit, quo id, quod initio dictum est, preces scilicet universas Christi patrocinio fundatas esse oportere, (Joan. 15, 7. Rom. 8, 15.) comprobetur?

P. Et quidem firmissimum. Neque enim filiorum loco nos habet Deus, nist quatenus Christi sumus membra.

M. Cur nostrum potius in commune patrem nominas Deum,

quam tuum peculiariter?

P. Potest quidem fidelium unusquisque suum vocare; sed communi epitheto ideo usus est Dominus, quo nos ad exercendam in precibus charitatem assuefaceret: ne, aliis neglectis, itantum se quisque curet.

M. Quid sibi vult quae additur particula, Deum esse in

· caelis?

- P. Perinde est; sesi excelsum, potentem, incomprehensibilem vocarem ipsum.
  - M. Quorsum id, et qua ratione?
- P. Nempe hoc modo sursum mentes, quum eum invocamus, docemur erigere, ne quid de ipso carnale aut terrenum cogitemus, neve éum moduli nostri metiamur captu, ne humilius de ipso aliquid sentientes in obsequium voluntatis nostrae redigere ipsum velimus, sed potius cum timore et reverentia suspicere discamus maiestatem eius gloriosam. Valet etiam hoc ad excitandam confirmandamque nostram in ipso fiduciam: dum caeli dominus ac praeses, qui arbitrio suo regat omnia, praedicatur.
  - M. Recita mihi primi postulati summam.
- P. Per nomen. Dei scriptura notitizm famamque intelligits qua inter homines celebratur. Optamus ergo, ut eius gloria ubique et in omnibus provehatur.
- M. Verum, accederene quicquam illi potest gloriati, aut
- P. In seipsa nee crescit nee minuitur. Verum illustrari inter homines, ut par est, optamus: ut, quicquid facit Dous, omnia eius opera, ut sunt, ita gloriosa appareant: quo modis omnibus ipie glorificetur.
  - M. In secunda petitione, quid per Dei regnum intelligie?
- P. Duodus potissimum membris constat. Ut electos Spiritu gubernet suo: ut reprobos, qui se illi in obsequium tradere recusanty prosternat et exitio tradat: ut ita palam fiat, mihil esse, quod resistere cius virtuti queat.
  - M. Qualiter, regnum hoc ut venist, precaris?
- P. Ut fidelium numerum in dies augeat Bominus, ut novis subindo Spiritus sui donis eos eumulet, donee prorsus impleverit. Adhaec ut suam veritatem ad discutiendas Satanae tenebras magis lucidam conspicuamque reddat: ut iustitiam suam profesendo iniquitatem omnem aboleat.
  - M. · Nonne quotidie fiunt haec omnia?
- P. Flust eo modo, ut inchoatum dici possit regnuti Def. Optamus ergo, ut assidue crescat ac provehatur: donec ad summum fastigium pervenerit: quod ultimo demum die futurum speramus: quo Deus selus, omnibus ureaturis in ordinem coactis, exaltabitur et eminebit: adeoque erit omnia in omnibus. (1 Cor. 15, 28.)
  - M. Quod petis, ut Dei voluntas fiat, quem id habet sensum?

    P. Ut in eins obsequiem subigantur creaturae omnes, pen-
- deantque ita ex eius nutu, ne quid nisi ipsius arbitrio fint.

  M. Ergone fieri quicquam praeter eius voluntatem posse
- M. Ergone fieri quicquam praeter eius voluntatem posse sentis?
- P. Non optamus tantum, ut, quod decrevit apud se, eveniat; sed etiam ut, domita subingataque omni contunacia,

-curies omnium voluntates suae subliciat et in eins obedientiam componat.

M. An non ita precando propriis voluntatibus cedimus?

P. Omnino: neque in hunc tantum finem, ut, quaecunque cum sua voluntate pugnant in nobis desideria, irrita faciat; sed etiam ut novas in nobis mentes novaque corda formet: ne quid velimus ipsi a nobis, sed Spiritus potius eius votis nostris praesit, ut plenam habeant cum Deo consensionem.

M. Cur id in terra fieri optas, sicut in caelo?

P. Quoniam hoc unum propositum habent sancti Angeli, qui caelestes sunt eius creaturae, ut illi in omnibus obsequantur, sintque semper et dicto audientes et ad obeunda obsequia ultro parati: talem obediendi propensionem hominibus opto, ut se quisque illi in voluntariam sublectionem prorsus addicat.

M. Nunc ad secundam partem veniamus. Quid tibi signi-

ficat quotidianus, quem petis, panis?

D. In universum quicquid ad taendam praesentem vitam facit: non alendo tantum aut vestiendo, sed praebendis quoque allis omnibus adminiculis, quibus sustinentur externae vitae necessitates: quo panem nostrum, quatenus expedire Dominus novit, tranquilli comedamus.

M. Cur autem tibi a Deo donari optas, quod nos labore

nostro parare inbet?

P. Tametsi victus parandi causa laborandum, ac etiam sudandum nobis est: non labore tamen nostro, non industria, non sedulitate alimur; sed una Dei benedictione, qua labor ipse manuum nostrarum prosperatur, futurus alioqui isenis. Praescren sic habendum est: ctiam quum ciborum copia nobis ad manum suppetit, illisque vescimur, non illorum tamen substantiu, sed sola Dei virtute nos ali. Neque enim vim eiusmodi habent a natura ingenitam; sed Deus e caelo tanquam beneficentiae suac organis administrat. (Deut. 8, 3. Matth. 4, 4.)

M. Atqui tuum quo iure panem vocas, quum tibi a Deo

postules dari?

P. Nempe, quia Dei beniguitate fit noster, utcunque nobis minime debeatur. Admonemur etiam hoc verbo, ab alieno pane appetendo nobis temperare, contentosque eo esse, qui legitima ratione tanquam ex Dei manu ad nos pervenerit.

... M. Quotidianum, cur addis et hodie?

P. His duabus particulis ad moderationem institutur ac continentiam, ne modum necessitatis vota nostra excedent.

M. Quum hace communis omnium esse debeat precatio, qui fieri potest, ut divites, qui domi abundant repositamque in longum tempus annonam habent, sibi petant in diem dari?

P. Hoc divites peracque ac pauperes constitutum habero oportet, nihil corum, quae habent, sibi profuturum, nisi quatenus et usum illis concesserit Deus, et sua gratia effecerit, ut

usus ipse fructuosus sit et efficax. Itaque omnia possidendo nihil habemus, nisi quatenus in singulas horas ex manu Dei percipimus, quantum nobis necesse satisque est.

M. Quid continet quintum postulatum?

P. Ut peccata nobis ignoscat Dominus.

- M. Nemone reperietur mortalium tam iustus, qui hac venim non indigent?
- P. Nemo prorsus. Hanc enim precandi formam qunm Apostelis suis dedit Christus, universae Ecclesiae destinavit. Quamobrem qui se hac necessitate eximere volet, e societate fidelium exeat oportet. Et sane audimus, quid Scriptura testetur: nempe, qui in uno purgare se coram Deo contendet, deprekensum iri in mille reum. (Job. 9, 3.) Unicum ergo emaibus ad eius misericordiam perfugium restat...

M. Quomodo peccata nobis remitti existimes?

P. Sieut ipsa Christi verba sonant: Esse debita scilicet, quae obstrictor acternae mortis reatu nos temeant, donec mera sua liberalitate nos Deus liberet.

M. Gratuita igitur Dei miscricordia peccatorum veniata

obtinere nos dicis?

P. Omnino. Nam si unius vel minimi poccati redimenda sit pena, nos satisfaciendo nequaquam erimus. Omnia igitar gratuito ignoscat et condonet necesse est.

M. Quid ex hac remissione utilitatis ad nos redit?

P. Tum illi perinde accepti sumus, acsi iusti essemus et innocentes; simulque paternae eius benevolentiae fiducia, unde nebis certa salus, conscientiis nostris confirmatur.

M. Haec quae apponitur conditio: ut nobis remittat, sient nos remittimus debitoribus nostris: num mereri nos a Deo veniam significat, hominibus, si quid in nos peccarunt, ignoscendo?

P. Minime. Sie enim iam gratuita remissio non foret, nec sola Christi satisfactione, qua in cruce pro nobis defunctua est, sicuti par est, fundata. Verum, quia irrogatas nobis iniurias obliviscendo, dum eius elementiam ae bonitatem imitamur, re ipsa nos eius filios esse demonstramus: hae ideo tessera confirmare nos voluit: et simul ex adverso ostendere, nisi faciles, nos ad ignoscendum et flexibiles praebuerimus, nihil esse aliud a se expectandum, quam summum et inexorabilem severitatis rigorem.

M. Hic ergo abdicari a Deo expungique filiorum loco dicis omnes, qui effensiones ex animo deponere non possunt: ne quem sibi in caelo venime locum fore confidant.

P. Ita sentio, ut impleatur illud: Remensum cuique iri cadem mensura, qua erga alios usus fuerit.

M. Quid postea sequitur?

P. Ne nos Dominus in tentationem inducat, acd a malo potius liberet.

- M. Hoe totamee in unam petitionem includis?
- P. Non nisi una est petitio. Posterius enim membrum prioris explicatio est.
  - M. Quid summation continet?
- P. Ne ruere nos aut labi in peceatum Dominus sinat: ne dinholo nos carnisque nostrae cupiditatibus, quae assiduum nobiscum bellum gerunt, vincendos permittat: quin potius sna nos ad resistendum virtute instruat, sustineat nos manu sna, praesidio sno muniat ac tegat: ut ita sub fide tutelaque cius in tuto habitemus.
- : M. Quo autem modo id fit?
- P. Quum eius Spiritu gubernati tali iustitiae amore desiderioque imbuimur, quo peccatum, caraem et Satanam superemus: tali rursum odio peccati, quod nes a mundo segregatos in pura sanctitate continent. In spiritus enim virtute victoria nostra consistit.
- M. Habentne omnes opus hoc auxilio?
- P. Et quis carere posset? Imminet enim perpetuo nobis dinb...us, circuitque instar leonis rugientis quaerens quem devoret. (1 Petr. 5, 8.) Nos vero, qua sumus imbecillitate, statim concideremus: imo singulis momentis actum de nobis foret, nisi Deus nos ad pugnam instrueret suis armis, manuque sua rehoraret.
  - M. Quid tibi significat tentationis nomen?
- P. Astus fallaciasque Satanae, quibus nos continenter adoritur, et facile protinus circumveniret, nisi Dei ope adiavaremur. Nam et mens nostra, pro nativa sua vanitate, obnoxia cius dolis; et ut propensior est semper voluntas nostra in malum, protinus fili succumberet.
- M. Verum, cur deprecaris, ne te in tentationem inducat
- Deus, quod Satanae proprium, non autem Dei videtur?

  P. Sicut fideles protectione sua tuetur Deus, ne aut frau-
- P. Signt fideles protectione sua tuetur Deus, ne aut fraudibus opprimentur Satanae aut a peccato superentur: ita quos valt punire, non modo destituit sua gratia, sed etiam Satanae tyrannidi tradit, caecitate percutit, et coniicit in reprobam mentem: ut prorsus sint peccato mancipati, et expositi ad omnes tentationum insultus.
- M. Quid sibi vult haec, quae adiecta est, clausula: Quonium tuum est regnum, tua potentia et gloria in secula seculorum?
- P. Iterum hic admonemur, Dei magis potentia et bonitate suffultas esse preces nostras, quam ulla nostri fiducia. Praeterea Dei laudibus preces omnes nostras claudere docemur.
- M. Nihilne fas est a Deo petere, quam quod est hac formula comprehensum?
- P. Tametsi verbis aliis alioque modo liberum est precari: sie tamen habendum est, nullam Deo placere orationem posse, quae non huc, tanquam ad unicam rite orandi normam, referatur.

#### [IV.] DE VERBO DEI.

M. Iam instituta a nobis ordinis ratio postulat, ut de

quarta cultus Dei parte agamus.

P. Hanc in eo sitam esse diximus, ut Deum agnoscamus bonorum omnium auctorem, eiusque bonitatem, iustitiam, sapiemitiam, potentiam, laude et gratiarum actione prosequamur: quo in solidum bonorum omnium gloria penes ipsum resideat.

M. Nullamne huius partis regulam praeseripsit?

P. Quicquid laudum eius extat in Scripturis, pro regula nebis cesse debet.

M. Nihilne habet oratio Dominica, quod huc pertineat?

P. Nempe, quum optamus sanctificari eius nomen, hoc eptamus, ut omnibus eius operibus sua constet gloria. Ut sive-peccatoribus iguoscat, misericors; sive vindictam exerceat, iustus; sive praestet suis quod promisit, verax conseatur. Denique ut, quicquid operum eius cernimus, ad eum: glorificandum nos excitet. Hoc vero est, bonorum illi omnium laudem tribuere.

M. Quid tandem ex iis, quae hactenus tractata sunt a

nobis, colligemas?

P. Quod scilicet veritas ipsa docet, et ego initio proposui: hanc esse vitam aeternam, unum verum Deum nosse patrem, et quem misit Iesum Christum. (Ioan. 17, 3:) Illum, inquem, nosse, ut debitum ei honorem cultamque exhibeamus, utque nobis non Dominus tantum sit, sed etiam Pater ac Servator, nosque illi vicissim filii samus et servi, et proinde vitam nostram illustrandae eius gloriae dedicemus.

M. Qua via ad tantum bonum pervenitur?

P. In hunc finem, sacrum suum Verbum nobis reliquit. Est enim spiritualis doctrina, quaedam veluti ianua, qua ingredimur in caeleste eius regnum.

M. Ubinam quaerendum nobis est boc Verbum?

P. In Scripturis, sanctis, quibus continetur.

M. Ut fructum inde percipias, qualiter eo utendum est?

P. Si ipsum solida cordis persuasione amplectimur, non secus ac certam veritatem e caelo profectam: si nos illi dociles. praebemus, si voluntates mentesque nostras in eius obsequium subiicimus: si amamus ipsum ex animo: si cordibus nostris semel insculptum, fixas illic radices habet, ut fructum proferat in vita: si denique formamur ad eius regulam, tum nobis in salutem, sicuti destinatum est, codet.

M. Suntne omnia haec in facultate nostra posita?

P. Nihil ipsorum prorsus: sed unius Dei est hoc totum,

quod retuli, in nobis efficere Spiritus sui gratia.

M. Verum, annon adhibenda est a nobis diligentia, et omni studio enitendum, legendo, audiendo, meditando, ut eo proficiamus?

P. Imo vero: quum se quisque privatim quotidiana lectione exerceat: tum vero simul omnes praecipue sedule conciones frequenteat, ubi salutis doctrina in coetu fidelium explicatur.

M. Negas ergo esse satis, si domi seersum singuli legant, nisi omnes simul in commune ad candem dectrinam audiendam

convenient?

P. Convenire necesse est, ubi liest, hot est, quum facul-

M. Poterisne mihi hoc probare?

P. Sufficere ad probationem abundo nobis delet una Domini voluntas. Hunc autem ordinem Ecclesiae sune commendavit, non quem duo aut tres duntaxat servarent, sed cui subessent communiter emnes. Adhoc, illius tum aedificandae tum conservandae hanc esse unicam rationem pronunciat. Sit ergo haec nobis sancta et inviolabilis regula: nee sibi fas quisquam esse ducat, supra magistrum sapere.

M. Estne igitur necesse, praeesse Ecclesiis pastores?

P. Quin etiam necesse est audire ipsos, et quam proponunt Christi doctrinam, ex corum ore cum timore et reverentia excipere. Itaque qui ipsos contemnit audireve detrectat, Christum contemnit, ac discessionem facit a societate fidelium. (Matth. 10, 40.)

M. Verum, semelne a pastore suo fuisse institutum satis est

homini Christiano, an cursum hunc tota vita tenere debet?

P. Coepisse parum est, nisi perseveres. Christi enim discipulos usque in finem vel potius sine fine esse nos oportet. Hane vero functionem mandavit Ecclesiae ministris, ut suo nos loco et nomine doceant.

## [V.] DE SACRAMENTIS.

M. Non est aliud a Verbo medium, at loquuntur, quo se nobiscum Deus communicet?

P. Verbi praedicationi adiunxit Sacramenta.

M. Quid est Sacramentum?

P. Externa divinae erga nos benevolentiae testificatio, quae visibili signo spirituales gratias figurat, ad obsignandas cordibus nostris Dei promissiones, quo earum veritas melius confirmetur.

M. Tantane vis subest visibili signo, ut conscientias in sa-

latis fiducia stabiliat?

P. Id quidem a seipso non habet, sed ex Dei voluntate,

propterea quod sit in hunc finem institutum.

M. Quum propriae sint Spiritus sancti partes, Dei promissiones in animis nostris obsignare, hoc tu Sacramentis quomodo tribuis?

P. Longum est inter illum et hace discrimen. Movere enim et afficere corda, illuminare mentes, conscientias reddere certas ac tranquillas, solius re vera Spiritus est, ut id totum

censeri proprium ipsius opus debeat, illique acceptum referri, ne laus aliq transferatur: minime tamen hoc obstat, quominus Sacramentis Deus utatur, tanquam secundis organis, eaque in usum adhibeat, prout visum fuerit: idque sic faciat, ne quid Spiritus virtuti derogetur.

M. Vim ergo efficaciamque Sacramenti non in externo elemento inclusam esse existimas: sed totam a Spiritu Dei manare?

P. Sic sentio: nempe, ut virtutem suam exercé Domino placuerit per sua organa, quem in finem ea destinavit. Quod quidem ita facit, ut Spiritus sui virtuti nihil detrahat.

M. Potesne mihi, cur ita agat, rationem reddere?

P. Hoc scilicet modo infirmitati nostrae consulit. Nam si spirituales essemus toti, Angelorum instar spiritualiter tum eum tum ipsius gratias possemus intueri. Verum, ut hac terreni corporis mole circumdati sumus, figuris indigemus vel speculis, quae nobis spiritualium caelestiumque rerum aspectum terreno quodam modo exhibeant. Neque enim aliter eo perveniremus. Simul etiam nostra interest, in Dei promissionibus exerceri sensus omnes nostros, quo melius nobis confirmentur.

M. Si verum est, ideo instituta esse a Deo Sacramenta, ut subsidia necessitatis nostrae forent, annon arrogantiae damnari merito deberet, si quis iudicaret, illis se, tanquam non necessa-

riis posse carere?

P. Omnino. Atque adeo si quis illorum usu sponte abstineat, acsi opus non haberet, Christum contemnit, ipsius respuit gratiam, et Spiritum extinguit.

M. Verum, qualis ex Sacramentis fiducia ad stabiliendas conscientias, et quam certa securitas concipi potest, quibus utun-

tur promiscue boni et mali?

- P. Quanquam oblata sibi in Sacramentis, Dei dona, in nihilum, ut ita dicam, redigunt impii, quantum ad ipsos spectat, non tamen propterea efficiunt, quin sua vis et natura Sacramentis maneat.
- M. Quo igitur modo, et quando usum Sacramentorum sequitur effectus?
- P. Quum ea fide recipimus, Christum in illis solum eiusque gratiam quaerentes.

M. Cur illic quaerendum esse Christum dicis?

P. Intelligo non esse visibilibus signis inhaerendum, ut salutem inde petamus, vel affixam illic conferendae gratiae virtutem imaginemur ac inclusam: quin potius adminiculi loco habendum esse signum, quo recta ad Christum dirigamur, salutem ab ipso et solidam felicitatem petituri.

M. Quum ad corum usum requiratur fides: qui nobis in fidei confirmationem data esse dicis, ut nos de promissionibus Dei

reddant certiores?

P. Fidem in nobis semel inchoatam esse nequaquam sufficit,

nisi continenter alatur, et magis in dies magisque augescat. Ad cam ergo tum alendam tum roborandam tum provehendam Sacramenta instituit Dominus. Quod quidem significat Paulus, (Rom. 4, 11.) quum ad obsignandas Dei promissiones valere tradit.

M. Verum, nonne hoc infidelitatis indicium est, non habere Dei promissionibus solidam fidem, nisi aliunde nobis confirmentur?

P. Fidei certe imbecillitatem hoc arguit, qua filii etiam Dei laborant, qui tamen fideles propterea esse non desinunt; licet fide praediti sint exigua adhuc et imperfecta. Quamdiu enim versamur in hoc mundo, haerent semper in carne nostra diffidentiae reliquiae, quas aliter excutere non possumus, quam continuo usque ad vitae finem profectu. Ulterius ergo semper progredi necesse est.

M. Quot sunt Christianae Ecclesiae Sacramenta?

P. Duo sunt omnino, quorum communis sit inter omnes fideles usus.

M. Quae sunt illa?

P. Baptismus et sacra Coena.

M. Quid vero simile inter se habent vel diversum?

P. Baptismus veluti quidam in Ecclesiam aditus nobis est. Illic enim testimonium habemus, nos, quum alioqui extranei alienique simus, in Dei familiam recipi, ut inter eius domesticos censeamur. Coena vero testatur, Deum se nobis, animas nostras alendo, Patrem exhibere.

M. Quo clarius nobis innotescat utriusque veritas: de utroque seorsum tractemus. Primum: Quae est Baptismi significatio?

P. Ea duas partes habet. Nam ibi remissio peccatorum, deinde spiritualis regeneratio figuratur. (Eph. 5, 26. Rom. 6, 4.)

M. Quid similitudinis inest aquae cum his rebus, ut eas

repraesentet?

P. Peccatorum quidem remissio species est lavacri, quo animae suis maculis absterguntur: non secus atque aqua abluuntur corporis sordes.

M. Quid de regeneratione?

P. Quoniam eius initium est naturae nostrae mortificatio: finis vero ut novae creaturae simus, in eo nobis proponitur mortis figura, quod capiti aqua iniicitur: novae autem vitae, in eo quod non manemus sub aqua demersi, sed ad momentum duntaxat subimus tanquam in sepulchrum, ut statim emergamus.

M. Num aquam esse animae lavacrum conses?

P. Nequaquam. Hunc enim honorem eripere Christi sanguini nefas est, qui ideo effusus fuit, ut, abstersis omnibus nostris maculis, puros coram Deo et impollutos nos redderet. (1 Petr. 1, 19. 1 Ioan. 1, 7.) Atque huius quidem purgationis fructum percipimus, quum sacro illo sanguine conscientias nostras Spiritus sanctus aspergit. Obsignationem vero in Sacramento habemus.

M. Verum, annon aliud aquae tribuis, nisi ut ablationis

tantum sit figura?

P. Sic figuram esse sentio, ut simul annexa sit veritas. Neque enim, sua nobis dona pollicendo, nos Deus frustratur. Proinde et peccatorum veniam et vitae novitatem offerri nobis in Baptismo, et recipi a nobis certum est.

M. An promiscue in omnibus impletur hace gratia?

P. Multi dum illi sua pravitate viam praecludunt, efficiunt, ut sibi sit inanis. Ita non uisi ad fideles solos pervenit fructus. Verum, inde nihil Sacramenti naturae decedit.

M. Regeneratio autem unde?

- P. A morte Christi et resurrectione simul. Hace enim vis subest eius; morti, ut per eam crucifligatur vetus homo noster, et naturae nostrae vitiositas quodammodo sepeliatur, ne amplius vigeat in nobis. Quod autem reformamur in novam vitam ad obediendum Dei iustitiae, id est resurrectionis beneficium.
  - M. Quomodo per Baptismum nobis haec bona conferentur?
- P. Quia nisi promissiones illic nobis oblatas respuendo infractuosas reddimus, vestimur Christo eiusque Spirita donamur.

M. Nobis vero quid agendum est, ut rite Baptismo utamur?

P. Rectus Baptismi usus in fide et poenitentia situs est: hoc est, ut statuamus primum certa animi fiducia, nos ab omnibus maculis Christi sanguine purgatos Deo placere; deinde ut Spiritum eius sentiamus ipsi in nobis habitare, atque id operibus apud alios declaremus; utque assidue nos in meditanda tum carais mortificatione tum iustitiae Dei obedientia exerceamus.

M. Si haec requiruntur ad legitimum Baptismi usum, qui

fit ut infuntes baptizemus?

P. Non est necesse, ut Baptismum semper fides et poenitentia praecedant; sed ab iis tantum exiguntur, qui per actatem iam sunt utriusque capaces. Satis ergo fuerit, si infantes, postquam adoleverint, Baptismi sui vim exerant.

M. Poterisne ratione demonstrare, nihil esse in ea re absurdi?

P. Sane. Si mihi concessum fuerit, nihil Dominum instituisse, quod sit a ratione dissentaneum. Nam quum Circumcisionem poenitentiae signum fuisse Moses (Deut. 30, 6.) et omnes Prophetae (Ierem. 4, 4.) doceant, fidei etiam sacramentum, teste Paulo, (Rom. 4, 11.) fuerit: videmus tamen, ut infantes ab ea non excluserit.

M. Sed eademne causa, quae in Circumcisione valuit, nunc

ad Baptismum admittendi sunt?

- P. Prorsus eadem: quum promissiones, quas olim Deus populo Israelitico dederat, nunc sint per totum orbem publicatae.
- M. Atqui num inde colligis signum quoque usurpandum esse?
  P. Qui bone utrimque expendet omnia, hoc consequi animadvertet. Neque enim eius gratiae, quae Israeli ante collata fue-

rat, hae lege nos participes fecit Christus, ut vel obscurior erga

nos esset, vel aliqua ex parte imminuta. Quin potius, et luculentius eam in nos et abundantius effudit.

M. Putasne, si a Baptismo arceantur infantes, quicquant propterea Dei gratiae decedere, ut dici possit Christi adventu fuisse imminuta?

P. Id quidem evidenter patet. Signo enim sublato, quod ad testandam Dei misericordiam et confirmandas promissiones plurimum valet, deesset nobis eximia consolatio, qua fruebantur veteres.

- M. Sic ergo sentis: quum Deus sub veteri Testamento, ut se Patrem parvulorum ostenderet, salutis promissionem in corum corporibus insculptam esse voluerit signo visibili, indignum fore, si minus confirmationis a Christi adventu habeant fideles: quando et eadem hodie nobis promissio destinatur, quae olim Patribus, et clarius bonitatis suae specimen nobis in Christo exhibuit Deus.
- P. Sic sentio. Praeterea quum satis constet, vim substantiamque, ut ita loquar, Baptismi, infantibus esse communem: si illis negaretur signum, quod veritate est inferius, aperta illis iniuria fieret.

M. Qua ergo conditione baptizandi sunt infantes?

P. Ut testatum fiat, benedictionis fidelium semini promissae ipsos esse haeredes; ut agnita, postquam adoleverint, Baptismi sui veritate, fructum ex eo percipiant ac proferant.

M. Transeamus ad Coenam. Ac primo quidem ex te scire

velim, quae sit eius significatio?

P. Ideo a Christo instituta est, ut corporis et sanguinis sui communicatione educari in spem vitae aeternae animas nostras nos doceret, idque nobis certum redderet.

M. Cur autem pane corpus, vino sanguis Domini figuratur?

P. Nempe hinc docemur, quam vim habet panis in nutriendis corporibus, ad sustinendam praesentem vitam, eandem corpori Domini inesse, ad alendas spiritualiter animas. Sicuti vino exhilarantur hominum corda, reficiuntur vires, totus homo roboratur: ita ex Domini sauguine eosdem ab animis nostris usus percipi.

M. Ergone corpore Domini et sanguine vescimur?

P. Ita sentio. Num quum in eo sita sit tota salutis nostrae fiducia, ut accepta nobis feratur obedientia ipsius, quam Patri praestitit, perinde acsi nostra foret: ipsum a nobis possideri necesse est. Neque enim bona nobis sua aliter communicat, nisi dum se nostrum facit.

M. Atqui, nonne tunc se dedit, quum se exposuit in mortem, ut nos a mortis iudicio redemptos Patri reconciliaret?

P. Id quidem verum est: sed non satis est nobis, nisi eum nunc recipiamus: quo mortis eius efficacia fructusque ad nos perveniat.

M. Recipiendi porro modus an non fide constat?

P. Fateor. Sed hoe simul addo, fieri id, dum non solum mortuum credimus, quo nos a morte liberaret: et suscitatum, que

nobis vitam acquireret: sed in nobis habitare agnoscimus, nosque illi coniunctos esse eo unitatis genere, quo membra cum capite suo cohaerent: ut huius unitatis beneficio omnium eius bonorum participes fiamus.

M. Numquid hanc communionem per solam Coenam obtinemus?

- P. Imo vero. Nam et per Evangelium, teste Paulo, (1 Cor. 1, 6.) nobis communicatur Christus; et merito hoc Paulus docet: quum illic audiamus, nos carnem esse de carne eius et ossa ex ossibus; (Eph. 5, 30.) ipsum esse panem vivum, qui e caelo ad nutriendas auimas nostras descendit; (Ioan. 6, 51.) nos unum esse cum ipso, sicuti cum Patre unum est; (Ioan. 17, 21.) et similia.
- M. Quid amplius ex Sacramento consequimur, aut quid praeterea utilitatis nobis confert?
- P. Hoc scilicet: quod illa, de qua dixi, communicatio nobis confirmatur et augetur. Tametsi enim tum in Baptismo tum in Evangelio nobis exhibetur Christus: eum tamen non recipimus totum, sed ex parte tantum.

M. Quid ergo in symbolo panis habemus?

P. Corpus Christi, ut semel pro nobis ad nes Deo reconciliandos immolatum fuit, ita nunc quoque nobis dari: ut certosciamus, reconciliationem ad nos pertinere.

M. Quid in vini symbolo?

P. Christum, ut suum sanguinem semel in peccatorum satisfactionem pretiumque redemptionis nostrae effudit, ita nunc eum nobis bibendum porrigere, ut fructum, qui inde pervenire ad nos debet, sentiamus.

M. Secundum has duas responsiones, sacra Domini Coena ad eius mortem nos amandat, ut eius virtuti communicemus?

P. Omnino; tunc enim unicum perpetuumque sacrificium, quod in salutem nostram sufficeret, peractum est. Proinde aihil restat amplius, nisi ut ipso fruamur.

M. Ergo non in bune finem institute est Coena, ut Deo

Filii sui corpus offeratur?

P. Minime. Solus enim ipso, quum aeternus sit Sacerdos; (Hebr. 5, 5. 10.) hane praerogativam habet. Atque hoc sonant eius verba, quum ait: Accipite et manducate. (Matth. 26, 29.) Neque enim ut offeramus corpus suum, sed tantum, ut eo vescamur, illic praecipit.

M. Cur duobus utimur signis?

P. In eo Dominus infirmitati nostrae consuluit, quo nos familiarius doceret, se non cibum modo animis nostris, sed potam quoque esse, ne alibi quam in eo selo ullam spiritualis vitae partem quaeramus.

M. An utroque uti peraeque omnes absque exceptione debent?

P. Ita fert Christi mandatum: cui ullo modo derogare, ah-quid contra tentando, summum est nefas.

M. Solamne corum, quae dixisti, beneficiorum significatio-

nem habemus in Coena, an illic re ipsa nobis exhibentur?;

Quum Dominus noster Christus ipsa sit veritas, minime dubium est, quin promissiones, quas dat illic nobis, simul etiam impleat : et figuris suam addat veritatem. Quamobrem non dubito. quin sicuti verbis ac signis testatur, ita etiam suae nos substantlae participes faciat, quo in unam cum eo vitam coalescamus.

M. Verum qui hoc fieri potest, quum in caelo sit Christi

corpus: nos autem in terra adhuc peregrinemur?

P. Hoc mirifica arcanaque Spiritus sui virtute efficit: cui difficile non est sociare, quae locorum intervallo alioqui sunt disiuncta.

M. Ergo nec corpus in pane inclusum esse, nec sanguinem

in calice imaginaris?

P. Nequaquam. Quin potius ita sentio, ut veritate potiamur signorum, erigendas esse in caelum mentes, ubi Christus est, et unde eum expectamus iudicem et redemptorem : in his vero terrenis elementis perperam et frustra quaeri.

M. Ut in summam colligamus quae dixisti: duas in Coena res esse asseris: nempe, panem et vinum, quae oculis cernuntur, attrectantur manibus, percipiuntur gustu: deinde Christum, quo

interius animae nostrae, tanquam proprio suo alimento, pascuntur. P. Verum, et eo quidem usque, ut corporum etiam resurrectio illic nobis, quasi dato pignore, confirmetur: quum et ipsa vitae symbolo communicent.

M. Quis autem rectus erit huius Sacramenti ac legitimus usus?

Qualem Paulus (1 Cor. 11, 28.) definit: Ut probet seipsum homo, priusquam eo accedat.

M. Quidnam in hac probatione inquiret?

Num verum sit Christi membrum.

M. Quibus ad eius rei notitiam argumentis perveniet?

Si vera sit poenitentia fideque praeditus: si proximos sincero amore prosequatur: si animum ab omni odio malevolentiaque purum habeat.

M. Num perfectam in homine tum fidem tum charitatem exigis?

Utramque sane integram et ab omni fuco vacuam esse convenit. Verum frustra exigatur tam absoluta numeris omnibus perfectio, in qua nihil desideretar, quando tanta nunquam in homine inveniri poterit.

M. Non ergo ab accessu nos arcet imperfectio, qua adhuc

laboramus.

Quin potius, si perfecti essemus, nullum amplius usum inter nos haberet Coena: quae sublevandae nostrae imbecillitati adminiculum esse debet ac imperfectionis subsidium.

M. Nullumne praeterea alium finem propositum habent haec duo Sacramenta?

P. Sunt etiam professionis nostrae notae, et quasi tesserae

quaedam. Illorum enim usu fidem apud homines nostram profitemur, et testamur nos unum habere in Christo religionis consensum.

M. Si quempiam contingeret corum usum aspernari, quo

loce habendus esset?

P. Haec vero obliqua esset Christi abnegatio. Certe qui talis est, quum se Christianum confiteri non dignetur, indignus est, qui inter Christianos censeatur.

M. Satisne est, in totam vitam utrumque semel recepisse?

P. Usque adeo sufficit unus Baptismus, ut repetere fas non sit. Coenae autem diversa est ratio.

M. Quod est discrimen illud?

- P. Per Baptismum nos adoptat, et in Ecclesiam suam allegit Dominus, ut pro domesticis nos exinde habeat. Postquam nos adscripsit in numerum suorum, per Coenam testatur, de nobis continenter alendis curam se habere.
- M. Promiscuene ad omnes pertinet tam Baptismi quam Coenae administratio?
- P. Nequaquam: sed corum, quibus mandatum est publicum docendi munus, propriae sunt istae partes. Sunt enim res inter se perpetuo nexu coniunctae, pascere Ecclesiam salutis doctrina, et Sacramenta administrare.

M. Possisne mihi Scripturae testimonio id comprobare?

P. Baptizandi quidem mandatum Christus peculiariter Apostolis dedit. (Matth. 28, 19.) In Coenae celebratione exemplum suum iussit nos sequi. (Luc. 22, 19.) Referunt autem Evangelistae, ipsum in ea distribuenda publici ministri fecisse officium.

M. Verum, debentne pastores, quibus commissa est dispen-

satio, passim omnes et absque delectu committere?

P. Quod ad Baptismum pertinet, quia non nisi infantibus hodie confertur, discretio locum non habet. In Coena vero cavere debet minister, ne cui ipsam porrigat, quem indignum esse palam constet.

M. Cur id?

P. Quia non sine contumelia et profanatione Sacramenti fieret.

M. Atqui, nonne Iudam, quamlibet impius esset, eius com-

munione dignatus est Christus?

P. Fateor: quum adhuc occulta foret eius impietas. Tametsi enim Christum non latebat, (Matth. 26, 25.) nondum tamen prodierat in lucem notitiamque hominum.

M. Quid ergo hypocritis fiet?

P. Eos, tanquam indignos, arcere pastor non potest; sed supersedere debet, quousque corum nequitiam, ut omnibus innotescat, Deus revelaverit.

M. Quid si quempiam ipse indignum noverit, aut fuerit

admonitus?

P. Ne quidem ad eos communione abdicandos foret satis, nisi legitima cognitio Ecclesiaeque iudicium accedat.

M. Certum ergo gubernationis ordinem constitutum in Ec-

clesiis operaepretium est.

P. Verum est: nec eaim aliter bene moratae sunt, nec rite compositae. Haec autem ratio est, ut deligantur seniores, qui morum censurae praesint cavendisque offendiculis invigilent; et quos agnoverint recipiendae Coenae nequaquam esse capaces, nec admitti quidem posse quin Sacramentum polluatur, eos a communione reliciant.

## [Appendix.]

# [a.] PRECATIONES ALIQUOT PIAR.'

#### [1.] Precatio matutina.

Deus mi, Pater mi et Servator, qui gratia erga me tua effecisti, ut transacta nocte ad hunc diem pervenirem: fac etiam, ut ipsum totum in sanctissimi numinis tui cultu et veneratione consumam. Nihil omnino aut cogitem aut dicam aut faciam, quod eo non tendat, ut tibi obsequar et voluntati tuae morem geram: quo scilicet actiones omnes meae referantur ad gloriam nominis tui atque fratrum meorum salutem, dum exemplo meo ad te colendum instruentur. Atque ut mundum hunc, ad vitae externae usus, Solis tui splendore illuminas, ita fulgore Spiritus tui mentem meam illustra, qui me in via iustitiae tuae dirigat. Quamcunque ad rem applicem animum meum, is mili semper sit propositus finis, ut tibi honorique tuo inserviam. Omnem felicitatem a gratia et beneficentia tua sola expectem. Nec quicquam omnino aggrediar, quod tibi gratum non sit. Effice praeterea, ut, dum huius vitae tuendae causa laboro et ea curo quae ad victum et cultum corporis pertinent, altius tamen erigam animum, ad beatam nempe et caelestem vitam, quam filiis tuis promisisti. Nihilominus, tam animae quam corporis protectorem te mihi exhibendo, adversus omnes Satanae insultus me confirmes ac munias, et ab omnibus periculis, quae nobis assidue in hac vita impendent, liberes. Adhaec quum parum sit coepisse, nisi perseverem, ideo a te peto Domine, ne mihi in hodiernum diem tantum dux sis ac rector, sed usque ad vitae finem me in tuam fidem suscipias, quo sub tuis auspiciis totus vitae meae cursus transigatur. Et quia proficiendum nobis est, gratiae in me tuae dona adauge indies, tantisper dum penitus adhaeream Filio tuo, Iesu Christo, quem verum Solem lucentem perpetuo in animis nostris merito appellamus. Quae tot tantaque beneficia ut abs te obtineam, obliviscere delictorum meorum, eaque infinita misericordia tua remitte: quod te facturum promisisti iis, qui te ex animo invocaverint, Amen.

Fac ut mane audiam pietatem tuam, quoniam in te speravi. Ostende mihi viam in qua ambulem, quoniam ad te levavi animam meam. Libera me de inimicis meis, Domine, ad te confugi. Doce me, ut faciam voluntatem tuam, quia tu es Deus meus. Spiritus tuus bonus deducat me in terra recta. (Psal. 143, 8.)

#### [2.] Quum adeunda est Schola.

In quo instituet adolescens viam suam? Si prudenter se gerat iuxta sermones tuos. Ex animo te exquisivi, ne sinas me aberrare a prae-

ceptis tuis. (Psal. 119, 9.)

Domine, qui fons es sapientiae omnis et doctrinae: quando pro singulari tua bonitate ĥoc mihi praestas, ut bonis artibus imbuatur haec mea pueritia, quae mihi ad sancte honesteque vivendum sint adiumento: mentem quoque meam, quae caecitate alioqui laborat, illustrando, simul effice, ut ad percipiendam doctrinam sim idoneus; memoriam meam confirma, ut, quod didicero. fideliter haereat; cor denique meum guberna, ut ad proficiendum voluntarius atque etiam avidus accedam, ne mihi haec, quam tu nunc concedis, facultas mea ignavia pereat. Proinde Spiritum in me tuum infunde: Spiritum, inquam, intelligentiae, veritatis, iudicii ac prudentiae: ne successu studium meum careat, et irritus sit erga me magistri labor. Porro quodcunque studii genus suscipiam, fac ut illud in rectum finem destinare meminero: nempe, ut te in Christo Filio tuo cognoscam. Atque ita quicquid addiscam, mihi sit ad rectam pietatis regulam adminiculo. Adhaec quando parvulos et humiles sapientia, rectos corde, notitia tui, illustraturum te promittis, superbos vero et improbos deiecturum te denuncias, ut in sensu suo evanescant: peto ut me ad veram humilitatem formare velis, qua me tibi primum, deinde etiam iis, qui mihi tua auctoritate praesunt, docilem et obsequentem exhibeam; simul ut cordi meo, evulsis inde vitiosis cupiditatibus, serium quaerendi tui desiderium inculces. Hic denique mihi unus sit propositus finis, me sic comparare in hac tenera aetate, ut, quum adolevero, ad quodcunque vitae genus me vocaveris, in eo tibi serviam.

Secretum Domini timentibus eum et foedus suum notum illis faciet. (Psal. 25, 14.)]

# [3.] Benedictio Mensae.

Omnia ad te respiciunt Domine, et tu das illis escam tempore; te illis dante, colligunt; te manum aperiente, omnia implentur abundantia.

Domine, penes quem fons est bonorum omnium et inexhausta scaturigo, benedictionem tuam in nos effunde, nobisque cibum et potum, quae tuae erga nos benignitatis dona sunt, in usum nostrum sanctifica, ut sobrie, sicuti praecipis, et frugaliter iis utentes vescamur pura conscientia. Fac etiam, ut te Patrem semper bonorumque omnium auctorem et agnoscamus vera animi gratuitate et ore praedicemus, ac sic fruamur corporis alimentis, ut praecipno tamen cordis affectu aspiremus ad spiritualem doctrinae

tnae panem, quo animae nostrae in spem aeternae vitae pascantur. Per Iesum Christum Dominum nostrum.

Non in solo pane vivit homo, sed in omni sermone quod procedit

ex ore Dei. (Deut. 8, 3. Matth. 4, 4.)

#### [4.] Post pastum gratiarum actio.

Omnes gentes laudent Dominum, omnes populi canant laudem Dece Quia multiplicata est super nos misericordia eius, et veritas ipsius ma-

net in aeternum. (Psal. 117.)

Gratias agimus Deus ac Pater de tot beneficiis, quae nobis assidue pro infinita tua benignitate largiris. Primum, quod omnia, quibus ad sustinendam praesentem vitam indigemus, adminicula suppeditando corporis etiam nostri curam te habere demonstras; tum vero praecipue quod in spem melioris vitae, quam nobis sacro tuo Evangelio revelasti, nos regignere dignatus. Teque oramus, ne mentes nostras in corporibus sepultas curis et cogitationibus terrenis affigi patiaris. Quin potius effice, ut sursum erecti perstemus in expectatione Christi Filii tui, donec e caelo in redemptionem salutemque nostram appareat, Amen.

#### [5.] Sub noctom, quum itur dormitum.

Domine Deus, qui noctem destinasti hominis quieti, sicut diem creasti, in quo se laboribus exerceat: effice, quaeso, ut sic quiescat hac nocte corpus meum, ne animus interea vigilare tibi desinat, nec fatiscat cor aut torpore obruatur, quin semper erectum in amore tui perstet. Ita laxandi sublevandique animi gratia sollicitudines deponam, ne tui interea obliviscar, aut memoria mea excidat, quae penitus menti meae inhaerere semper debet, bonitatis et gratiae tuae recordatio. Hoc quoque modo sicuti quiescit corpus, ita etiam sua quiete conscientia mea fruatur. Fac praeterea ne in capiendo somno carnis deliciis indulgeam, sed tantum mihi concedam, quantum naturae huius imbecillitas postulat, quo deinde ad te colendum sim expeditior. Denique sic castum me et impollutum, non animo minus quam corpore, et a periculis omnibus tutum servare velis, ut ipse quoque somnus meus in nominis tui gloriam cedat. Quoniam vero dies hic elapsus mihi non est, quin pluribus te modis, qua sum in malum propensione, offenderim; sicut tenebris noctis omnia nunc obteguntur, ita, quicquid est in me peccatorum, misericordia tua sepultum lateat. Exaudi me Deus, Pater et Servator, per Iesum Christum Filium tuum, Amen.

# [b.] PRECUM ECCLESIASTICARUM FORMULA.

Diebus quidem profestis Minister populum ad precandum, quibus ei visum fueril verbis, adhortatur, suam nimirum exhor-

tationem ad tempus et ad argumentum concionis, quam habiturus est, accommodans; at Dominico die mane haec ut plurimum adhibetur formula:

Adiutorium nostrum sit in nomine Domini qui fecit caelam et terram, Amen.

Fratres, unusquisque nostrum se Domino sistat suaque peccata confiteatur, ac me his verbis praecuntem mente subsequatur.

Domine Deus Pater aeterne et omnipotens, agnoscimus et ingenue profitemur apud sanctam maiestatem tuam, nos miseros peccatores esse conceptos, et natos in iniquitate et pravitate, ad nequitiam proclives, ad omne autem bonum opus inutiles, nosque, ut vitiosi sumus, nullum transgrediendi sancta tua mandata finem facere. Quo fit ut exitium a iusto iudicio tuo nobis accersamus. Attamen, Domine, anxie gemimus, quod te offenderimus, ac nos vitiaque nostra damnamus, cum vera poenitentia, optantes, ut gratia tua nostrae succurrat miseriae.

Tua igitur nos misericordia dignare, Deus et Pater elementissime ac summe miserricors, in nomine Filii tui Iesu Christi, Domini nostri. Et vitia nostra delens omnesque sordes nostras abluens in dies dona sancti tui Spiritus nobis adauge, ut corde intimo iniquitatem nostram agnoscentes magis ac magis nobis displiceamus atque ita ad veram poenitentiam stimulemur, haec autem nos cum omnibus peccatis mortificans fructus institiae et innocentiae tibi gratos producat, per illum ipsum Iesum Christum Dominum nostrum.

Hic finilis, canitur a toto coetu Psalmus aliquis; deinde Minister ad preces revertitur, quibus a Domino gratiam sancti sui Spiritus petit, ut verbum eius fideliter ad nominis ipsius gloriam et ad Ecclesiae aedificationem exponatur, et quali decet submissione animi obedientiaque excipiatur. Precationis autem formulam ad id aptam Minister sibi pro arbitrio deligit. Absoluta concione is populum ad orandum hortatus ita incinit:

Deus omnipotens, Pater caelestis, te exauditurum preces quas tibi in nomine dilecti Filii tui Iesu Christi Domini nostri funderemus, nobis pollicitus es; et cum ab illo tum ab eius Apostolis, unum in locum nobis in eius nomine conveniendum esse, edocti sumus, addita etiam promissione, fore eum nobis praesentem, ut apud te pro nobis intercedat, impetretque omnia quae unamini consensu a te petierimus super terram.

Primo, pro iis, quos nobis dominatores et gubernatores praefecisti, precari nos iubes; deinde vero pro omnibus, quae populo
tuo atque adeo cunctis mortalibus necessaria sunt, supplices ad te
accedere. Tuis igitur sacrosanctis praeceptis promissionibusque freti,
quandoquidem in conspectum tuum prodimus, in nomine Filii tui Domini nostri Iesu congregati, supplices et ex animo rogamus, Dens
et Pater optime, in nomine eiusdem, qui Servator noster et Mediator unicus est, ut (quae tua est immensa clementia) nobis peccata nostra condonare atque ita cogitationes nostras ad te attra-

here digueris, ut ex intimis cordis penetralibus invocare te possimus, ea in re vota nostra ad obsequium tuae voluntatis for-

mantes, quae sola rationi consentanea est.

Tibi igitur preces fundimus, Pater caelestis, pro omnibus principibus et magistratibus, quorum ministerio ad nos gubernandos uteris. Potissimum vero pro huius urbis Praefectis, ut Spiritum tuum, qui solus bonus est et vere principalis, impertiri illis atque in dies augere digneris, adeo ut Iesum Christum Filium tuum, Dominum nostrum, Dominatorem dominatorum Regemque regum esse certo persuasum habentes, quemadmodum tu illum omni potestate in caelo et in terra donavisti, ita et ipsi in suo principatu cultum illius et regni eius amplificationem sibi ante omnia proponant, suos subditos (qui sunt manuum tuarum opificia et pascuorum tuorum oves) pro tuo arbitrio gubernantes, ut et hic et in alia qualibet orbis terrarum parte pace stabili fruentes te cum omni sanctimonia et puritate colamus, metuque hostium nostrorum liberati materiam celebrandae tuae laudis toto vitae nostrae tempore habeamus.

Deinde precibus nostris tibi commendamus, Pater verax et Servator, omnes quotquot fidelibus tuis pastores constituisti, quorum etiam tutelae animas commisisti, quos denique sacrosancti tui Evangelii dispensatores esse voluisti: ut eos sancto tuo Spiritu regas, quo probi fidelesque gloriae tuae ministri comperiantur, huc studium omne conferentes conatusque suos dirigentes, ut omnes miserae oves, quae adhuc sunt errabundae, recolligantur et ad Iesum Christum Dominum nostrum, praecipuum Pastorem et episcoporum Principem, reducantur, ut in dies maius iustitiae et sanctimoniae incrementum in eo accipiant. Interea autem omnes tuas Ecclesias e faucibus rapacium luporum eripere et ab omnibus mercenariis liberare digneris, qui gloriae tantum aut lucri cupiditate ducuntur, de tui nominis illustratione tuique gregis salute

nihil plane solliciti.

Insuper tibi preces nostras offerimus, Deus clementissime et Pater summe misericors, pro omnibus in universum hominibus, ut, quemadmodum totius humani generis agnosci vis Servator per redemptionem a Iesu Christo Filio tuo praestitam, ita ii, qui adhuc ab illius notitia sunt alieni tenebrisque immersi et ab erroribus ac ignorantia tenentur captivi, affulgente illis sancto tuo Spiritu tuoque Evangelio auribus illorum insenante ad rectam salutis reducantur viam, quae in eo sita est ut agnoscamus te solum verum Deum et quem misisti Iesum Christum. Rogamus et ut ii, quos iam gratiae tuae favore dignatus es quorumque mentibus per cognitionem verbi tui illuxisti, quotidie in melius proficiant spiritualibus tuis benedictionibno ditati, ut simul omnes uno et corde et ore te adoremus, Christumque tuum, Dominum nostrum, Regem et Legislatorem, honore debito presequamur ac iusto obsequio celamus.

Practerea etiam, o Deus omnis consolationis auctor, commendamus tibi quoscunque variis modis castigas populos, qui peste vel fame vel bello afflicti laborant, singulos etiam homines, qui vel paupertate vel carcere vel morbo exiliove aut alia ulla corporis sive animi aerumna premuntur, ut prudenter reputantes finem tibi esse propositum eos tuis ferulis in viam revocandi, imbuti hoc paterni tui amoris sensu, sincero cordis affectu resipiscant, ut toto animo ad te convertantur et cenversi plenam consolationem reportent omnibusque malis liberentur.

Maiorem autem in modum tibi commendamus miseros fratres nostros, quotquot sub Antichristi tyrannide dispersi vivunt cibo vitae spiritualis destituti et libertate palam invocandi nominis tui privati, atque adeo qui aut in carcerem coniecti sunt aut alio quopiam modo ab hostibus Evangelii tui oppressi: ut eos, o indulgentissime Pater, Spiritus tui robore fulcire digneris, ita ut nunquam animum despondeant, sed constanter in sancta tua vocatione permaneant; ut manum illis porrigere, prout id illis conducere nosti, consolari etiam adversis in rebus et in tuam tutelam receptos a luporum rabie defendere, omnibus denique Spiritus tui donis cumulare velis, quo eorum vita pariter et mors ad gloriam

tuam spectent.

Postremo, o Deus et Pater, a nobis, qui hic in nomine Filii tui lesu verbique eius [et sanctae eius Coenae] a) gratia congregati sumus, sine te hoc exorari: ut, vere nobis consoii perditae nostrae originis, simul etiam reputemus, quantam damnationem mereamur et quanto cumulo in dies nobis impura et scelesta vita eam augeamus; ut, quum nos boni omnis vacuos esse carnemque nostram et sanguinem plane a cernenda regni tui haereditate abhorrere cognoverimus, ex intimo cordis sensu firmaque fiducia dilecto Filio tuo Iesu Christo, Domino nostro et Servatori ac Redemptori unico, nos dedamus; ut in nobis ipse habitans veterem illum nostrum Adamum extinguat ac in meliorem vitam renovet et instauret, per quam nomen tuum, prout sanctitate et dignitate pollet, omni in regione omnique in loco laudibus extollatur et gloriam sibi debitam consequatur b). Simul etiam ut ius imperiumque in nos obtineas, utque in dies magis ac magis tuae maiestati nos submittere discamus, ita ut ubique locorum regnans domineris c), populum tuum sceptro verbi tui Spiritusquo tui potentia gubernans, tuorum autem hostium conatus veritatis et institiae tuae robore pessundans. Atque ita fiat, ut omnis potentia et celsitudo se gloriae tuae opponens in dies destruatur atque aboleatur, donec regnum tuum suis omnibus numeris compleatur eiusque perfectio penitus stabiliatur, quum videlicet iudex

a) "His inclusa notulis [] dicuntur duntaxat die celebrationis Coenae." Nota marg. — b) "Sanctificetur nomen tuum." Nota marg. c) "Adveniat regnum tuum." Nota marg. —

in persona Filii tui comparebis. Ut nos una cum omnibus creaturis veram plenamque obedientiam tibi praestemus 1), sicut caelestes Angeli tui exequendis mandatis tuis toti sunt addicti. Atque ita voluntas tua nemine repugnante obtineat, omnesque tibi obsequi teque colere studeant, propriae voluntati omnibusque carnis suae cupiditatibus renunciantes. Ut nos amorem timoremque tui in omnibus vitae nostrae actionibus retinentes pro benignitate tua alas, ac nobis, quaecunque ad vescendum quiete et tranquille pane nostro necessaria sunt, sufficias e): quo te nostri curam gerere videntes melius Patrem nostrum agnoscamus, omniaque bona e manu tua expectemus, nihil amplius spei et fiduciae in ulla creatura, sed totam in tua bonitate collocantes. Iam vero quoniam in hac mortali vita miseri peccatores sumus, tanta imbecillitate laborantes ut assidue diffluamus et a recta via declinemus, peccata nostra nobis condonare digneris f), quorum rei apud tuum indicium sumus; et per hanc condonationem nexu mortis acternae, quoque obstricti sumus, liberemur. Ne igitur eam, qua praediti sumus, nequitiam nobis imputes; quemadmodum ipsi, mandato tuo parentes, iniuriarum, quae nobis inferuntur, obliviscimur, ae tantum abest, ut de ulciscendis hostibus cogitemus, ut etiam commoda eorum procuremus. In posterum denique nos tua potentia fulciro digneris, ne (quae est carnis nostrae infirmitas) excidamuss). Ac, quum tam sint imbecillae vires nostrae ut ne ad momentum quidem temporis consistere possimus, praeterea etiam quum assidue tot hostes nos circumdent et adoriantur, quum diabolus, mundus, peccatum, caro nostra, nullum faciant nos oppugnandi finem, sancto tuo Spiritu nos corrobora tuaeque gratiae donis arma, ut constanter omnibus tentationibus resistere et hoc spirituale praelium sustinere possimus, donec plena victoria potiti tandem aliquando in tuo regne cum Imperatore et Protectore nostro lesu Christo, Domino nostro, triumphemus. Amen.

# Post hace recitatur Apostolorum Symbolum. Quo autem die celebratur Coena, hace praecedentibus adduntur.

Ac quemadmodum Dominus noster Iesus, non contentus tibi semel corpus suum et sanguinem in cruce obtulisse pro remissione peccatorum nostrorum, nobis quoque in alimentum vitae aeternae destinavit: ita hoc nobis pro tua beneficentia largire, ut vera cordis sinceritate et ardenti desiderio tantum beneficium ab eo accipiamus; nimirum ut certa fide praediti corpore pariter et sanguine eius vel potius eo toto fruamur, sicut ipse, quum verus sit

d) "Fiat voluntas tua." Nota marg. — e) "Panem nostrum quotidianum da nobis hodie." Nota marg. — fi "Remitte nobis peccata mostra." Nota marg. — g) "Ne inducas nos in tentationem." Nota marg.

homo et Deus, vere est sanctus panis caelestis ad nos vivificandos; ut non amplius in nobis ipsis et ad nostrum ingenium, quod omnine depravatum est, vivamus, sed ipse in nobis vivat, ut ad sazctam vitam, beatam et in aeternum permanentem, nos deducat, atque ita novi et aeterni Testamenti vere participes fiamus, nimirum foederis gratiae, hoc persuasissimum habentes, te velle nobis in perpetuum Patrem prepitium esse delicta nostra nobis pen imputando, ac tanquam charis filiis et hacredibus omnia tam animae quam corpori necessaria suppeditare, ut te sine fine laudibus et gratiarum actione prosequamur, tuumque nomen tum dictis tum factis illustre reddamus. Effice igitur hodie nos hoc modo. Pater caelestis, celebrandae faustae Filii tui memoriae compotes; da etiam, ut nos in ea exerceamus ac mortis eius beneficium praedicemus, quo novum incrementum ac robur tam ad fidem quam ad aliud quodlibet bonum accipientes eo maiore fiducia nos tuos esse filios profiteamur et in te Patre gloriemur.

#### Peracta autem Coena hoec gratiarum actio vel aliqua ei siniliu adhibetur.

Laudem et gratiarum actione immortali te prosequimur, Pater caelestis, pro tanto, quod in nos miseros peccatores contulisti, beneficio, dum ad participationem Filii tui Iesu Christi nos adduxisti, quem pro nobis morti passus es tradi, et nunc in vitae acternae alimentum impertiris. Iam vero tuam in nos prosequens beneficentiam, ne unquam hace a nobis oblivioni dari permittas, sed fac potius ut ea cordibus insculpta gerentes proficiamus et crescamus in fide, quae ad omne opus bonum sit efficax. Unde etiam fiat, ut reliquum vitae nostrae cursum propagationi gloriae tuae et aedificationi proximorum dedicemus: per illum ipsum Iesum Christum Filium tuum, qui in unitate sancti Spiritus vivit tecum et regnat in aeternum. Amen.

# Benedictio quam Minister populo discessuro precatur, secundum divinae Legis praeceptum.

Benedicat vobis Dominus, vosque servet incolumes. Dominus vos splendore vultus sui illustret, vobisque sit propitius. Convertat Dominus faciem suam ad vos, et omnia prospera vobis largiatur.

Quum doceant nos Scripturae, pestes, bella et alias huiusmodi calamitates esse Dei castigationes, quibus in peccata nostra
animadvertit, quum eas irruere videamus, Dei adversum nos iram
agnoscere debemus; ac tunc, si vere fideles sumus, peccatorum
nostrorum recordari nos oportet, ut nostri nosmes pudeat ac pigeat, et ad Dominum resipiscentia non ficta vitaque in melius
mutata conversi submisso animo ac suppliciter veniam ab eo petamus. Ideo si quando Deum minari nobis videmus, ne patien-

tiam eius tentemus, sed potius eius iudicium antevertamus (quod alioqui tum imminere videmus) singulis hebdomadibus diem aliquem statum esse convenit, in quo peculiariter de his populus admoneatur, Deoque precetur et supplicet, prout tempus poscet.

Sequitur itaque precum ad id aptarum formula.

In principio concionis adhibetur a Ministro illa confessio generalis, diebus Dominicis usurpari solita, quae antea perscripta fuit. In fine autem concionis, postquam commonefecit populum, Deum nunc in homines, ob scelera, quae per totum orbem grassantur, et propter nequitiam, ad quam passim omnes sunt projecti, suam vindictam exercere; postquam item ad se convertendum et ad vitam in melius mutandam, simul vero ad orandum Deum pro impetranda venia, hortatus est, utitur ea quae sequitur formula:

Deus omnipotens, Pater caelestis, agnoscimus et ingenue profitemur, quod et verum est, indignos esse nos qui in caelum oculos attollamus, ut coram te nos sistamus, nec tantum debere nobis arrogare, ut exauditum a te iri preces nostras speremus, si eorum, quae tibi afferimus, rationem habeas. A propriis enim accusamur conscientiis, nostraque peccata adversum nos testimonium ferunt; te vero iustum esse iudicem novimus, qui peccatores et nequam homines non iustifices, sed in eos animadvertas qui tua Hinc fit, Domine, ut, dum totius vitae mandata violaverint. nostrae statum reputamus, nostri nosmet pudeat, nec aliud quam animum despondere possimus, perinde acsi iam in abyssum mortis demergeremur. Verum tamen, Domine, quum pro tua immensa misericordia dignatus sis nobis imperare, ut te invocemus, idque vel ex intimis inferis; et quo magis viribus destitui nos videmus, tanto magis ad tuam summam bonitatem confugiamus; quum praeterea pollicitus sis nobis te precibus nostris fore exorabilem, in nomine Domini nostri lesu Christi (quem nobis advocatum et intercessorem constituisti) ciusque merito, non autem spectantem quid meriti simus: ecce, omni humanae fiduciae renunciantes tuaque sola bonitate freti, in conspectum tuum profire tuumque sanctum nomen ad obtinendam misericordiam invocare non dubitamus.

Primum Domine, praeter infinita beneficia, quae assidue in reliquos quosque homines quotquot terra sustinet confers, pecaliariter etiam nobis tot gratiae tuae dona impertivisti, ut ea recensere nequeamus, imo vero ne mento quidem satis complecti possimus. Hoc vero singulare, quod ad notitiam sancti tui Evangelii vocare nos dignatus sis, miserabile quo nos diabolus premebat servitutis iugum excutiens, et ab execranda idololatria vanisque superstitionibus, quibus immersi eramus, liberatos ad lumen veritatis tuae adduxeris. Nihilominus tamen (quae nostra est ingratitudo) obliti bonorum, quae manus tua nobis largita est, a recta via declinavimus, et te relicto carnis nostrae concupiscentias sequuti sumus. Quin etiam sanctum tuum verbum debita re-

verentia atque obedientia fratedavimus, nee tuum nomen quibus decebat praeconiis prosequuti sumus. Et quamvis assidue fidelibus verbi tui admonitionibus aures nostrae personuerint, eas tamen negleximus. Peccavimus itaque Domine, teque offendimus, ideoque pudore suffundimur, nos gravium scelerum apud tuum iudicium reos esse agnoscentes: adeo ut, si dignas nobis poenas infligere velis, aliud quam mortem et damnationem expectare nequeamus. Nam si nos excusare velimus, at nostrae ipsorum conscientiae nos accusant, nostraque nequitia tuis oculis ad nos condemnandos patet. Ac profecto re ipsa, Domine, ex castigationibus, quas iam nobis immisisti, te instissimis de causis adversus nos encanduisse cognoscimus. Quum enim acquus sis iudex, tuos non immerentes affligis. Tuis igitur verberibus caesi, tuam adversus nos ipsos iram provocasse agnoscimus. Sed et nunc manum tuam ad nos puniendos extentam videmus. Gladii enim, quibus ad exigendam ultionem uti soles, stricti nune sunt, et ea, quae peccatoribus sceleratisque hominibus minitari consuevisti, parata esse cernibus.

Quamvis autem multo etiam graviores quam antea de nobis poenas sumeres, atque adeo plagas centuplo plures infligeres, et modo non horrendae illae clades, quibus olim peccata populi tui Israelitici castigasti, nobis ingruerent, nos illis dignos esse ac sceleribus nostris promeruisse confitemur. Sed enim, Domine, tu pater es noster, nes aliud nihil quam terra et lutum; tu creator es noster, nos tuarum manuum opera; tu nobis pastor es, nos tibi ovile sumus; tu noster es redemptor, nos populus abs te redemptus; noster es Deus, nos hacreditas tua. Ideo ne ita irascaris nobis, ut in furore tuo nos castiges; ne recorderis nequitiae nostrae ad eam puniendam, sed pro tua clementia nos leniter castiga. Accensa quidem est adversus nos ira tua propter peccata, quae commisimus; sed nomen tuum invocari super nos tuamque nos tesseram gestare memineris. Conserva potius opus, quod gratia tua in nobis inchoasti, ut te nostrum esse Deum et Servatorem totus orbis agnoscat. Hoc certe nosti mortuos, qui apud inferos sunt, et quos perdideris ac funditus profligaveris, te nequaquam esse laudaturos, sed tristes et omni consolatione destitutas animas, corda contrita, conscientias sensu culpae suae oppressas tuaeque gratiae favorem sitientes, gloria et honore te affecturas. Tuus Israeliticus populus flagitiis tuam saepe iram provocavit, tuque cum insto tuo indicio afflixisti; verum quoties ad te conversus est, semper illi ad tuam clementiam aditus patuit; et quantumvis gravia essent eius scelera, tamen propter foedus, quod cum servis tuis, Abrahamo, Isaaco et Iacobo, inieras, flagella tua et clades, quae illis imminebant, avertisti: adeo ut nunquam preces corum repulsam apud te passae sint. Atqui nos praestantiore foedere dignatus es, quo apud te nîti possumus: eo nimirum, quod pepigisti in Iesu Christi Servatoris nostri dextera, quodque sanguine eius seribi et eiusdem morte obsignari voluisti. Quapropter, Domine, mebis ipsis renunciantes, omnique alia spe valere iussa, ad faustum hoe foedus coafugimus, quo Dominus noster Iesus Christus coppus suum tibi in sacrificium offerens nos tibi reconciliavit. Intuere igitur, Domine, in Christi tui faciem, non in nostram, ut eius intercessione ira tua placetur faciesque tua super nos ad gaudium et salutem refulgeat; ac nos posthac tuo Spiritu sancto regendos et gubernandos suscipias, qui nos in meliorem vitam regeneret, per quam

Nomen tuum sanctificetur, veniat regnum tuum; fiat voluntas tua, quemadmodum in caelo, sic etiam in terra. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie; et remitte nobis peccata nostra, etenim ipsi remittimus omnibus qui debent nobis. Et ne nos indueas in tentationem, sed libera nos a melo. Quia tuum est

regnum et potentia et gloria in secula, Amen.

Quamvis autem indigni simus, qui pro nobismet ipsis os aperiamus et te in rebus adversis invocemus, quum tamen mandaveris ut alii pro aliis precaremur, nos pro omnibus fratribus, eiusdem corporis membris, quos nune tuis fingellis castigas, preces tibi fundimus, et ut iram tuam ab illis avertas obsecramus; nominatim vero pro N. et N. Memineris, Domine, cos quoque filies tues esse, sicut et nos: atque ideo, quamvis te offenderint, ne tamen bonitatis tuae et misericordiae erga eos cursum interrumpas, quam perpetuam erga tuos omnes fideles fore promisisti. Tuas igitur omnes Acclesias oculo tuae clementine intueri digneris, omnesque populos, quos nune aut peste aut bello aut alio flagelli genere caedis, et singulos homines, qui verbera tua sentiunt, qui videlicet carcere constricti sunt morbove aut pauperie afflictantur, consolationemque omnibus, prout illis opus ea esse cognoscis, afferens et castigationes tuas ad vitae emendationem illis utiles reddens, patientia eos instruere, severitatique tuae moderari, ac tandem eos liberando, plenam illis materiam exultandi in tua bonitate sanctumque tuum nomen benedicendi praebere digneris. Praecipue vero in cos, qui pro tua veritate decertant, oculos convertere velis et publica et privatim, ut invicta cos constantia robores, tuteris cos, et ubique opituleris, omnes hostium illorum tuorumque technes et machinas irritas reddens, furorem corum refrenans, omnes corum conatus ignominiae damnans. Neque Christianismum omnino deploratum esse permittas, ne memoriam nominis tui in terris penitus aboleri sinas; ne cos, super quos nomen tuum invocari permisisti, luctuoso interitu obrui patiaris; ne Turcae, Ethnici, Barbari, Papistae aliique infideles nomini tuo cum blasphemiis insultent.

Tibi igitur preces sundimus, Pater caelestis, pro omnibus principibus et magistratibus, quorum ministerio ad nos gubernandes uteris. Potissimum vero pro huius urbis Praesectis: ut Spiritum tuum, qui solus honus est et vere principalis, impertiri illis atque in dies augere digneris: adeo ut Iesum Christum Filium tuum,

Dominum nostrum, Dominatorem dominatorum Regemque regumesse certo persuasum habentes, quemadmodum ta illum omni, potestate in caelo et in terra donavisti, ita et ipsi in suo principatu cultum illius et regni eius amplificationem sibi ante omnia proponant, suos subditos (qui sunt manuum tuarum opificia et pascuorum tuorum oves) pro tuo arbitrio gubernautes: ut et hic et in alia quavis orbis terrarum parte, pace stabili fruentes, te cum omni sanctimonia et puritate colamus, metuque hostium nostrorum liberati materiam celebrandae tuae laudis toto vitae nostrae tempore habeamus.

Deinde precibus nobis tibi commendamus, Pater verax et Servator, òmnes quotquot fidelibus tuis pastores constituisti, quorum etiam tutelae animas commisiati, quos denique sacrosaneti tui Evangelii dispensatores esse voluisti: ut eos saaeto tuo Spiritu regas, quo prohi fidelesque gloriae tuae miniatri comperiantur; hue studium omne conferentes conatusque suos dirigentes, ut omnea miserae oves, quae adhoc sunt errahundae, recolligantur et ad Iesum Christum Dominum nostrum, praecipuum pastorem et episcoporum principem, reducantur: ut in dies maius iustitiae et sanctimoniae incrementum in eo accipiant. Interea autem omnes tuas Ecclesias e faucibus rapacium luporum eripere et ab omnibus mercenariia liberare digneris, qui gloriae tantum aut lucri cupiditate ducuntur, de tui nominis illustratione tuique gregia salute nibil plane solliciti.

Issuper tibi preces nostras offerimus, Deus elementissime et Pater summe misericors, pro omnibus in universum hominibus: ut, quemadmodum totius humani generis agnesci vis Servator, per redemptionem a lesu Christo Filio tuo praestitam, ita ii, qui adhue ab illius notitia sunt alieni tonebrisque immersi et ab erroribus ac ignorantia tenentur captivi, affulgente illis sancto tuo Spiritu tuoque Evangelio auribus illorum insonante, ad rectam salutis reducantur viam, quae in eo sita est, ut agnoscamus te solum verum Deum et quem misisti Iesum Christum. Rogamus et ut illi, ques iam gratiae tuae favore dignatus es quorumque mentibus per cognitionem verbi tui illuxisti, quotidie in melius proficiant, spiritualibus tuis benedictionibus ditati: ut simul omnes uno et corde et ore te adoremus, Christumque tuum, Dominum nostrum, Regem et Legislatorem, honore debito prosequamur ac insto obsequie colamus.

# [c.] FORMULA SACRAMENTORUM ADMINI-

In usum Ecclesiae Genevensis conscripta.

# [1.] Formula Baptismi administrandi.

In primis illud scire oportet, apportandos esse infantes ad Beptismum aut Dominicis diebus Catechismi tempore aut aliis diebus ad concionem, ut, quemadmodum Baptismus solennis quaedam est cooptatio in Ecclesiam, its in conspectu et oculis totius concionis celebretur.

Absoluta concione, offertur infans. Tum Minister publicus

Auxilium nostrum in nomine Domini qui fecit eaclum et terram, Amon.

Hunccipe infantem offertis, ut baptizetur?

### Resp. Maxime.

#### Minister.

Dominus nobis dilucide commonstrat, quanta in foeditate et miseria vitiositateque nascimur, quum ait nobis renascendum esse. Etenim si naturam nostram renovari oportet, ut in Deirognum intromittamur: satis magnum argumentum est, cam ponitus corruptam Deoque detestabilem esse. Itaque hac de causa monet nos, ut summisso et humili animo simus, nostraque nobis turpitude acerbitati et odio sit. Eaque ratione nos ad gratiam ipeius expetendam praeparat, qua prioris naturae nostrae perversitas et indiguitas extinguatur et funditus deleatur. Neque enim prius ei locus est in nobis, nisi quum totius nostrae virtutis, iustitiae, sapientiae fiduciam usque eo abiicimus, ut, quaecunque in nobis sunt, damnemus ac repudiemus.

Porro autem ubi nostram nobis turpitudinem foeditatemque aperuit ac commenstravit, tum consolationem nobis pro sua misericordia impertit, pollicens fore ut Spiritu suo sancto nos in vitam alteram exsuscitet, quae nobis quasi ingressus quidam sit in ipsius Regnum. Haec regeneratio bipartita esta nam et nobis prorsus renunciandum est, ac neque rationi neque voluntati neque voluptati libidinique nostrae obtemperandum; quin potius meatem animumque nostrum sapientiae iustitiaeque Dei sublici opertet, et quicquid ex nostro est et nostra carne extingui: tum praeterea lucem Domini sequi convenit ciusque sanctissimae voluntati morem gerere, quemadmodum ipse verbo suo nos docet Spirituque suo sancte nobis praelucet viamque commonstrat. Utrumque autem hoc in Domino nostro lesu Christo impletum ac perfectum est, cuius mors et passio tantam vim habet, ut eam participantes quasi sepulti peccato simus, ut carnis nostrae concupiscentiae mortificentur atque extinguantur. Huc accedit, quod vi recurrectionis ipsius in vitam novam excitamur, quae a Deo est, quatenus Spiritus eius nos regit ac moderatur, ut in nobis ea opera perficiat, quae illi grata et accepta sint. Hoc tamen caput est salutis nostrae, ut nobis delicta omnia nostra pro sua misericordia condonet, ea nobis non imputans, sed corum memoriam delens atque obliterans, ne quando nobis ca in iudicio illius obiiciantur. His omnibus beneficiis afficimur, quum per Baptismum in Corpus Reclesiae nos inserit. In hoc enim Sacramento nobis peccaterum remissionem testificatur. Ob camque causam aquae signum notamque instituit, significans atque adec aperte estendens, quemadmodum eo elemento maculae corporis eluuntur, eodem modo velle se animos nostros purgare atque expiare, ne ulla amplius labes aut macula apparcat. Hoc amplius renovationem nobis nostram in eo offert, quae, quemadmodum iam diximus, versatur in carnis nostrae mortificatione vitaque spirituali, quam in nobis effert ac procreat. Itaque duplici beneficio afficimur a Deo in Baptismo, modo ne vim huiusce Sacramenti ingrato et immemori animo extinguamus. Nam et testimonium in eo certissimum habemus, Deum velle nobis parentis esse propitii loco, neque eum delicta nostra nobis imputaturum, tum autem Spiritu suo sancto nobis praesto futurum, ut diabolo, peccato et carnis nostrae concupiscentiis resistere tamdiu et repugnare possimus, dum victoriam consequamur, ut in Regni sui libertate vivamus, quod iustitiae Regnum est.

Quum igitur haec duo în nobis per Iesu Christi gratiam impleantur, satis constat Baptismi veritatem et substantiam in eo comprehendi et concludi. Non enim aliud lavacrum habemus, nisi cius sanguinem; neque aliam renovationem, nisi in cius morte et resurrectione. Sed quemadmodum nobiscum bona divitiasque suas per verbum communicat, codem modo per Sacra-

menta nobis ea impertit et largitur.

Iam vero optimus et benignissimus Deus noster, non contentus nos in filios suos adoptasse atque in Ecclesiae suae communionem admisisse, largius adhuc atque prolixius suam in nos benignitatem conferre voluit: nobis videlicet pollicens fore ut Deus sit et noster, et vere etiam generis posteritatisque nostrae, adusque millesimam generationem. Quamobrem etsi fidelium liberi sint ex Adami corrupta stirpe ac genere, eos ad se nihilominus admittit, propter foedus videlicet cum eorum parentibus initum, eosque pro liberis suis habet ac numerat: ob eamque causam iam inde ab initio nascentis Ecclesiae voluit infantibus Circumcisionis notam imprimi, qua quidem nota iam tum eadem omnia significabat se demonstrabat, quae hodie in Baptismo designantur. Et quemadmodum eos circumcidi iubebat, sic in suorum liberorum loce ac numero eos habebat, seque parentem ipsorum non minus quam eorum, a quibus geniti erant, profitebatur.

Nunc vero, quum Dominus Iesus in terras descenderit, non ut Dei Patris gratiam et beneficium imminueret, sed quo salutis foedus per omnes terrarum fines propagaret, quae tum temporia in populo Indaico inclusa fuerat: minime dubium est, quin liberi nostri baeredes sint eius vitae ac salutis, quam nobis est pollicitus: qua de causa sanctificari eos Paulus affirmat, iam inde ab utaro matris, quo ab Ethnicorum et a vera religione abhorrentium hominum liberis discernantur. Eoque Dominus noster Iesus Christus pueros, qui ei offerebantur, admisit; sicuti scriptum est Matthaei decimo nono capite. Tum oblati sunt ei parvuli, ut manus eis imponeret et oraret; discipuli autem eos increpabant. Iesus vere

ait eis: Sinite parvulos, et ne prohibeatis eos ad me venire. Talium est enim regnum caelorum. Quum affirmat regnum caelorum eorum esse iisque manus imponit et Deo Patri suo eos commendat, satis nos docet, minime excludendos esse illos ab ipsius Ecclesia. Hanc igitur ipsius regulam et præscriptionem sequentes, infantem hunc in eius Ecclesiam admittemus, ut bonorum omnium, quae suis fidelibus promisit, particeps fiat. Ac primum eum nos adhibita precatione illi offeremus, humili ac summisso animo suppliciter dicentes:

Domine Deus, Pater aeterne et omnipotens, quando pro tua infinita clementia nobis pollicitus es fore te Deum et nostrum et liberorum nostrorum: oramus te, ut beneficium illud tuum in hoc infante confirmare digneris, parentibus iis genito, quos in Ecclesiam tuam cooptasti. Et quemadmodum tibi a nobis offertur ac consecratur, ita in tutelam tuam eum recipias, Deum te et Servatorem eius esse demonstrans, peccatum ei originis condonans ac remittens, cuius genus omne Adami culpam sustinet, cumque praeterea Spiritu tuo sanctificans, ut, quum ad actatem iudicii atque intelligentiae capacem progressus erit, te solum Deum et Servatorem agnoscat et veneretur, per omnem vitae cursum tibi laudem et gloriam tribuens, perpetuo suorum peccatorum condonationem abs te consequatur. Ut vero beneficia haec accipere possit, eum tu in communionem Domini nostri Iesu coeptare digneris, ut omnibus eius bonis tanquam unum ex eius corporis membris participet. Exaudi nos, Parens misericordiae, ut Baptismus, quem ei ex instituto tuo impertimus, fructum vimque suam exerat, qualem nobis Evangelii tui doctrina commonstrat.

Pater noster qui es in eaelis, sanctificetur nomen tuum; adveniat regnum tuum; fiat voluntas tua in terra sicut in eaelo. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie; et remitte nebis debita nostra, ut et nos remittimus debitoribus nostris; et ne nos inducas in tentationem, sed nos a malo libera. Quia tuum est regnum et potentia et gloria in secula, Amen.

Quoniam admittendus est hic infans in Christianam Ecclesiam, spondetis, quum ad actatem iudicii prudentiaeque compotem pervenerit, eum vos doctrina, quae a populo Dei recepta et probata est, instructuros; sicuti breviter et summatim comprehensa est in

ca confessione fidei, quam omnes tenemus.

Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem caeli et terrae. Et in Iesum Christum eius Filium, Dominum nostrum: conceptum de Spiritu sancto, natum ex Maria virgine, supplicio affectum a Pontio Pilato, cruci suffixum, mortuum et sepultum: qui descendit ad inferos: tertio post die resurrexit ex mortuis, ascendit ad caelos, sedet ad dexteram Dei Patris omnipotentis, inde venturus ut iudicet vivos et mortuos. Credo in Spiritum sanctum, sanctam Ecclesiam universalem, communionem sanctorum, remissionem peccatorum, carnis resurrectionem, vitam aeternam. Amen.

Spondetis igitur vos daturos operam, ut omni hac disciplina instructur, ac generatim omnibus his, quae scriptis divinis continentur, id est, tum veteri tum novo Testamento: ut ea amplectator et audiat tanquam verbum sermonemque Dei certissimum, caelitus demissum. Eum praeterea hortabimini, ut ad eam normam et regulam vitam suam instituat, quam nobis Deus in Lege sua praescripsit, cuius haec sumua sunt capita: primum, ut Deum toto pectore, animo et viribus, tum praeterea proximum nostrum non secus quam nosmetipsos diligamus. Item ut sermoni et admonitionibus, quas nobis per Prophetas et Apostolos suos Deus tradidit, fidem habens, ac sibi ipsi suisque concupiscentiis renuncians, omne suum studium in praedicando nomine Iesu Christi et proximis aedificandis collocet.

Promissione facta, nomen infanti imponitur; tum in cum

aquam Baptismi Minister effundit, inquiens:

N. Baptizo te in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti.

Horum nihil nisi clara voce pronunciatur, linguaque patria omnia nuncupantur: quippe quum multitudo, quae ad hoc mysterium assistit, testis esse debeat eorum, quae in eo fiunt: quam ad rem intelligentia necessaria est: quin eliam, ut omnes magis magisque confirmentur, revocantes animum ad memoriam fructus et utilitatis sui Baptismi.

Neque vero ignoramus atiis in locis adhiberi alias ceremonias quamplurimas, quas vetustissimas esse minime diffitemur. Sed quoniam aut hominum arbitrio atque libidine aut certe levi aliqua de causa excogitatae sunt, denique quoniam sine verbo Dei fictae et inductae sunt, ac tam multae praeterea superstitiones inde manarunt, nobis sane sine ulla religione visum est eas tolli atque aboleri oportere, ut ne posthac cuiquam praecluderetur aditus ad lesum Christum. Primum enim satis constat, quaecunque a Deo praescripta atque instituta non sunt, ea omnia libertati arbitrioque nostro relinqui; deinde, quicquid ad aedificationem confirmationemque pietatis non pertinet, id minime recipiendum esse in Ecclesiam: quod si in eam inductum esset, tollendum ac removendum esse. Quo magis id, quod nihil nisi scandalum et offensionem parit quasique idololatriae instrumentum quoddam est et commentitiarum opinionum, nullo modo tolerandum est.

Atqui non dubium est, quin luminaria, unguenta (quae Chrismata nominantur) aliaeque pompae generis eiusdem a Deo nunquem institutae sint, sed ab hominibus introductae, sensimque eo progressa superstitio sit, ut maiore in pretio atque honore haberentur, quam ipsum Christi institutum. Illud profecto negari nullo modo potest, quin eam ipsam Baptismi formam ac rationem teneamus, quam et Christus praescripsit et Apostoli sequuti sunt et vero etiam primaria et antiqua Ecclesia in more atque instituto habuerit; neque alio nomine oulpari possumus, nisi quod

Down ipsum sapientia superare atque antecellere notumus.

[2.] Ratio celebrandos Coenas Deminicae.

Principio illud scire oportel, die Dominico qui proxime et diel antecedit quo Coena celebranda est, prius hoc denunciari populo: primum ut se quisque ad eam digne recipiendam comparet, eaque reverentia, qua ratio postulat; tum ne pueri eo adducantur, nisi qui commode instituti fidemque suam in Ecclesia professi sint; tertio, ut, si forte advenae quidam et peregrini in urbe sint nondum religionis disciplinaeque nostrae institutis imbuti, fi si communicare S. Coenae velint, Ministros adeant, a quibus in privatis aedibus erudiantur. Quo die celebranda est, Minister ad finem concionis de ea commemorat, aut, si res postulare videatur, sermonem omnem in ea tractanda explicandaque consumit, ut populum doceat quid hoc mysterio Dominus designet ac significet, et qua ratione illud sit recipiendum. Absoluta preeatione confessioneque fidei, ut multitudiis totius nomine Coneionator testetur, velle omnes in doctrina religioneque Christiana vivere ac mori, clara et magna voce haec pronunciat:

Audite, qua ratione Iesus Christus sacrosanctam suam Coenam instituerit, sicuti Paulus memoriae tradidit capite undecimo prioris ad Corinthios Epistolae: Accepi, inquit, a Domine, quod et tradidi vobis, quod Dominus Iesus in ea nocte, qua traditus est, accepit panem, et postquam gratias egisset, fregit, ac dixit: Accipite, edite, hoc meum est corpus, quod pro vobis frangitur; hoc facite in mei commemorationem. Ad eundem medum et poculum peracta Coena, dicens: Hoe poculum novum Testamentum est in meo sanguine; hoc facite, quotiescunque biberitis, in mei commemorationem. Quotiescunque enim comederitis panem hune, et poculum hoc hiberitis, mortem Domini annunciabitis, donec venerit. Itaque quisquis ederit panem hune aut biberit poculum Domini indigne, reus erit corporis et sanguinis Domini. Probet autem quisque seipsum, et sic de pane illo edat et de poculo bibat: nam qui edit aut qui bibit indigne, iudicium sibi ipsi edit et bibit, non diiudicans corpus Domini.

Audivimus, fratres, quemadmodum Dominus Coenam suam una cum discipulis suis fecerit: ex quo quidem illud intelligi voluit, extraneos eosque, qui in suorum numerum recepti non sunt, minime esse admittendos. Quamobrem hanc ego regulam et praescriptionem sequutus, in nomine atque auctoritate Domini nostri Iesu Christi, hine ego arceo ac repello, atque hoc sacrosancto mysterio interdico omnibus idolorum cultoribus, impie et contumeliose de Deo loquentibus, impiis et aceleratis hominibus, numenque contemnentibus, haereticis, iisque omnibus, qui sectas haeresesque amplectantur, quo vinezlum et communionem Ecclesiae perfringant, periuros, contumaces in utrumque parentem, ac superiores, seditiosos, factiosos, sicarios, concitos ad rixam, adulteros, stupris, furtis; rapinae, avaritiae, vino, gulae ventrique deditos, quicunque vitae rationem sequuntur flagitiosam et offensiones ac scandala parientem,

iisque palam denuncio, ut ab hoc sacrosancte convivio abstineant, ne sanctissimas epulas, quas Dominus solis suis domesticis et fide-

libus paravit, foede polluant atque contaminent.

lizque Pauli consilio atque cohertationi parens se quisque suamque conscientiam probet atque examinet, ac videat num vere se suerum scelerum poeniteat, atque ex iis dolorem animo maximum capiat, cupiens posthac vitam honeste ac sancte instituere, sed multo maxime, an fiduciam habeat in Dei misericordia fixam et positam, et in Christo Iesu suam salutem omni ex parte quaerat, omnibus inimicitiis ac simultatibus nuncium remitteas, nihilque aliud studens, nisi ut posthac fraterna benevolentia et charitate proximos suos complectatur.

Quod si hoc studium in nobis esse nostra conscientia coram Deo testatur, ne dubitemus, quin habeat nos in filiorum loco et numero, Dominusque noster Iesus Christus nos compellet atque ad convivium suum invitet sanctissimumque hoc Sacramentum nobis

offerat, quod com discipulis suis communicavit.

Et quanquam plurimum in nobis fragilitatis et miseriae sentimus, neque fide perfecta praediti sumus, sed in diffidentiam et incredulitatem propendemus, multumque abest ut tanto studio atque ardore animi Deo serviamus, quam ratio exigit, quin potius bellum nobis assidue adversus carnis nostrae concupiscentias gorendum est: quoniam tamen Dominus nobis benignitate sua concessit, ut eius Evangelium in animis nostris impressum atque insculptum sit, quo incredulitati diffidentiaeque resistamus, nobisque desiderium largitus est, cupiditatibus nostris renunciandi, quo iustitiam illius sanctissimasque leges et praeceptiones observemus: certum atque exploratum habeamus, vitia omnia, quae in nobis sunt, minime obfutura, quominus nos admittat dignosque reddat, qui spirituali hoc convivio participemus. Neque enim ob eam causam hue venimus, ut profiteamur nos integros et iustos esse in nebismetipsis, sed potius vitam nostram magno studio in Christo lesu quaerentes fatemur nos in morte atque exitio versari. Teneamus igitur atque intelligamus, Sacramentum hoc morbo ac dolore affectis medicinam esse, dignitatemque omnem, quam a nobia Deus requirit, in eo versari, ut nosmetipsos quemadmodum recta ratio praescribit agnoscamus doloremque maximum ac moerorem ex vitiis nostris capiamus voluptatemque et laetitiam omnem in eo collocemus.

Primum igitur fidem habeamus promissis, quae Christus Iesus, veritas ipsa constans et firma, nobis ostendit: velle se videlicet vere nobiscum carnem et sanguinem suum communicare, ut eum totum atque integrum possideamus, ipseque in nobis vivat, et nos in illo. Et quamvis nihil nisi panem ac vinum videamus: minime tamen dubitemus, quin spiritualiter in animis nostris id omne impleat ac perficiat, quod extrinsecus in his aspectabilibus signis commonstrat: ipsum videlicet panem esse caelestem, qui nos alat ac nutriat ad vitam actérnam. Itaque ne in bonitatem

infinitam Domini ingrati simus, qui in hac mensa divitias opesque suas emnes exponit, ut ens nobiscum communicet. Nobis enim sese largiens testificatur se quicquid habet in nos profundere. Quamebrem Sacramentum hoc tanquam pignus instituae ipsius recipiamus, quae nobis vi mortis ac supplicii illius imputabitur, nihito secius quam si co supplicio nosmetipsi affecti essemus. Ne igitur tam pervicaci ac perdita natura simus, ut tum fugiamus, quem Christus nos tam humaniter ac liberaliter suo verbo invitat. Sed maneris huius, quod nobis impertit, pretium ac diguitatem spectantes ardenti studio ei nos offeramus, ut tam pretioso munere nos dignos reddat. Ob camque causam animos ac mentes nostras sursum erigamus, ubi Christus est in gloria Patris, et under eum nos ad redemptionem nostram expectamus. Neque vero animos in his terrenis et caducis elementis occupemus, quae et oculis cernimus et manibus tractamus, quasi eum ibi quaeramus, ut in pane vineque inclusum. Tum' enim animi nostri substantia eius ali ac nutriri poterunt, quum supra terrena omnia erecti ad earlos usque pertingent, ut in Regnum Dei, ubi ipse habitat, ingrediantur. Satis ergo habeamus, si panis ac vinum nobis pro nota et signo dentur, veritatem in Spiritu investigantes, ubi Verbum divinum cam nos reperturos confirmat.

Ubi finem dicendi Concionator fecit, tum panem verbi Ministri, calicem vero seniores Ecclesiae, qui morum censurae praesunt, populo distribuunt, prius commonitione facta ut honeste et decenter eo quisque adeat. Interea canitur Psalmus aliquis, aut locus Scripturae rei, quae Sacramento designatur, congruens alque conveniens clara et magna voce recitatur.

Ad extremum habentur gratiarum actiones, quas supra descri-

Non ignoramus plerosque maiorem in modum offensos fuisse, quod tam multa in hoc genere ab usu multis iam seculis recepto aliena a nebis inducta sint. Quod enim Missa multos annos tanto in pretio habita est, ut omnes eam existimarint disciplinae religionisque Christianae caput esse, non dubitamus quamplurimos mirari, quod eam plane ac funditus tollendam curavimus. Eamque ob rem quibus consilii nostri ratio minus perspecta est, ii sublatu a nobis fuisse Sacramenta existimant. Verum si quis instituti nostri rationem diligentius perpendat, is sine dubio intelliget restituta potius atque in usum relata a nobis fuisse. Quod ut perspici a quovis possit, consideretur quanta inter Missam et Christi institutionem similitudo sit. non videt, non minus inter utramque, quam inter lucem et tenebras interesse? Tametsi non est hoc quidem loco propositi institutique nostri, copiosius hanc dispututionem persequi. Verum ut iis satisfaceremus, qui per ignorantiam eo nomine offendi possent, operae pretium nobis visum est, nonnihil obiter de ea re commemorare. Quum enim Sacramentum Domini tam multis corruptelis ac vitiis inquinatum ac foedatum esse videremus: ut hisce malis remedium adhiberemus, necesse habuinus multa immutare, quae perperam ac vitiose introducta fuerunt, certe in perversum ac praeposterum usum detoria. Quod quo rectius faceremus, quae tandem potius sequenda esse ratio videbatur, quam si ad purum et incorruptum Christi institutum rem omnem revocaremus? quod sane religiose uc bona fide (quemadmodum satis intelligi licet) sequuti sumus. Haec enim ipsa emendatio est, quam nobis Paulus praescripsit.

# [d.] FORMULA ET RATIO CELEBRANDI MATRIMONIL

Priusquam celebretur confirmeturque publice matrimonium, palam in Ecclesia publicatur tribus ante diebus Dominicis continuis, ut, si forte quis impedimenti aliquid noverit, id in tempore denunciet, aut, si cuius eas nuptias celebrari intersit, is possil intercedere.

Quae ut facta sunt, tum se in exorsu concionis sponsus ac

sponsa sistunt in Ecclesia.

Minister autem publicus sic initium dicendi facit:

Auxilium nostrum in nomine Domini qui fecit caelum et terram, Amen.

Deus Parens noster, posteaquam caelum et terram creavit caque omnia, quae amplissimo caeli complexu coercentur, hominem ad imaginem similitudinemque sui finxit, qui imperium el dominatum teneret animantium omniam, quae tum in terra tun in aqua tum in nere versantur, hisque verbis post creatum hominem est usus: Non expedit hominem esse solum; fingamus ei adiomentum simile illius. Itaque immisit Dominus Deus seporem in Adam, 'qui quum obdormiret, Deus unam ex costis eius tult eaque formavit Evam, significans atque adeo aperte ostendens virum et mulierem nihil nisi corpus unum esso, unam earnem unumque sanguinem. Quocirca descrit homo patrem et matrem, et adhaeret uxori suae, quam ita amare charamque habere debet, us Christus charam habuit Ecclesiam, id est, veros fideles et Christanos, quorum causa mortem oppetivit. Uxor vieissim viro cum anctitate et honestate inservire atque obsequi debet. Quamdiu enim una cum viro actatem agit, eius imperio subiecta est. Hoc porro sanctum matrimonium, honoratum a Deoque institutum, vin cam habet, ut eius causa vir potestatem sui corporis non habeat, sed uxor, uxor contra sui corporis dominatu careat qui a viro tene-Itaque a Deo coniuncti separari nullo modo possunt, nisi ad tempus aliquod, utriusque consensu et voluntate, ut iciunio se et precationi dedant, caventes etiam atque etiam ne tententur a Satana per incontinentism. Ideo reverti ac referre sese atter ad alterum debebit. Etenim stupri et fornicationis vitandae causa uxorem quisque habere debet, et unaquaeque mulier virum, ut, quicunque sibi temperare non possunt continentiaque praediti non sunt, praecepto Dei subsantur matrimonium contrahere, no suctum Dei templum (aimirum nostra corpora) violetur ac polluatur.

Quem enim corpora nostra membra sist Iesu Christi, indigaum facinus esset, si scorti membra fierent. Itaque sancte et religiose servanda et custodienda sunt. Nam si quis templum Dei viola-

verit, eum Dominus male perdet.

Vos igitur (sponsum et sponsum nomine appellat) N. N. non dubitantes, hoc a Deo institutum esse, ecquid in hoc sanctissimo matrimonio aetatem agere vultis, quod Dominus tanto honore cumulavit? hoccine cum animis vestris statutum ac deliberatum habetis, quemadmodum hoc in loco coram Ecclesia eius sancta testificamini, postulantes ut hoc vestrum eonsilium comprobetur?

#### Respondent, Maxime.

#### Minister.

Vos ego omnes qui praesentes adestis testes facio, petoque at huius rei memoriam habeatis. Quanquam si quis est, qui impedimentum aliquod esse intelligat aut horum alterum matrimonio cum altero esse coniunctum, id enunciet.

Si nemo contradicat, tum Minister,

Quoniam, inquit, nemo est qui contradicat, neque ullum est impedimentum, Dominus Deus sanetum consilium vestrum confirmet, quod vobis elargitus est, initiumque hoc vestrum sit in nomise Domini, qui fecit caelum et terram, Amen.

Minister sponsum appellans his eum verbis affatur:

Tu N. profiteris hic in conspectu tum Dei tum sanctae ipsius Ecclesiae, ducere te in sponsam et uxorem N. quam hic praesentem vides, camque te habiturum spondes, amore utens, et charitate fida et constante, sicuti pii et boni viri munus atque officium postulat: sancte cum ea actatem agens, fidelitatem ei omnibus in rebus praestans: sicuti verbum divinum atque Evangelium postulat.

#### Respondet, Spondee.

Tum sponsam appellans, inquit,

Tu N. profiteris hic in conspectu tum Dei tum sanctae ipsius Ecclesiae, nuptias te N. spopondisse, eique utpote legitimo marito nubere, cui te obsequuturam spondes, ei inservientem imperioque eius subiectam, vitam sancte et honeste colentem, fidelitatemque ei omnibus in rebus praestantem; sicuti fidelem sponsam suo marito praestare decet, ex regula divini verbi et Evangelii.

## Respondet, Spondeo.

#### Tum Minister,

Pater, inquit, omnis misericordiae, qui benignitate vos sua ad hoe sanctissimum matrimonium adduxit: propter Iesum Christum eius Filium, qui sanctissima sua praesentia matrimonium sanctificavit, primum ibi sigaum edens coram Apostolis, vobis Spiritum suum sanctum largiatur: ut ei in hoe praeclaro et nobili vitas genere servire atque honorem perpetuo tribuere possitis, Amon.

Audite Evangelium et praeceptum Domini, quemadmodum ma-

trimonium sancte habere velit, sitque firmum et indissolubile: sieuti scriptum est apud Matthaeum, decime none capite. Accesserunt ad eum Pharisaei tentantes eum ac dicentes: Licetue homini dimittere uxorem suam quavis ex causa? Ille vere respondens dixit eis, Non legistis Opificem ab initio fecisse masculum
et foeminam? et dixisse, Propterea relinquet homo patrem et matrem, et agglutinabitur uxori suae, et qui duo fuerant erunt una
earo. Itaque non amplius sunt duo, sed una earo; quod erge
Dous coniunxit, homo ne seiungat.

Credite verbis istis sauctissimis, quae Dominus noster Iesus pronuuciavit, sicuti testatur Evangelista, et certum habete, Dominum Deum copulasse vos in hoc sauctissimo vitae genere. Itaque vitam una saucto et honeste degite, charitatem, pacem et concordiam colentes, fidelitatem mutue praestantes, ex regula et prae-

scriptione verbi Dei.

Deum igitur una omnes mente et animo precemur.

Deus omnipotens, bone et sapiens, qui ab initio pracyldisti non expedire homini esse soli, ob camque causam adiumentum ci creasti eius simile ac voluisti duos unum idemque esse: suppliciter abs te petimus, quando dignatus es hosce ambos ad matrimonium contrahendum perducère, ut pro clementia et benignitate tua Spiritum tuum senctum eis largiri atque impertire digneris, ut in vera et stabili fide voluntati tuae morem gerentes sancte actatem agant, omnes carnis libidines et affectiones vitiosas subigentes pureque viventes, atque aliis honestatis et castimoniae documento sint, benedictione tua salutari eos donans, similiter atque fideles tuos servos, Abrahamum, Isaacum et Iscobum; ut prolem habentes sanctam et incorruptam tibi serviant ac landes tribuant, doctrina salutari eam instruentes atque ad gloriam et laudem tui nomiais alentes proximique utilitatem et Evangelii toi propagationem. Exaudi nos, Parens misericordiae, per Dominum nostrum Iesum Christum, Filiam tuum charissimum, Amen.

Dominus vos beneficiis omnibus cumulet, vobisque concedat, ut virtutem et probitatem colentes simul ad multum temporis honeste et sancte vitam perducatis.

# [e.] DE VISITANDIS AEGROTIS.

Fidelis et veri Ministri officium est, non modo populum, eni pastor est praefectus, palam es publice docere, sed etiam, quoad eius fieri potest, unumquemque seorsim admonere, cohortari, redarguere et consolari. Quod si ullum unquam est tempus, quum homini Christiana doctrina necessaria est, tum certe multo maxime necessariam esse constat, quum Dominus eum invisit, aut morbo aut alio quopiam male eum afficiens, praesertim vero mortis tempore. Tum enim multo quam unquam antea vehementius conscientia sua urgetur: sive ob indicium Dei, quod se sine mora vocari intelligit, sive ob impugaationes diaboli, qui tum vehementer laborat ac studet, ut animum

# 190 Catech. Genev. App. De visitandis aegrotis.

aegroti labelactet. Ob eamque causam Ministri officium est; morbo affectos visitare et verho Domini consolari, ac docere quicquid eis accidit incommodi a Deo immissum esse eiusdemque providentia contigisse, qui suis fidelihus nihil unquam impertit, nisi in corom salutem et emolumentum. Cuius rei argumenta ac testimonia ex Scriptura proferet, quae tempori convenientia maximeque accommodata esse intelliget. Quod si aegrotum gravi et periculoso morbo afflictari videat, tum consolationem adhibeat magis praecipuam ac peculiarem, idque pro eo, ac sensum animi illius perspiciet, ut, si eum horrere mortis perterritum videat, doceat nibil esse in morte, quod fidelibus sit pertimescendum, qui ducem habent suum lesum Christum, a quo per mortem in eam vitam perducentur, in quam ipse ingressus est. Ac simili cohortatione adimat ei terrorem, quem concepit indicii divini. Sin eum haud satis peccatorum conscientia commotum intelligat, iustitiam ei divinam explicet atque ostendat. apud quam stare nemo poterit, nisi misericordia Dei instructus et Lesum Christum pro salute unica ac singulari complexus. Contra, si eum delictorum suorum cogitatione angi ac premi videat, tum, quam diligentissime poterit. Iesum Christum ei depingat atque exprimat, doceatque peccatores omnes, qui sibi ipsi diffidentes eius bonitate confidunt, in eo solatium ac praesidium habituros. Fidelis igitar et frugi Minister considerabit, quae commodior futura sit ratio aegroti consolandi, pro eo atque affectum eum perspiciet, in quo semper Dei verbo adhaerebit. Quin etiam, si quam facultatem Mipister, habeat auxilium afflictis corporibus ferendi, nullis opibus ae facultatibus parcet, verum charitatis et liberalitatis in egentes exemplum unicuique se statuens.

8

# CONSENSUS TIGURINUS.

"Consensio mutua in re Sacramentaria Ministrorum Tigurinae Ecclesiae, et D. Ioannis Calvini Ministri Genevensis Ecclesiae, iam nunc ab ipsis authoribus edita."

Ornatissimis Viris et Fidelibus Chrîsti servis, Tigurinae Eoclesiae Pastoribus et Doctoribus, charissimis Symmistis et observandis fratribus, Ioannes Calvinus S.

Tametsi eadem saepius de re vobiscum ago, non tamen puto mihi timendum esse, ut importunus esse videar. Quando idem utrisque iudicium est, fieri non potest, quin vobis probetur quod ago. Quod autem paulo acrius insto, huc me assiduae bonorum virorum flagitationes stimulant. Iam aliquoties monui, levi de causa, non tamen sine praetextu offendi permultos, quod diversum a vobis, neseio quid, tradere videar. Vestram Ecclesiam, quae tot praeclaris dotibus ornata est, merilo reverentur: nostrae quoque, et mihi forsan privatim, aliquid deferunt. Ita cupiunt scriptis nostris, in discenda pietatis doctrina, adiuvari, ne qua dissensionis species, eorum progressus moretur. Huie offensioni tollendae quum nullum patarem aplius fore remedium, quam si familiari colloquio, rationem communiter iniremus testandae consensionis, hac de causa profectionem, ut scitis, ad vos suscepi: el venerandus collega noster Gulielmus Farellus, (ut est indefessus Christi miles) qui mihi dux alioqui et author erat, comitem se adiungere non recusavit. Ut inter nos conveniat, testari quidem vere ac fideliter utrinque possumus: sed quia rem, ut est, non omnibus persuadeo, miki plurimum dolet, ancios vel suspensos manere, quorum tranquillitati melius consultum optarem. Proinde, ut initio praefatus sum, nihil intempestivum me facere arbitror, si urgeo, ut publicum aliquod cius, quae inter nos constat, consensionis lestimonium extet.

Ego vero capita, de quibus inter nos contulimus, et breviter colligere, et ordine digerere, operae pretium esse existimavi: ut, si vobis meum consilium probabitur, cuivis velut in tabula cernere liceat, quid inter nos et actum et transactum fuerit. Certe bona fide me ex sermonibus nostris retulisse, quaecunque subiliciam, vos mihi testes fore confido. Nos vero (me et Farellum dico), pari vobiscum studio, synceram omnique fuco et astutia vacuam perspicuitatem quaesiisse, pii lectores, ut spero, animadvertent. Quanquam

simul admonitos esse velim, nihil hic centineri, qued non collegue etiam nostri, quotquot vel sub Reipublicae Genevensis ditione vel in Comitatu Neocomensi Christo serviunt, sua subscriptione approbaverint. Valete, praestantissimi viri et mihi ex animo vere colendi fratres. Dominus vos Spiritu suo regere pergat, in Ecclesiae suas aedificationem, vestrisque laboribus benedicat. Genevae, Calendis August. Anno Domini M.D.XLIX.

#### CONSENSIONIS CAPITA.

#### L. [Totum Ecclesiae regimen spirituale ad Christum nos ducit.] a)

Quum Christus sit finis Legis, et eius aguitio totam in se Brangelii summam comprehendat: non dubium est, quin hue spectet totum spirituale Ecclesiae regimen, ut ad Christum nos ducat. Sicuti per eum solum ad Deum pervenitur, qui ultimus est beatae vitae finis. Itaque quisquis hinc vel minimum deflectet, nunquam de ullis Dei institutis rite vel apposite loquetur.

#### II. [Sacramentorum agnitio vera, ex agnitione Christi.]

Quum autem Sacramenta Evangelii sint appendices, is demum et apte et utiliter de corum natura, vi, officio et fructu disseret, qui a Christo exordictur. Neque id modo, ut obiter Christi nomen attingat, sed ut vere teneat, quorsum nobis datus sit a Patre, et quid nobis bonorum attulerit.

#### III. [Cognitio Christi qualis.]

Sic ergo habendum est, Christum, quum aeternus esset Dei Pilius, eiusdem cum Patre essentiae et gloriae, induisse carnem nostram, ut iure adoptionis, id quod natura proprium habebat, nobis communicaret: nempe, ut simus filii Dei: quod fit, dum fide inserti in corpus Christi, idque Spiritus sancti virtute, primum iusti censemur gratuita iustitiae imputatione: deinde regenoramur in novam vitam: quo reformati in imaginem Patris caelestis yeteri homini renuntiemus.

#### IV. [Christas Secerdos, Rex.]

Ita Christus in carne sua considerandus est nobis Sacerdos, qui peccata nostra unico mortis suae sacrificio expiavit, qui omnes nostras iniquitates delevit sua obedientia, qui nobis perfectam institiam comparavit, qui nune intercedit pro nobis, ut accessus mobis ad Deum pateat. Considerandus est tanquam victima expiatrix, qua placatus est Deus mundo. Considerandus est frater, qui nos ex miseris Adae filiis effecit beatos Dei filios. Considerandus est reparator, qui Spiritus sui virtute reformat quicquid in nobis est vitiosum, ut mundo vivere desinamus et carni, ae Deus

a) Inscriptiones capitum habentur in edd. Amst. et Genev. marg., unde interserui.

ipse in nobis vivat. Considerandus est Rex, qui omni bonorum genere nos ditat, qui nos gubernat sua virtute ac tuetur, qui nos spiritualibus armis instituit, qui nos ab omni noxa liberat, qui oris sui sceptro nos moderatur ac regit. Atque ita considerandus, ut ad se Deum verum et ad Patrem nos evehat, donec impleatur illud, quod tandem faturum est, nempe ut sit Deus omnia in omnibus.

#### V. [Quomodo Christus se nobis communicet.]

Porro, ut se nobis talem exhibeat Christus, ac eiusmodi effectus in nobis proferat, unum cum ipso nos effici et in eius corpus coalescere nos oportet. Qui non aliter vitam in nos suam diffundit, nisi dum caput nostrum est: ex quo tolum corpus compactum et connexum, per omnem iuncturam subministrationis, secundum operationem, in mensura cuiusque membri augmentum corporis faciat.

#### VI. [Spiritualis communicatio. Sacramenta instituta.]

Haec spiritualis est communicatio, quam habemus cum Filio Dei, dum Spiritu suo in nobis habitans faciat credentes omnes, omnium, quae in se resident, bonorum compotes. Cuius testificandae causa tam Evangelii praedicatio instituta, quam Sacramentorum usus nobis commendatus, nempe sacri Baptismi et sacrae Coenae.

#### VII. [Sacramentorum fines.]

Sunt quidem et hi Sacramentorum fines, ut notae sint ac tesserae Christianae professionis et societatis sive fraternitatis, ut
sint ad gratiarum actionem incitamenta et exercitia fidei ac piae
vitae, denique syngraphae ad id obligantes. Sed hic unus inter
alios praecipuus, ut per ea nobis gratiam suam testetur Deus, repraesentet atque obsignet. Nam etsi nihil aliud significant, quam
quod verbo ipso annunciatur, hoc tamen magnum est, subiici oculis nostris quasi vivas imagines, quae sensus nostros melius afficiant, quasi in rem ducendo: dum nobis Christi mortem omniaque eius beneficia in memoriam revocant, ut fides magis exerceatur: deindo quod ore Dei renunciatum erat, quasi sigillis confirmari et sanciri.

#### VIII. [Gratiarum actio.]

Quum autem vera sint, quae nobis Deminus dedit gratiae suae testimonia et sigilla, vere procul dubio praestat ipse intus suo Spiritu, quod oculis et aliis sensibus figurant Sacramenta: hoc est, ut potiamur Christo, tanquam bonorum omnium fonte: tum ut beneficio mortis eius reconciliemur Deo, Spiritu renovemur in vitae sanctitatem, iustitiam denique et salutem consequamur, simulque pro his beneficiis olim in cruce exhibitis, et quae quotidie fide percipimus, gratias agamus.

#### IX. [Non disiuncta quidem, sed distincta signa et res signatae.]

Quare, etsi distinguimus, ut par est, inter signa et res siguatas: tamen non disiungimus a signis veritatem: quin omnes, qui fide amplectuntur illic oblatas promissiones, Christum spiritualiter cum spiritualibus eius donis recipere, adeoque et qui dudum participes facti erant Christi, communionem illam continuare et reparare fateamur.

X. [Promissio maxime in Sacramentis spectanda.]

Neque enim ad signa nuda, sed potius ad promissionem, quae illic annexa est, respicere convenit. Quatenus ergo in promissione illic oblata proficiat nostra fides, catenus ista vis et efficacia, quam dicimus, se exeret. Ita materia aquac, panis aut vini, Christum nequaquam nobis offert, nec spiritualium eius donorum compotes nos facit: sed promissio magis spectanda est, cuius partes sunt, nos recta fidei via ad Christum ducere, quae fides nos Christi participes facit.

XI. [In elementis non obstupescendum.]

Hinc concidit eorum error, qui in elementis obstupescunt, et illic' affigunt salutis suae fiduciam. Quum Sacramenta a Christo separata nihil sint quam inanes larvae: et in ipsis omnibus haec vox elare personet, non alibi quam in solo Christo haerendam, nec aliundo petendam esse salutis gratiam.

XIL [Sacramenta per se nibil efficient.]

Praeterea, siquid boni nobis per Sacramenta confertur, id non sit propria corum virtute, etiam si promissionem, qua insigninutur, comprehendas. Deus enim solus est, qui Spirita suo agit. Et quod Sacramentorum ministerio utitur, in co neque vim illis suam infandit, neque Spiritus sui essicaciae quicquam derogat: sed pro ruditatis nostrae captu ca tanquam adminicula sic adhibet, ut tota agendi facultas mancat apud ipsum solum.

XIII. [Deus organo utitur, sed ita ut omnis virtus eius sit.]

Itaque, quemadmodum Paulus admonet, eum, qui plantat aut rigat, nibil esse: sed unum Deum qui dat incrementum: ita et de Sacramentis dicendum est, ea nibil esse, quia nibil perofutura sint, nisi Deus in solidum omnia efficiat: Organa quidem sunt, quibus efficacitor, ubi visum est, agit Deus: sed ita, ut totum salutis nostrae opus ipsi uni acceptum ferri debeat.

XIV.

Constituimus ergo unum esse Christum, qui vere intus baptizat, qui nos in Coena facit sui participes, qui denique implet qued figurant Sacramenta: et sic quidem uti his adminiculis, ut totus effectus penes eius Spiritum resident.

#### XV. [Quomodo Sacramenta confirment.]

Sic interdum Sacramenta yocantur Sigilla, dicuntur fidem alere, confirmare, promovere: et tamen solus Spiritus proprie est sigilum: et idem fidei inchoator est et perfector. Nam haec omnia Sacramentorum attributa inferiore loco subsidunt, ut ne minima quidem salutis nostrae portio, ab unico authore, ad creaturas vel elementa transferatur.

XVI. [Non omnes Sacramento participantes re quoque participant.]
Praeterea sedulo docemus, Deum non promiscue vim suam
exerere in omnibus qui Sacramenta recipiunt, sed tantum in electis. Nam quemadmodum non alios in fidem illuminat, quam quos
praeordinavit ad vitam: ita arcana Spiritus sui virtute efficit, ut
percipiant electi quae offerunt Sacramenta.

XVII. [Sacramenta non conferent gratiam.]

Hac doctrina evertitur illud Sophistarum commentum, quod docet, Sacramenta novae Legis conferre gratiam omnibus non ponentibus obicem peccati mortalis. Praeterquam enim quod in Sacramentis nihil nisi fide percipitur: tenendum quoque est, minime alligatam ipsis esse Dei gratiam, ut, quisquis signum habeat, re etiam potiatur. Nam reprobis peraeque ut electis signa administrantur; verifas autem signorum ad hos solos pervenit.

XVIII. [Omnibus offeruntur Dei dona, fideles duntaxat percipiunt.]

Certum quidem est, offerri communiter omnibus Christum cum suis donis, nee hominum incredulitate labefactari Dei veritatem, quin semper vim suam retineant Sacramenta; sed non omnes Christi et donorum eius sunt capaces. Itaque ex Dei parte nihil mutatur; quantum vero ad homines spectat, quisque pro fidei suae mensura accipit.

XIX. [Fideles ante et extra Sacramentorum usum Christo communicant.]

Quemadmodum autem nihilo plus Sacramentorum usus infidelibus conferet, quam si abstinerent, imo tantum illis exitialis est:
ita extra eorum usum fidelibus constat, quae illic figuratur veritas. Sic Baptismo abluta sunt Pauli peccata, quae iam prius
abluta erant. Sic idem Baptismus Cornelio fuit lavacrum regenerationis, qui tamen iam Spiritu sancto donatus erat. Sic in Coena
se nobis communicat Christus, qui tamen et prius se nobis impertierat et perpetuo manet in nobis. Nam quum iubeantur singuli seipsos probare, inde consequitur, fidem ab îpsis requiri, antequam ad Sacramentum accedant. Atqui fides non est sine Christo, sed quatenus Sacramentis confirmatur et augescit fides, confirmantur in nobis Dei dona, adeoque quodammodo augescit Christus in nobis, et nos in ipso.

XX. [Adeo non alligatur gratia actioni Sacramentorum, ut fructus eorum percipiatur aliquando post actionem]

Utilitas porro, quam ex Sacramentis percipimus, ad tempus, quo ea nobis administrantur, miuime restringi debet; perinde acsi visibile signum, dum in medium profertur, eodem secum momento Dei gratiam adveheret. Nam qui in prima infantia baptizati sunt, eos in pueritia vel ineunte adolescentia, interdum etiam in senectute regenerat Deus. Ita Baptismi utilitas ad totum vitae decursum patet, quia perpetuo viget quae illic continetur promissio. Et fieri interdum potest, ut sacrae Coenae usus, qui in actu ipso propter incogitantiam vel tarditatem nostram parum prodest, fructum deinde suum proferat.

#### XXI. [Localis imaginatio tollenda.]

Praesertim vero tollenda est quaelibet localis praesentiac imaginatio. Nam quum signa hic in mundo sint, oculis cernantur, palpentur manibus: Christus quatenus homo est, non alibi quam in caelo, nec aliter quam mente et fidei intelligentia quaerendus est. Quare perversa et impia superstitio est, ipsum sub elementis huius mundi includere.

XXII. [Expositio verborum Coenae Domini, Hoc est corpus meum.]

Proinde, qui in solennibus Coenae verbis, Hoc est corpus meum, Hic est sanguis meus: praecise literalem, ut loquuntur, sensum urgent, eos tanquam praeposteros interpretes repudiamus. Nam extra controversiam ponimus, figurate accipienda esse, ut esse panis et vinum dicantur id quod significant. Neque vero novum hoc aut insolens videri debet, ut per metonymiam ad signum transferatur rei figuratae nomen, quum passim in Scripturis eiusmodi locutiones occurrant: et nos sic loquendo nihil afferimus, quod non apud vetustissimos quosque et probatissimos Ecclesiae scriptores extet.

#### XXIII. [De manducatione corporis Christi.]

Quod autem carnis suae esu et sanguinis potione, quae hic figurantur, Christus animas nostras per fidem Spiritus sancti virtute pascit, id non perinde accipiendum, quasi fiat aliqua substantiae vel commixtio vel transfusio: sed quoniam ex carne semel in sacrificium oblata et sanguine in expiationem essus vitam hauriamus.

### XXIV. [Contra transsubstantiationem et alias ineptias.]

Hoc modo non tantum refutatur Papistarum commentum de transsubstantiatione, sed crassa omnia figmenta atque futiles argutiae, quae vel caelesti eius gloriae detrabunt vel veritati humanae naturae minus sunt consentaneae. Neque enim minus absurdum iudicamus, Christum sub pane locare vel cum pane cepulare, quam panem transsubstantiare in corpus eius.

## XXV. [Christi corpus est in caelo ut in loco.]

Ac ne qua ambiguitas restet, quum in caclo quaerendum Christum dicimus, haec locutio locorum distantiam nobis sonat et exprimit. Tametsi enim Philosophice loquendo supra caelos locus non est; quia tamen corpus Christi, ut fert humani corporis natura et modus, finitum est et caelo, ut loco, continetur, necesse est a nobis tanto locorum intervallo distare, quanto caelum abest a terra.

#### XXVI. [Christus non est adorandus in pane.]

Quod si imaginatione nostra Christum pari et vino affigere fas non est, multo minus licet eum in pane adorare. Quanquam enim panis in symbolum et pignus eius, quam habemus cum Christo, communionis nobis porrigitur; quia tamen signum est, non res ipsa, neque rem in se inclusam habet aut affixam, idolum ex eo faciunt, qui mentem suam in eum convertunt, Christum adoratur.

Ecclesiae Genevensis fido Pastori D. Ioanni Calvino, fratri charissimo, Pastores Doctoresque ministri Tigurinas Ecclesiae S. D.

Ingens tuum studium, Calvine, frater in Domino colendissime, et opera sedula, quibus moliris doctrinam de Sacramentis in dies illustriorem facere ac tollere offensiones e media Ecclesia, quae obortae videntur ex obscuriore quadam explicatione mysteriorum, adeo nihil molestiae nobis afferunt, ut ea non modo laude et praedicatione digna, verum etiam pro nostra virili adiuvanda esse et imitanda iu-Quum enim sacrosanctae leges principis nostri Iesu Christi omnes actiones referant ad culturam charitatis studiumque mutuum iuvandi, nihil etiam severius prohibent, quam ut ullus obiiciat alteri impedimentum, quo minus vel recte vereque judicet de ils rebus, quarum notitia necessaria est aut certe utilis et salutaris hominibus, vel minus praestet officium suum, quod tum Deo tum proximis debetur: eademque gravitate iubent summovere, quantum fieri potest, offendicula, in quae impingere solent homines. Quamobrem causa tui adventus ad nos, et D. Gulielmi Farelli venerandi nobis fratris, honestissima nobis visa est et in primis digna viris Ecclesiasticis: ut primum familiari colloquio quam simplicissime mutuo exponeremus nostram sententiam de Sacramentis, praesertim in iis capitibus, in quibus aliqua certe controversia hactenus fuit inter eos, qui per caetera capita synceriorem Evangelii doctrinam magno consensu tradiderunt: deinde consensum nostrum, edito in publicum scripto, 🜬 staremur. Nullam enim aliam viam et rationem commodiorem videmus, qua controversiae religionis dirimantur, aut pellantur vanae suspiciones, ubi discrepantia nulla existit, aut denique tollantur offensiones, quae nasci nonnunquam solent in Ecclesiae Dei ex docentium controversis opinionibus, quam si partes, quae dissentire videntur aut re vera dissentiunt, invicem apertissime suam mentem explanent tum sermone tum scriptis. Sed parum esset veritatem investigatam et deprehensam apud eos retineri, nisi aliis quoque hominibus ea palefiat, plenius expositis iis, quae parcius indicata fuerant, et, quod obscurius fuerat dictum, notioribus verbis enuntiato, quodque ambigue fuerat enuntiatum, certis, propriis et significantibus vocibus de-Quae ratio semper Ecclesiasticis patribus placuit, et in controversiis de religione componendis adhibita est saepissime, et nunquam non salutaris fuit Ecclesiae. Denique approbata est summo exemplo Apostolorum Christi Domini ac Dei nostri. Nam ut in Actis legimus cap. decimoquinto, non alio modo ac via sedata est maxima dissensio, quum Apostoli et Apostolorum germani Discipuli docerent fiducia in nomen Christi purificari corda, et eius solius gratia servari homines: aliqui contenderent, oportere circumcidi, et servari Legem Mosaicam. Itaque non possumus non summopere probare, Calvine, chare frater, tuos sanctos conatus, et omnium piorum, qui student idoneis rationibus offensiones tollere et labefactam pacem atque tranquillitatem Ecclesiae instaurare, dum Christianam doctrinam simplici et accurata explicatione magis magisque illustrem ac planam reddere nituntur et vanas opiniones discordiae eximere animis, at eos etiam, qui verbis et sententiis nonnihil dissiderunt, in veram, solidam et sanctam concordiam reducere. publicatione scripti, quo nostrum consensum clare testari voluimus, pils iuxla et adversariis veritatis, eum speremus fructum, quem in epistola tua ominaris, facto iam periculo adducimur: nam formulam mutuae nostrae Consensionis ad fratres aliquot transmisimus, et hic exhibuimus aliquot viris, Christum et veritatem diligentibus, neque imperitis rerum sacrarum, qui non modo cognoverunt inter nos convenire in iis etiam capitibus, in quibus hactenus multorum opinione dissensimus, sed etiam gratias egerunt Christo Servatori, cernentes nos in Deo et veritate consentire, magnamque spem uberioris fructus in Ecclesia polliciti sunt. Quanquam nonnulli copiosiorem tractationem huius argumenti ob ingenia quaedam desyderavere, qui audilo consilio nostro haud difficile admiserunt satisfactionem. enim attinebat pluribus verbis edisserere, Deum esse authorem Sacramentorum et ea instituisse legitimis Ecclesiae filiis, quotquot b) sint a Christo Ecclesiae tradita Sacramenta aut quae inventa sint ab hominibus, quae sint partes Sacramentorum, aut quo loco, quo tempore, quo instrumento sacro peragi conveniat mysteria, in quibus et aliis nonnullis id genus capitibus nullam fuisse inter nos vel speciem et umbram dissensionis satis probant libri editi, quos vel pracceptores nostri, piae sanctaeque memoriae, vel ipsi scripsimus de Sacramentis. Verum, de corporali Christi Domini praesentia, de genuina sententia verborum solennium, de manducatione corporis Christi, de fine, de usu et effectu Sacramentorum (in quibus capitibus multi existimarunt huctenus confligere nostras sententias aut certe verba) tam copiose, tam plane et simpliciter locuti sumus ul speremus homines studiosos tum fraternae concordiae tum perspicuae veritatis non desyderaturos esse in scripto nostro vel copiam vel lucem orationis. Neque dissidimus quin aliarum quoque Ecclesiarum Christi per Helvetiam ministri facile agnituri sint, eam ipsam doctrinam de Sacramentis nos expressisse, quae multis iam annis populo Christiano vulgata est: utque in veritate confessa minime gentium a nobis discrepent: id quod pollicemur nobis, non sine magnis rationibus, de piis omnibus per Ecclesias aliarum nationum.

Si quis tamen evidentiorem Sacramentorum explicationem protulerit, malumus ea ipsa uti cum piis omnibus, quam hortari unum hpminem ut subscribat nostrae consensioni, in qua Scripturae sanclae verba usurpavimus, et expressinus apte quo sensu accipiamus, et cum Ecclesia Catholica nos facere pro compertissimo habemus.

b) quotque Ed. Genev. a. 1617.

Porro si non offensiones omnium, quos discordiae inter nos species impedivit in viis Domini, scriptum hoc sustulerit, praeclare tamen suo munere functum existimabimus, quod non obscure neque fucate omnibus testati sumus, nos, quibus Christus dedit idem sentire et loqui de religionis dogmatibus in mysteriorum etiam explicatione, haudquaquam discrepare. Vale frater dilectissime. Tiguri, Tricesimo Augusti, Anno Dom. M.D.XLIX.

Fidelibus Christi Ministris, Tigurinae Ecclesiae, Bernensis, Basiliensis, Schaffusianae, Curiensis et totius Reticae, Sangallensis, Biellensis, Milhousinae, Neocomensis, Pastoribus, Symmistis, et fratribus integerrimis et vere colendis.

Iam elapsi sunt anni quatuor, venerandi fratres, quum in lucem prodiit de Sacramentis confessionis nostrae summa, qua tandem infaustas contentiones, quae nimis dia pios et doctos viros exercuerant, prorsus extinctum iri putavimus. Et certe in illa brevitate complexi eramus, quod ad sedandas bonas mentes sufficeret; resque ipsa ostendit gravibus et cordatis viris non modo placuisse nostrum consilium, sed rem quoque ipsam esse probatam. Quod si in quibusdam maior fuit perti-nacia vel etiam, ut in rebus turbatis fieri solet, altius infixa suspicio, quam ut in eundem statim consensum nobiscum descenderent, silentio tamen suo testati sunt nihil sibi videri melius, quam pacem et tranquillitatem colere. Interea indocti quidam homines et turbulenti, reliquis tacentibus, tantam clamandi licentiam sibi sumpserunt, ut ab eorum intemperie novum incendium, nisi obviam eatur, timendum sit. Quia vero et pauci sunt numero, et nulla subest virtus, quae fidem vel auctoritatem ipsis conciliet: imo confusa et insipida garrulitas non minus ridi-culos quam odiosos reddit: merito contemni poterant, nisi fingentes publicam se causam agere, licet nullius sint pretii, tamen falso praetextu deciperent multos rudes et imperitos. Sed dum videmus plurimum nocere et nostra patientia crescere in dies ipsozum audaciam, magna, ut arbitror, iustaque necessitas nos ad reclamandum cogit. Equidem quamvis eorum scripta volitent, quibus cruciantur boni, turbantur infirmi, im-probi ad rixandum armantur: aegre tamen et dolenter adductus sum, ut eorum staltitiam publice resellerem. Sed quia mihi cradelis sore videbar, nisi discussis illorum fallaciis bonos et simplices errore liberarem: non dubitavi eorum proterviae me libere opponere. Doctos etiam et graves viros, quorum nomen isti frivoli homines indigne obtendunt, sui officii monere volui, ne hanc petulantiam ultra grassari sinant. Praeterquam enim quod pios omnes dare operam convenit, ne longius serpat quod per has faces excitat Satan incendium, certe corum, de quibus loquor, magis quam nostra interest, importunum fervorem compesci, qui in commune multarum Ecclesiarum dedecus redundat. Indocti et temulenti homines dum Sacramentarium bellum instaurant, primis librorum paginis audacter iactant, pro tota Saxonia et vicinis regionibus se pugnare. Id dum a multis creditur, alios involvit pia reverentia, quam Saxonicis Reclesiis deferunt, alii eas derident, quod tam putidis indoctisque patronis utantur, alii nimiam sanioris numeri tolerantiam mirantur, impii vero et aperti Christi hostes summam ex mutua nostra concertatione, quasi Lanistae ex gladiatorio ludo, voluptatem capiunt. Quum igitur turpis dissimulatio sit, quae tot malis vagum et effraenem cursum permittit: viderint docti ac prudentes viri, an non suarum partium sit moderari caecos istos impetus, unde tantum damnum inferri Ecclesiae vident. Et quoniam omnes, qui non prorsus intractabiles sunt vel nondum se adeo insolenter iactarunt, placide ad sanam mentem redire cu-pio, imo ne quis praeclusam sibi poenitentiae ianuam queratur, unum duntaxat et quidem tacito nomine breviter attingam. Ille igitur quisquis est, postquam Thrasonice professus est se plus quam animosum esse fidei orthodoxae vindicem, magnos et insignes viros, quos ego amo et veneror, ipse pro suis praeceptoribus agnoscit, in operam subsidiariam advocat. En quibus auspiciis primarios Ecclesiae doctores nobiscum in certamen committat, nempe ut mali discipuli temeritatem, quasi milites post aciem ad ferendum subsidium locati, sequantur. Sed quod hostium genus illis oppugnandum assignat? Nomine quidem appellat Sacramentarios, rem vero sic definit: eos se aggredi, qui in Eucharistico pane et sanguine Christi praeter vacua signa nihil relinquunt. Si ita est, quiescat ipse tumultuarius et a seipso lectus bellator, locumque potius legitimis et idoneis ducibus cedat. Praeclarae sunt apud Helvetios Rhetosque Ecclesiae, quibus et nostra accedit. Ab his cordati saltem aliquot Duces et antesignani prodibunt, qui ingentes copias secum trahent, ut iustis opibus non minus strenue quam fideliter belli huius molem sus-Quis enim nostrum suam sacris symbolis veritatem non asserit? At vero dum ita praefatus non modo singulos enumerat, qui ab huius criminis suspicione longissime absunt, sed etium consensionis nostrae formulam in medium producit, ubi tam diserte repudiatur error ille: quid hac repugnantia impudentius vel magis praeposterum fingi potest? Nec vero causae nostrae desensionem aliunde opus est accersere, quandoquidem ipse paulo post verba nostra recitat, ubi palam fatemur vere in sacra Coena communicari fidelibus Christi corpus. Quid? ubi vera asseritur communicatio, an nihil praeter nudum et inane signum relinquitur? Restat illi miserum iciuni cavilli suffugium: nos de spirituali manducatione loqui. An igitur carnalem vellet? Sed non putat nos de vero corpore sentire. Quasi vero nos, sicut ipse et similes, phantasma corporis loco imaginemur. Nos vero quum sciamus unicum esse Christi corpus, quod semel in victimam nostrae com Deo reconciliationis oblatum est, illud ipsum asserimus nobis offerri in Coena: quia, ut nobiscum Christus partae salutis gratiam communicet, ante nostrum fieri oportet, et vivificam nobis esse Christi carnem, quia ex ea spiritualem vitam hauriamus. His enim verbis aperte usi sumus in consensus nostri summa, cuius ipse partes quasdam citans hoc praecipuum caput improbe et perfide dissimulat. Quid? Ubi praefatus erat, se ad verbum relaturum, quae a nobis essent edita; quo iure coniuncta membra discerpere licuit, ne plena et suo contextu apta confessio sub oculos veniret? Hoc scilicet nonne est instar rabiosi canis obvium quemque lapidem arrodere? Verum alibi, et quidem paulo post, clara de signorum veritate, quam negari a nobis mentitur, testimonia ex nobis profert. Atque hic spargendis nebulis deditus homo vafritiem nobis obiectat, quod de spirituali manducatione prolixe concionando simplices laudamus. vero spiritualiter Christum manducare quis possit, quin et fidei virtute eum habeat in se manentem et in eius corpus coalescat et in ipso vivat: quod fieri rursum non potest, quin ipse Christus, ut semel in sa-crificium pro nobis oblatus est, se nobis fruendum exhibeat. Unde et carnem eius vivificam esse sequitur. Tam belle de erroris, quem oppugnat, specie praesatus, deinde ex opinionum dissidiis odium nobis conflare nititur. Proprium, inquit, haereticorum est, inter se dissentire. Ut ita esse fatear, rogo, quid ad nos? Respondet, quia secundum aliquos panis significat corpus, aliis symbolum est, aliis signum, aliis figura, aliis memoriale, aliis repraesentatio, aliis testimonium vel obsignatio communionis, aliis memoria carnis pro nobis traditae, aliis testificatio,

quae spiritualem gratiam figurat, aliis communio in corpore. Quis eum praevaricari non putet? Neque enim consensus noster laudari melius poterat, quam formis loquendi ita probe consentaneis. Ac ne obscurior poterat, quam formus requendi ha prone consentancis. Ac ne obscurior forte esset simplex verborum descriptio, homo ingeniosus in tabula repugnantiam hanc pinxit. Porro dum videt magis in verbis discrepare Matthaeum a Paulo, Marcum a Luca, quorum alii calicem vocant sanguinem testamenti, alii testamentum in sanguine, ut nodum hunc expediat, non in verbis solum, sed in sensu quoque dissidere nos obtendit. Quid? Signum, significatio, figura, symbolum, repraesentatio contrarium seasum efficiunt? quae sic inter se cohaerent, ut ex unoquoque reliqua omnia gignantur. En cur turbulentus homo ex placida sua et umbratili curiste tala izman insulatur, quae incendio totam Europam conviniant quiete tela ignea iaculetur, quae incendio totam Europam corripiant. Sed quid de se tandem suisque sodalibus respondebit? Nunc clara per se esse contendit verba Christi, nec ulla interpretatione egere, panem esse corpus: mox autem tropum subesse non negat. Mihi vero necesse non est quaerere, quibuscum hic phreneticus confligat, qui seipsum tam recte elidit. Sed tropum saltem nominet, quem non excusare dicit, quominus panis proprie sit corpus. Certe quisquis erit tropus, a litera deflectet. lam vero deprehensus tenetur. Nam quum opinionem suam proferens a multis, quos vocat haereticos, dissentiat, sequetur unum ex haereticis esse. Nisi forte publico omnium consensu sanctificatum esse tropum suum ostendet, et eum quidem anonymon, ut solus immunis sit a sinistra nota. Quanquam eum caute subticuit, ne de re incognita iu-dicium ferretur. Adde quod alibi quosdam nostrum idem verbis sonare fatetur. quod in recta fide sinceros, sed non idem sentire. Ubinam ergo reperietur illa verborum dissonantia, quae sola facit haereticos etiam qui ideo different a reliquis, ne erroribus subscribant? Pudendum sane est, fervorem, qui in iuvene tolerabilis non foret, adeo non esse aetate mitigatum, ut homo senex vel pueris ridendum se propinet. Neque tamen dissimulo eum postea diversas sententias colligere, quae etsi non male conveniunt, maiorem repugnantiae speciem praebent. Atqui primum, si ab unoquoque obiter quid dictum est, calumniose id arripit, acsi plena esset definitio. Deinde quum ringulis et sus sit dicendi ratio et libertas esse debeat, inique, ne dicam tyrannice, omnibus praescribit, ut necesse sit non modo idem dicere, sed etiam eodem modo. Dixit aliquis mysticum corpus hic notari. Nonne idem Augustinus? Imo an non idem Paulus, quum tradit nos omnes unum esse panem? Dixit alius celebrem esse redemptionis partae memoriam. Nempe sicut ex eodem Paulo et communi omnium magistro filio Dei audimus, hunc sacrae Coenae esse finem, ut solennis illic sit mortis eius praedicatio. Hinc Tragoediam nemo, nisi tragicus aliquis Orestes, movere debuerat. Tantum abest, ut sacrae inter Deum et homines reconciliationis minister, nuntius et interpres excusabilis sit, dum materiam turbandi hinc venatur. Porro, ut discordias aliquamdia fuisse demus, quia res non statim ab initio dilucide explicari poterat: an pium vel humanum erat, vulnus, quod cicatricem obduxit, de integro scindere? Ne qua varietas distrahat pios lectores: ecce consensus noster interponitur. Videt hic bonus zelotes quos-cunque vocat Sacramentarios idem sentire et loqui. Nec vero, si superstites hodie essefit optimi et eximii Christi servi Zuinglius et Oecolampadius, verbulum in ea sententia mutarent. Nam et felicis memoriae vir Martinus Bucerus, quum eum legisset, scriptis ad me literis pro sua pietate gratulatus est toti Ecclesiae, cui pro maligno suo livore, quantopere invideat hic bonus arbiter vel censor, eius obtrectato satis testatur. Ego vero, non ut retaliem eius calumniam, sed ut pro insulso eius probro verum dictum regeram, sic excipio. Proprium diaboli est calumniari, unde et nomen habet. Proprium eiusdem est luci tenebras obducere. Proprium denique eiusdem, quia discordiarum pater est, pacem turbare et lacerare fidei unitatem. Haec omnia quum in isto nostro censore palam cernantur, quo loco habendus sit, mihi non est necesse dicere, quia nemini obscurum est. Caeterum quia non minore studio tum ad tuendam veritatis causam tum ad fovendam pacem incumbere nos decet, quam utriusque eversionem molitur Satan: aliquid hac in re tentandum esse duxi, integerrimi et vere observandi fratres: si forte mitescant qui hactenus fuerunt duriores, vel saltem ut ad domanda eiusmodi cerebrosa capita pii, graves et moderati doctores instructi sint. Atque haec mihi visa est optima ratio: quia et quorundam cavillis obnoxia est summa prioris scripti nostri brevitas, nec dubitationes altius multorum animis infixas penitus revellit, ne quis scrupulus maneret, plenius aliquanto mentem nostram exprimere, ut eadem sit confessio pluribus verbis luculentior. Exprobrat nobis ille, de quo iam nimis multa, tam confusum esse inter nos opinionum chaos, ut nemo alterum intelligat. Atqui ego sic vestra omnium sensa mihi tenere videor, ut nihil aliud a me hic positum fuisse confidam, quam quod singuli vestrum scripturi essent. Non enim dictandi vel praecundi partes mihi arrogo, sed hac lege meum obsequium defero, ut arbitrii vestri sit statuere quidnam expediat. Quod eo meliore fiducia aggressus sum, quia et ego antehac sum expertus, et vos claro documento testatum fecistis, similem laborem libere pia sedulitate a me susceptum vobis probari. Valete optimi et semper colendi fratres. Dominus vobis adsit, vos gubernet suo Spiritu, vetrisque laboribus benedicat. Salutant vos reverenter collegae mei. Genevae 13. Cal. Decembris, M.D.L.IV.

Ioannes Calvinus vester.

### CONSENSIONIS CAPITUM EXPOSITIO.

Quum piis omnibus sanoque et recto iudicio praeditis tam odiosa pridem esset molestaque, quae bac nostra actate mota fuerat de Sacramentis contentio, quam infoeliciter ab ea prosperum Evangelii cursum tardari videbant: non modo commoda aliqua ratione vel sepultam esse vel compositam semper optarunt, sed in ea quoque sedanda a quibusdam non parum laboris positum est. ex voto non protinus successit, in ca tarditate, quam difficile sit ignem Satanae artificio semel accensum restingui, triste documentum apparuit. Huc quidem usque profectum est, ut sedato nonnibil fervore ad docendum magis quam ad pugnandum utraque pars intenta foret. Sed quia adhuc ex sopitis carbonibus subinde micabant scintillae, a quibus novum incendium rursus timendum erat: quod optimum putavimus remedium nos Tigurinae et Genevensis Ecclesiae pastores, adhibito etiam optimo fratre nostro Farello, afferre conati sumus, ne qua in posterum residua maneret discordiae materia. Breve compendium edidimus, quod nostram de Sacramentis doctrinam ita testatur, ut communem aliorum pastorum consensum, qui purum Evangelium apud Helvetios Rhetosque sequuntur, contineat. Hoc testimonio in publicum edito doctis et moderatis hominibus plane satisfactum esse nobis persuasimus, neminem certe putavimus ita morosum, quin placatus quiesceret. Nam ut postea videbimus, dilacida illic constat omnium rerum, de quibus antchac certatum est, definitio, quae nullum sinistrae suspicioni locum relinquat. Et singulari Dei beneficio factum est, ut

magna in parte ex spe votoque nostro successerit. Ecce autem, rebus tranquillis, surgunt importuni quidam homines, et quasi discordiis pascuntur, ad arma denuo conclamant. Nec vero est, quod sancti zeli praetextu excusent suam intemperiem. Satis inter nos convenit, veritatis iactura minime redimendam esse pacem. Ac proinde satius esse fateor, caelum terrae misceri, quam deseri sanae doctrinae patrocinium. Si quis sophisticis ambagibus, quae contrarias doctrinas fucando conciliant, strenue se cordateque opponat, non reprehendo. Quin potius hanc mihi laudem iure meo vendico, vix aliam quenquam esse, cui magis placeat ingenua veritatis confessio. Quare facessant inanes isti praetextus, saepe, ne iaccat sanae doctrinae defensio, excitandas esse turbas. Nam primum nihil in hac causa obscure vel perplexe a nobis dictum, nihil astute celatum, nihil denique omissum de tota rei summa ostendam; deinde nibil minus nobis propositum fuit; quam liberum veritatis cursum abrumpere. potius hoc summae curae fuit, quomodo placide et sine offensa, quod utile cognitu est in hac re, et tradi et legi posset. ne verbis ultro citroque ambigue certemus: hoc tantum a lectoribus postulo, ut, quod solidis et claris rationibus probatum ante oculos ponam, recipiant.

Principio, ubi de Sacramentis agitur, negari non potest, quin praecipue consideranda sit Domini institutio, eiusque finis. et vis Sacramentorum et usus optime cognoscitur: ut errare nequeat, quisquis buc mentem dirigit, quo Dominus ipse nos vocat. Quorsum vero instituta sint Sacramenta, recte a nobis traditum, vel iniquissimi quique fateri cogentur: nempe ut nos ad Christi communionem deducant. Considentius etiam loquar, neminem corum, qui nobis obtrectant, unquam aliquid protulisse in medium, quod hanc partem magis diserte exprimeret. Si illis cordi est Sacramentorum dignitas: quid, obsecro, ad eam ornandam aeque magnificum, quam dum adminicula et media vocantur, quibus vel inseramur in corpus Christi vel insiti magis ac magis coalescamus, donec solide nos secum uniat in caelesti vita? si salutem nostram Sacramentis adiutam cupiunt: quid aptius cogitari potest, quam ut ad ipsum vitae fontem deducti vitam hauriamus ex Dei filio? Ergo sive utilitas nostra spectatur, sive dignitas et reverentia, quam Sacramentis deferri par est, finem et causam, cur instituta sunt, luculente exposuimus. Certe quod Paulus ventosis doctoribus obiicit, (Col. 2.) qui animas infructuosis speculationibus inslant, non aedissicant, ipsos non tenere caput, longe a nobis alienum est, qui et ad Christum referimus omnia, et in ipso colligimus, et sub ipso ordinamus, et ab ipso totam vim Sacramentorum asserimus defluere. Nunc meliorem docendi regulam praescribant morosi isti censores, quam quae a Paulo tradita est. Si illis displicet ad symmetriam illam inter caput et membra Ecclesiae, quam tantopere laudat Paulus ipse, et a qua solidam doctrinae persectionem aestimat, Sacramenta aptari.

Bene igitur habet, quod de Sacramentis verba facturi optimo et maxime apposito exordio usi sumus, et finem eorum descripsimus, quem acqui omnes et moderati lectores sine contreversia probabunt. Iam in usu legitimo duo cavenda sunt vitia. Nam st plus acquo extollitur corum dignitas, facile obrepit superstitio; sin vero de vi corum fructuque frigide vel minus splendide disseritur, mox profanus contemptus erumpit. Si media a nobis servata est ratio; quis non obstinatos veritatis hostes esse dicat, qui maligne sanctum consensum arrodere malunt, quam vel comiter amplecti vel saltem silentio probare? Neque enim, ut in verba nostra iurent, postulamus; quiescant modo et recte loquentibus non obstrepant. Obtendunt quidem, quia Sacramentis vim suam non tribuimus, se nobiscum ideo contendere. Sed ubi ad rem ventum est, alii nihil praeter convicia proferunt et caecos tumultus, alii quasi fastidiose uno verbo damuant quod nunquam legerunt. Atqui inconsiderate eos rixari, ex re ipsa perspicuum est. Quanta vehementia causam hanc egerit Lutherus, cuius imitatores videri cupiunt isti, plus satis omnibus notum est. Scio, quam multa hyperbolice ei in contentione excidant; sed quoties piis et integris iudicibus maxime plausibilem volchat causam suam reddere, qua de re professus est se habere certamen? Nempe, quod ferre non posset, Sacramenta externas tantum confessionis notas censeri, non etiam divinae erga nos gratiae tesseras ac symbola; deinde quod indignum statueret, vacuis et inanibus figuris conferri, quum in illis vere testetur Deus, quod figurat, et simul arcana virtute praestet atque impleat, quod testatur. Iurene an iniuria tantopere exarserit, in praesentia non disputo. Mihi enim sufficit, quum in hac causa exagitanda minime fuerit remissus, dum serio agendum est, ubi consistat non invenire: nisi quod obtendit hunc sibi totius disputationis esse statum. Et certe, ut, omissa mentione hominis, cuius ut memoriam reverenter colo, ita honori cupio consultum esse, de re simpliciter pronuntiem: hoc praetextu sublato, effugere nequeunt quicunque litem nobis intentant, quin probis omnibus et sanis odiosa sit eorum morositas. Itaque haec eadem subinde in corum ore resonat cantilena. Quod si hacc non deliniendis simplicium auribus, sed ingenue testantur; dum nos ex altera parte fateri audiunt, Sacramenta neque inanes esse figuras neque externa tantum pietatis insignia, sed promissionum Dei sigilla, testimonia spiritualis gratiae ad fidem fovendam et confirmandam, item organa esse quibus efficaciter agit Deus in suis electis, ideoque, licet a rebus signatis distincta sint signa, non tamen disiungi nec separari, data esse ut, quod verbo suo pollicitus est Deus, sanciant et confirment, ac praesertim arcanam quae nobis cum Christo est communicationem obsignent: certe nihil restat causae, cur nos reiiciant in hostium numerum.

Quid enim? Quam ubique, sicut nuper dixi, clament sibi non aliud esse propositum, nisi ut valeat haec doctrina, Sacramentis Denm uti tangnam adminiculis ad fidem fovendam et augendam, inculptas illis esse aeternae salutis promissiones, ut cas conscientiis nostris offerant, nequo vacua rebus esse signa, quia Deus illis Spiritus sui efficaciam coniungat: his omnibus concessis, quid iam obstat, quaeso, quominus manum libenter porrigant? Et ne drivata singulorum scripta evolvere et excutere necesso sit: in consensu nostro reperient lectores quidquid continet edita Rutisbonae confessio, quam Augustanam vocant; modo ne crucis metu ad captandam Papistarum gratiam slectatur. Verba sunt: in sacra Coena cum pane et vino vere dari Christi corpus et sauguinem. Absit vero, ut nos vel Coenae symbolo auferamas suam veritatem vel pias animas tanto beneficio privemus. Dicimus ergo, ne sensus nostros frustrentur panis et vinum, externae corum figurae verum effectum esse coniunctum, ut corpus et sanguinem Christi illic recipiant fideles. Imo quia consilium nostrum erat, dubitationem omnem eximere piis lectoribus, quae illic tautum breviter perstricta erapt, conati sumus fusius et dilucidius explicare.

Quaeritur, quaenam Sacramentorum efficacia sit, quis usus, quod officium. Respondet scriptum nostram, quum tota fidelium salus a spirituali, quam habent cum silio Dei, communicatione pendeat, eius testificandae causa, tam Evangelii quam Sacramentorum usum esse mandatum, Observent lectores Evangelio coniungi Sacramenta, ut candem in solutis nostrae capito utilitatem nobis afferant. Unde sequitur, quae de illo affirmat Paulus, (Rom. 1. 2 Cor. 7.) licero pen nos ad haec transferri. Itaque non negamus, partem esse illius virtutis, quam Dens in salutem nostram exerit, et ministerium postrae cum Deo reconciliationis in illis quoque contineri. Quando enim illud Augustini libenter nos amplecti omnes semper professi sumus: Sacramentum scilicet quasi visibile esse verbum; sine controversia agnoscimus, utroque similiter adminiculo salutem nostram promoveri. Iam si quaeritun, qualis ista sh communicatio, sic peulo ante a nobis erat descripta; ut sictitia et umbratilis dici nequeat: nempe (quod etiam est proprium fidei munus ac perpetuum) coalescere nos oportere in Christi corpus, ut gratiae suae effectus in nobis compleat: quin non aliter vitam in nos suam diffundit, nisi dum caput nostrum est, ex quo totum corpus compactum et connexum per omnem iuncturam subministrationis secundum operationem in mensura cuiusque membri augmentum corporis faciat. Sequitur deinde clarior illa, quam nuper attigi, explicatio, quamvis sacramenta notae sint ac tesserae Christianae professionis sive societatis, item ad gratiarum actionem incitamenta, pietatis denique exercitia et syngraphae ad Dei cultum nos obligantes: esse temen hunc finem praecipuum inter alios, ut per ea Dominus suam gratiam nobis testetur, repraesentet atque obsignet: secundo non esse nuda

spectacula, quae oculis nostris ingerantur, sed ilic repraesentari spirituales gratias, quarum effectum fideles animae percipiunt. Verba enim sunt: quum vera sint quae Deus nobis gratiae suae dedit testimonia et sigilla, vere proculdobio ipsum intus praestare sno Spiritu quidquid figurant Sacramenta: hoc est ut potiamur Christo bonorum omnium fonte, tam ut beneficio mortis eius reconciliemur Deo, Spiritu renovemur in vitae sanctitatem, iustitiam denique et salutem consequamur. Quibus sublicimus continuo post, nos inter signa et res signatas distinguendo, non tamen disiungere a signis veritatem, quin fateamur, quicunquo obtatas illic promissiones fide amplectuntur, Christum spiritualiter com omnibus suis donis recipere. Si mihi cum Papistis esset negotium, collectis Scripturae ac veterum testimoniis accuratius ostenderem, nihil vel a Deo proditum vel ab Ecclesia unquam creditum fuisse de Sacramentis, quod non breviter complexi símus. Homines autem, quibus solenne est assidue clamitare verbum Domini, verbum Domini, mirum est nisi de bac re litem amplius movere pudeat. Nam quum nihil absurdius sit quam Sacramenta efferri supra verbum, cuius appendices sunt ac sigilla, nihil verbo congruere reperient, quod non Sacramentis quoque demus. Denique si unicum agnoscunt salutis nostrae auctorem Deum, qui Sacramentis plus dari postulant, quam ut arcanae illius gratiae media pro infirmitatis nostrae captu sint et organa? A contemptu porro ea satis superque hoc unum vendicat, non modo bonorum omaium, quae nobis semel in Christo exhibuit Deus et nos quotidie percipimus, esse tesseras, sed externae estom repraesentationi conjunctam esse Spiritus efficaciam, ne inanes sint picturas.

Iam vero quam solicite ex altera parte cavenda sit superstitio, non modo aetatum omnium experientia docet, sed unumquemque nostrum propria ruditas convincit. Nam ut in terrani Bobis proclive est ingenium, sponte nos ad se plus satis externa elementa rapiunt, quamvis non hyperbolice ornentur. Ubi vero accedit immodica commendatio, vix se a pravo et vitioso reverentiae expessu continet centesimus quisque. Ita et illis perperam affingitur salutis fiducia et, quod unius Dei proprium erat, indigne ad illa transfertur. Qua in re plusquam caeca est istorum, qui mobis obtrectant, pervieacia. Nam quum adversus Papistas vociferari cogantur, ne quis ipsos nobis putet subscribere, rem ipsam clare definire non audent: imo we ad rectam moderationem descendant, seipsos data opera impediunt et suspensos relinquunt lectores. Ac ne frustra conqueri videar, brevi explicatione, quam nihil sit in scripto nostro dignum reprehensione, nunc patefaciam. Ut superstitioni obviam iremus, primo loco diximus stulte eos facere, qui ad nuda tantum signa ac non potius ad promissiones illis annexas respiciunt. Quibus verbis nibil aliud voluimus, quam quod omnium consensu vere et scite Augustinus (Homil. in Ioan. 80.) docet, tum demum ex elementis Sacramenta extare, dum verbum accedit,

non quia profertur, sed quia croditur. Atque hanc esse causam, cur mundos pronunciet Apostolos Christus propter verbum, quod ab ipso audierant, non propter Baptismum, quo loti erant. Nam si visibiles figurae, quae pro Sacramentis ingeruntur sine verbo, non tantum iciuna sunt et mortua clementa, sed noxiae praestigize: quid aliud est Sacramenti intuitus, ubi promissio non attenditur, nisi mera illusio? Certe si quis oculos tantum illuc afferat clausis auribus, nihil a profanis gentium mysteriis different. Nam etsi ex vetustis gentium ritibus plurimos a sanctis patribus fatemur originem habuisse, quia tamen vacui doctrina nihil purae sidei retinebant, degeneres et corruptos merito fuisse dicimus. omnino sie res habet: nisi promissione condiatur signum, per se lasipidum, nihil proderit. Quid enim aget mortalis homo et terrenus aquam fundendo in corum capita, quos baptizat, nisi e sublimi pronunciet Christus, se animas sanguine suo abluere et Spirita renovare? Quid totus coetus piorum pauxillum vini et panis gustando, nisi e caelo vox illa personet, Christi carnem spiritualem esse cibum, et sanguinem vere esse potum? Vere itaque concludimus aquae, panis et vini materia nos Christi ac spiritualium eius donorum nequaquam fieri, compotes, sed promissione ad ipsum nos deduci, ut so nostrum faciat fideque in nobis habitans impleat quicquid signis promittitur ae offertur. Quid in hac re quisquam improbet, non video: nisi forte sacris signis honorificum esse putet, lusorias sine fide actiones censeri.

Hac occasione merito iterum pias mentes ad Christum reducimus, ne quid aliunde petant corum bonorum vel sperent, quorum tessera illis ac pignus in signis proponitur. Atque hoc modo sequimur quam Deus regulam Mosi praescripsit: ut omnia exigeret formaretque ad exemplar, quod ci in monte ostenderat. Hunc enim locum non abs re Stephanus in Actis et Apostolus in epistota ad Hebraeos notant. Atqui ut olim crassi inter Iudeeos erroris corrigendi haec optima fuit ratio, ne scilicet in visibili tabernaculo et pecudum victimis subsisterent, Christum ad quem suspicerent illis ante oculos statui: ita hodie ad spiritualem illum archetypum nos esse intentos decet, ne inanibus spectaculis frustra ludamur. Et certe Dominus Sacramenta instituens minime impedimenta circumdedit, quae nos detineant in mundo, sed scalas potius erexit, per quas sursum ad caelos conscendere liceat: quia nec alibi quaerendus est Christus, nec alibi etiam quam in eo solo quiescendum. Quid enim, obsecto? An idea pro nobis mortuus est Christus ac resurrexit, ut nos ad mortua elementa ablegans salutis causa et materia nobis esse desineret? Imo adiumenta ad se quaerendum nobis porrexit, ut suo loco maneret.

Sequitur altera plus satis tritae et tamen non parum noxiae superstitionis correctio: ubi monemus, si quid per Sacramenta nobis confertur, id non fieri propria eorum virtute, sed quatenus Domino Spiritus sui virtutem in illis exercre placet. Nam

se hamanum ingenium continere nequit, quin vel includat Dei virtutem signis vel signa ipsa in Dei locum substituat. Ita fit, ut virtutis suae laude spolietur ipse Deus, dum mortuis creaturis acceptum ferunt homines, quod eius proprium est. Haec doctrinae nostrae summa est, quam dilucidis et minime ambiguis verbis testamur, Deum solum peragere, quicquid ex Sacramentis consequimur, et quidem arcana sua et intrinseca, ut loquuntur, virtute. Caeterum ne quis obiiceret, signis quoque suas esse partes, ne frustra data sint : mature illic occurrimus, sie Denm illorum uti ministerio, ut neque vim ipsis suam infundat nee quicquam deroget Spiritus sui efficaciae. Quid etiam hic requirent boni viri? Deum per Sacramenta agere volunt? Hoc docemus. Velunt in ipsis fidem nostram exerceri, foveri, adiuvari, confirmari? Idem asserimus. Volunt Spiritus sancti virtutem in illis extare, ut electis Dei in salutem prosint? Idem nos quoque concedimus. In eo vertitur quaestionis status: soline Deo in solidum adscribere conveniat omnes salutis nostrae partes, an eius landis pertem ipse ad Sacramenta derivet, dum illis utitur. Quis nisi is omn verecundiae expers de hoc capite contendere audeat? Ac nostrae quidem doctrinae Paulum citamus testem, qui ministros nibil esse et plantando ac rigando nibil agere pronunciat, si quis ipsos a Deo separet, qui solus dat incrementum. perspicere cuivis promptum est, modo maneat Deo quod suum est, nos Sacramentis nibil detrahere. Certe quam magnifice alibi verbi praedicationem extollat Paulus, satis notum est. Qui fit ergent nunc fere in nihilum cam redigat? nizi quia, ubi ad Dei comparationem venitur, illum unicum bonorum omnium agnosci auctorem aequum est, qui sic libere utatur creaturis, ut suo arbitrio per illas. quatenus visum est, agat. Nec vero terrenis elementis fit iniuria, si Dei spoliis non ornantur.

Quod autem subiicimus ex Augustino, unum esse Christum qui intus baptizat, item unum enudem esse, qui nos in Coena facit sui participes: utriusque mysterii praestantiam summopere commendat. Nam hine colligimus, non humanas esse actiones, quarum auctor est Filius Dei, quibes praesidet, in quibus tanquam exerta e caelo manu, virtutem suam profert. Deinde nibil utilius est, quam ab hominis mortalis terrenique elementi intuitu abstrahi sensus nostros, ut Christum velut praesentem fides nostra aspiciat. Quan quam et boc rursum ad ius suum Christo vendicandum spectat, ne eum patemus externum ministerium hominibus ita mandare, ut spiritualis effectus laudem illis resignet. In quem sensum Augustinus (Hom. 5. et 6. in Ioan.) pluribus disputat, Baptismum efficaciae et potestatis non nisi in Christum unum competere. Et quid opus est humano testimonio, quom vex illa Spiritus, quae in ore Baptistae (Ioan. 1.) clare sonuit, aures nostras assidue percellere debeat? Hie est qui baptizat in Spiritu, siquidem eum hoc clogio ab omnibus ministris discerni constat, ut schimus solum

ipsum intus praestare, quod homines visibili signo testantur. probe alibi Augustinus (Quaestionum veter. lib. 3. c. 84.) exponit his verbis. Quemodo ergo et Moses sanctificat et Dominus? Non enim Moses pro Domino, sed Moses visibilibus Sacramentis per ministerium suum: Dominus autem invisibili gratia per Spiritum sanctum, ubi est totus fructus etiam visibilium Sacramentorum. Nam sinė ista sanctificatione invisibilis gratiae visibilia Sacramenta quid prosunt? Nec vero aliter conciliari poterunt scripturae loci, qui videntur in specie discrepare: Cuius generis sunt, quos illic notavimus, Spiritum sanctum esse sigillum, quo nobis sancitur futurae baereditatis fides: et Sacramenta etiam sigilla esse. Nihilo enim magis consentaneum est, pari gradu locari, quam ad signa transferri, quod non nisi in Spiritum competit. Una igitur solutio est in illo vulgari dicto, superioris et subalterni nullam esse repugnantiam. Nam si quis contendat non obsignari mortuis signis salutem nostram, quia hoc proprium est Spiritus sancti munus, quaero quid responsuri sint isti censores, quibus non plane arridet consensus noster? nisi hoc ipsum quod asserimus: quod mediis inferioribus utitur Deus, minimo id obstare quin Spiritus sui virtate fidem nostram solus inchoet ac perficiat.

Quod dicimus, non ornibus promiscue, sed electis Dei tantum, ad quos interior et efficax Spiritus operatio pervenit, prodesse signa, clarius est quam ut longa refutatione indigeat. quis omnibus communem facere velit effectum, praeterquam quod Scripturae testimonio refellitur tale commentum, experientia etiam reclamat. Ergo sicuti per se externa vox hominis in corda minime penetrat, sed ex multis auditoribus soli ad Christum veniunt qui trabuntur intus a Patre: iuxta illud Iesaiae, non alios praedicationi credere nisi quibus revelatum est Dei brachium: ita penes liberum et gratuitum eiusdem Dei arbitrium est, dare quibus voluerit, ut in signorum usu proficiant. Nec vero dum ita loquimur, quicquam mutari intelligimus in Sacramentorum natura, quin sua illis maneat integritas. Neque enim Augustinus, (Tract. in Ioan. 26.) dum ad corpus Ecclesiae, quod in praedestinatis, qui iam ex parte iustificati sunt et adhue iustificantur et olim glorificandi sunt, restringit sacrae Coenae effectum, eius vim, si ipsa per se aestimetur, erga reprobos evacuat vel minuit: sed tantum eins fructum peraeque omnibus communem esse negat. Quando vero reprobis non nisi sua incredulitas obstaculo est, quominus Christo potiantur, in ipsis quoque tota colpa residet. Denique neminem frustratur signi repraesentatio, nisi qui ultro et maligne seipsum privat. Verissimum enim est tantum quemque fructus ex signis referre, quantum fidei vase percipiet. Ac merito Sorbonicum illud figmentum repudiamus, novae legis Sacramenta omnibus prodesse, qui modo obicem non ponat peccati mortalis. Nam virtutem illis affingere, quam externes tantum usus instar canalis in animas infundat, plane insipida superstitio est. Quod si fidem mediam intercedere oportet, nemo sanus negabit, eundem Deum, qui his subsidiis infirmitatem nostram levat, fidem etiam dare, quae idoneis fulturis subnixa ad Christum conscendat, ut eius gratiis potiatur. Et certe extra controversiam esse hoc debet: sicuti lucere solem et suos e caelo radios emittere non sufficeret, nisi prius dati nobis essent oculi, qui luce eius fruantur, ita Dominum frustra externis signis illucescere, nisi nos eculatos reddat. Imo sicuti solis calor vivum et animatum corpus vegetans, in cadavere foetorem excitat, ita Sacramenta, ubi non adest fidei Spiritus, mortiferum potius

quam vitalem odorem spirare certum est.

Caeterum ne quis ideo vel quidquam decedere Sacramentorum virtuti vel hominum incredulitate et malitia infirmari Dei veritatem putaret, diligenter nos cavisse existimo, dum integra nihilominus diximus manere signa indignisque Dei gratiam offerre nec vim promissionum labefactari, licet non recipiant increduli quod offertur. De ministris hic non agitur, de quibus stulte olim dubitatum est, an corum perfidia vel alia quaevis indignitas Sacramenta vitiet. Nobis autem sanctior est Dei institutio, quam ut eius vis ab ho-Sit igitur aut Iudas aut Epicureus quis piam minibus pendeat. sacrorum omnium contemptor, Baptismi vel sacrae Coenae minister. Non secus et lavacrum regenerationis et spirituale carnis et sanguinis Christi alimentum fidelibus per eius manum a Domino conferri statuimus, quam si Angelus de caelo descenderet. Non quod communi Ecclesiae incuria vel conniventia foveri deceat vitiosos ministros, et qui sacrum locum impura vita contaminant: quin potius tam publice quam privatim danda opera est, ut talibus linquinamentis Dei sanctuarium purgetur, si fieri potest. Verum si quos prorsus impios ad honorem obrepere contingat, vel ambitiesus quorundam favor impediat, ne in ordinem cogantur dissoluti, vel protinus, ut optandum foret, abdicentur: quantumvis detestabilis sit eorum indignitas, Sacramentis nibil derogat: quando non nisi a seipso sumit Christus quod illic nobis largitur, a ministris autem non haurit vel derivat. Itaque quod intentionem consecrantis necessario requirunt Papistae, perversum et exitiale figmentum esse non dubitamus. Sed quum Dominus vere semper, quod figurat, tam per impios quam fideles ministros praestare sit paratus, nonnisi fide recipi fatemur, quod oblatum est; incredulos vero inanes dicimus vacuosque discedere. Neque tamen eorum vitio Sacramenti virtuti quidquam deperit. Aditum claudit et obserat incredulus, quominus in eius animam penetret Dei gratia. Negamus Dominum ideo manum suam retrahere: quin potius, ut sibi perpetuo constet ae immensa bonitate sua certet cum hominis malitia, vere quod respuitur offerre asserimus. Sed hacc duo longe inter se different, fidem Domino constare ad pracstandum quod signo demonstrat, et hominem, ut fruatur oblata gratia, locum promissioni dare, quia, ut quis recipiat quod datur, ante capacem esse oportet, sicuti scriptum est: Aperti es tuum et

implebo illud. Quare inscite quidam clamitant inanem et irritam fieri sacrae Coenae figuram, nisi tantundem in ea percipiant impii. quantum fideles. Si promiscue idem utrisque dari sentirent. facile subscriberem. Sed Christum absque fide recipi non minus portentum est, quam semen in igne germinare. Nam quo iure sibi permittunt, Christum a Spiritu suo divellere? quod nefarium esse sacrilegium ducimus. Recipi ab impiis Christum volunt. quibus ne guttam quidem concedunt Spiritus Christi. Quid hoc aliud est, quam veluti mortuum sepulchro includere? Atqui, dicet quispiam, reos non faceret Paulus corporis et sanguinis Domini qui indigne manducant, nisi fierent ipsi quoque Christi participes. Imo si pateret in eos Christo ingressus, omni ipsos reatu eximeret. Nunc vero, quia sacrae communicationis pignus, quod reverenter suscipere decebat, foede conculcant, non mirum si corporis et sanguinis censeantur rei. Nimis autem absurde imperiti homines reatu non putant teneri, nisi qui et manibus palpant et dentibus atterunt et deglutiunt Christi corpus. Iam vero secundum eos qualis ista erit receptio? Nam modum, quo Christus habitat in nobis. Paulus fidem esse pronunciat. Ergo sublata fide, tantum ad momentum recipi necesse erit, ut simul evanescat. Quanto rectius Augustinus, (Hom. in Ioan. 62.) ut homine probe in Scripturis exercitato dignum erat, non secus panem Domini Iudae datum esse docet, quo manciparetur diabolo, quam datum Paulo angelum Satanae, per quem perficeretur in Christo. Prius vero dixerat. (Homil. 89.) reliquos discipulos manducasse panem Dominum, Iudam vero panem Domini contra Dominum. Alibi quoque (Homil. 26.) celebre istud Christi dictum prudenter expendit, nunquam morituros qui manducaverint. Nempe, inquit, virtutem Sacramenti non tantum visibile Sacramentum; et quidem intus, non foris; qui corde manducant, non qui premunt dente. Unde tandem concludit, Sacramentum huius rei in mensa Dominica proponi, et id sumi quibusdam ad exitium, aliis ad vitam, rem ipsam, cuius signum est Coena. omaibus ad vitam cedere, nulli ad exitium, quicunque fuerit eius particeps. Ac no quis de eius scriptoris mente dubitet, quasdam sententias non pigebit altius repetere. Postquam dixerat panem hune interioris hominis quaerere esuriem, subiicit: Manna et Moses et Aaron et Phinees et multi alii manducarunt, qui placuerunt Domino nec mortai sunt. Quare? quia visibilem cibum spiritualiter intelligebant, spiritualiter esuriebant, spiritualiter gustabant, ut spiritualiter satiarentur. Nam et nos hodie accepimus visibilem eibum; sed aliud est Sacramentum, aliud virtus Sacramenti. Et paulo post: ac per hoc qui non manet in Christo, et in quo non manet Christus, proculdubio nec manducat spiritualiter carnem eius, nec billt eius sanguinem: licet carnaliter et visibiliter premat dentibus signum corporis et sanguinis: sed magis tantae rei Sacramentum sibi ad iudicium manducat et bibit, quia immundus praesumpsit ad Christi acceder Cacramenta. Vides ut profanis et

impuris nihil praeter visibilem signi sumptionem concedat. Dicit alicubi, (Lib. 5. de bapt. contra Donastist.) fateor, corpus Christi fuisse illis panem Coenae, quibus dicebat Paulus, Qui indigne sumit, judicium sibi edit et bibit, non discernens corpus Domini: nec idea nihil accepisse, quia male acceperint: sed quo sensu id velit accipi, plenius idem ipse alio loco (Lib. de civit. Dei 21. c. 28.) explicat. Nam ex professo definiendum suscipions, quomodo improbi et scelerati homines, qui fidem catholicam ore profitentur, Christi corpus manducent: et quidem adversus quorundam opinionem, qui non solo Sacramente eos edere, sed re ipsa fingebant: sed nec isti, inquit, dicendi sunt manducare corpus Christi, quoniam nec in membris computandi sunt Christi. Ut enim alia taccam: non possunt simul esse membra Christi et membra meritricis. Denigue ipse dicens. Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem, in me manet et ego in eo: estendit quid sit, non Sacramento tenus, sed revera Christi corpus edere. Hoc enim est in Christe manere, ut in ille meneat et Christas. Sie enim hoc dixit tanquam diceret, Qui non manet in me et in quo ego non maneo, non se dicat aut existimet manducare corpus meum vel sanguinem meum bibere. Desinant ergo imperiti homines pro Iuda litigare,

ne Christum sine Christo appetere videantur.

Quod deinde prosequimur, fidelibus spiritualium bonorum effectum quae figurant Sacramenta, extra corum usum constare, quando et quotidie verum esse experimur et probatur Scripturae testimoniis, mirum est si cui displiceat. Neque enim si martyribus carcere inclusis liberum non est externum signum sumere, ideo Christo carere dicentur, qui magnifice in illis triumphat. Nec ad Coenam quisquam rite accedet Christo prorsus vacuus: nec Cornelio deerat Baptismi veritas, qui ante aquae lotionem Spiritu sancto iam perfusus erat: sicuti nec Moses divinae unctionis expers, cuius signum ahis contukt, ipse nunquam accepit. quam eo minimo spectat hace doctrina, ut, signorum usu valere iusso, arcanis inspirationibus contenti simus. Neque enim, si Dominus interdum, ut suam virtutem nullis adminiculis obstrictam probet, omisso signo idem peragit, quod per signum repraesentat, ideo, quod in salutom nostram instituit, quasi supervacuum abiicere censebitur. Nobis vero multo minus id licebit, quorum fides verbo eiusque sigillis intenta esse debet. Vere enim ab Augustino scriptum est: (Lib. quaest. vet. test. 3.) Quamvis Dens absque signo visibili quos vult sanctificet, quisquis tamen signum contemnit, invisibili sanctificatione merito privari. Huic capiti affine est quod proxime addidimus, nempe quae ex Sacramentis percipitur utilitas, eam ad externae sumptionis tempus non debere restringi, ac si Dei gratiam codem secum momento adveherent. In quo si quis a nobis dissentit, tum regenerationis gratiam in multis acceleret necesse est, tum in reliquom vitae cursum subricet innumeros Baptismes. Effectum Baptismi, qui ad tempus hullus suit, videmus tandem

emergere. Aqua tinguntur multi ab utero matris, qui actatis progressu adeo se intus fuisse baptizatos non ostendunt, ut potius, extincto, quantum in se est, Dei Spiritu, Baptismum snum exinaniant. Eorum partem ad se Deus revocat, Qui ergo vitae novitatem signo tanquam capsula includet, non tam ornabit signum ipeum, quam Deo erit iniurius. Iam quum assidua usque ad mortem case debeat poenitentiae meditatio, ut in ca proficiant filii Dei. quis Baptismum impie mutilari non videt, si non ultra externam administrationem vis et eius fructus extenditur, qui ad totum vitae decursum patet? Imo nihil in sacra signa magis contumeliosum fingi potest, quam corum veritatem in praesenti tantum actione vigere. Hec ita accipio, quamvis statim praetereat visibilis figura, manere tamen quam testatur gratiam, neque momento cum oculari spectaculo evanescere. Neque enim corum superstitioni favere animus est, qui elementa panis et aquae, quasi post usum praesentem, cui destinata sunt, in ipsis baereat consecratio, perperam in templis asservant. Atque id diserte testari oportuit, ne spem aeternae salutis, quae nullis temporum inclinationibus obnoxia est, temporalibus signis quis affigat, ut non plus concipiat fides, quam intuitu cernit oculus.

Venio nunc ad quaestionem, ex qua exorti sunt tam violenti et duri conflictus: qualis in sacra Coena sit corporis et sanguinis Domini communicatio. Porro eius definitio non ante a nobis posita est, quam refutatum localis praesentiae figmentum et expositus verborum Christi sensus, de quibus antehac nimis contentiose certatum est. Sed quia nunc morosis et indoctis hominibus occurrere consilium est, qui praecipites ad caecum calumniandi impetum feruntur, vel probos et simplices sinistris illorum sermonibus imbutos placare, nunc ab illo tertio capite incipiam. Primum quidem fatemur, Christum, quod panis et vini symbolis figurat, vere praestare, ut animas nostras carnis suae esu et sanguinis potione alat. Facessat igitur putida illa calumnia, theatricem fore pompam, misi re ipsa praestet Dominus quod signo ostendit. Neque enim dicimus quidquam ostendi quod non vere detur. Iubet nos Domimus panem et vinum accipere: interea spirituale carnis suae et sanguinis alimentum se dare pronunciat. Huius rei non fallacem oculis proponi figuram dicimus, sed pignus nobis porrigi, cui res ipan et veritas coniuncta est: quod scilicet Christi carne et san-guine animae nostrae pascantur. Nec fidei nomen quidquam imaginarium notat, quasi tantum cogitatione vel memoria percipiant fideles quod promittitur; sed ne quis putet eo usque prostitui Christum, ut ipsum froantur increduli. Neque enim, dum Paulus Christum habitare docet in cordibus nostris per fidem, loco verae habitationis imaginationem supponit; sed quomodo tanti boni possessionem cernamus, admonet. Carnem ergo Christi sine ullis ambagibus fatemur esse vivificam, non tantum quia semel in ea nobis salus parte est, sed quia nunc, dum sacra unitate cum

Christo coalescimus, eadem illa caro vitam in nos spirat, vel, ut brevius dicam, quia arcana Spiritus virtute in Christi corpus insiti communem habemus cum ipso vitam. Nam ex abscondito Deitatis fonte in Christi carnem mirabiliter infusa est vita, ut inde ad nos flueret. Verum nt de caelestibus Dei mysteriis semper crassum aliquid concipient humanae mentes, hic rursus obviam îre talibus deliriis necesse fuit. Quo pertinet ista definitio a nobis posita: non perinde intelligi debere, qued de carnis Christi participatione dicimus, quasi fieret aliqua substantiae vel commixtio vel transfusio, sed quia ex carne semel in sacrificium oblata vitam bauriamus. Si cui displicet hace exceptio, primum dico aliquid sibi ex proprio cerebro commentum esse, quod et Scripturis nusquam proditum et fidei analogiae minime consentaneum est. Deinde nimis superbum esse dico; qui ex sensu temere concepto legem aliis praescribat. Misceri si volunt carnis Christi substantiam cum hominis anima: quot se absurdis involvent? Negant fas esse, tam sublime mysterium ad seculi rationem subduci vel immensam eius magnitudinem metiri ingenii nostri modulo. In quo illis plane assentior. Sed an eo usque trahenda est fidei modestia, ut totam religionem horrendis portentis deformet? Atqui hoc modo, ut quidque absurdissimum foret, ita maxime Christo congrueret eiusque doctrinae sacram unitatem, quae nobis est cum Christo, sensui earnis incomprehensibilem satemur esse. Quod nos sibi coniungens non modo vitam nobis suam instillat, sed unum quoque nobiscum efficitur, sicuti ipse unum est cum Patre, sublimius captu nostro mysterium esse concedimus, misi quatenus eius verbis retectum est. Sed an ideo protinus somniandum, in nos transfundi eius substantiam, ut sordibus nostris inquinetur? Quod se oculos claudero dicunt, ne curiosius inquirant, quod Dominus occultat, vanissimum esse hine convincitur, quod se ex Dei verbo doceri non sustinent. Haec certe fidei sobrietas est, non modo acquiescere in Dei nutu, neque plus sibi arripere, quam sacro eius ore patefactum sit, sed etiam ad Spiritum prophetiae sedulo attendere et sanam interpretationem mansueta docilitate amplecti. Quare temulenta in utroque pervicacia est, si quis vel se non contineat intra legitimas metas vel sanae intelligentiae lucem fastidiose respuat. Communicari nobis Christi corpus et sanguinem, nullus nostrum negat. Qualis autem sit corporis et sanguinis Domini communicatio, quaeritur. Carnalem isti palam et simpliciter asserere quomodo audeant, miror. Spiritualem cum dicimus, fremunt, quasi hac voce realem, ut vulgo loquuntur, tollamus. Nos vero, si reale pro vero accipiant et fallaci vel imaginario opponant, barbare loqui mallemus, quam pugnis materiam praebere. Scimus enim quam non deceant logomachiae Christi servos, sed quia hoc concedendo nihil apud eos proficitur, qui modis omnibus sunt implacabiles: placidis et moderatis hoc testatum volo, ita secundum nos spiritualem esse communicationis modum, ut re ipsa Christo fruamur. Hac modo ratione contenti simus, ultra quam neme nisi valde litigiosus insurget, vivificam nobis esse Christi carnem, quia ex ea spiritualem in animas nostras vitam Christus instillat: eam queque a nobis manducari, dum in corpus unum fide eum Christo coalescimus, ut noster factus nobiscum sua omnia communicet.

De locali praesentia miror si censores nostros non pudeat certamen movere. Sed quum Christi corpus negent locorum spatiis circumscribi, immensum esse volunt. Quid autem nos? Nempe in caelo quaerendum esse, quod, teste Scriptura, eum capit, donec in indicium apparent. Neque tamen est, cur nos ideo quisquam invidia gravet, ac si abesse a nobis fingamus membraque separemus a capite. Certe si Paulo dicere licuit, nos a Domino peregrinari, quamdiu sumus in mundo: eadem quoque ratione dicemus, quadam absentiae specie nos ab eo disiungi, quatenus scilicet a caelesti eius domicilio nunc distamus. Abest igitur Christus a nobis secondum corpus; Spiritu autem suo in nobis habitans, in caelum ad se ita nos attollit, ut vivificum carnis suae vigorem in nos transfundat, non secus ac vitali solis calore per radios vegetamur. Quod dicere solent, invisibilem nobiscum esse, perinde valet, acsi, forma eius in caelo reposita, substantiam carnis dicerent in terra residere. Atqui sensus pietatis clare dictat, non aliter vitam ex carne sua in nos stillare, quam dum, totus secundum corpus in caelo manens, ad nos sua virtute descendit. Lodem referri convenit, quae paulo post attexuimus: ista exceptione non tantum refelli quam Papistae commenti sunt transsubstantiationem, sed tam crassa omnia figmenta, quam futiles argutias, quae vel caelesti Christi gloriae derogant vel naturae humanae veritati minus sunt consentaneae. Haec quoque exceptio quam non de nihito addita fuerit, pluribus disserere nihil attinet. Alii ut immensum facient Christi corpus, corporis illi naturam eripiunt. Alii sub mortuo elemento includunt eius Deitatem. Verum si quis inscitia lapsus est, si alter fervore contentionis abreptus inconsiderate aliquid effativit, sepultum maneat. Homines ipsos non exagito neque insector, sicuti neque vexavimus quemquam in nostro scripto, sed ansam erroribus praecidere satis habuimus. Quis nobis succenseat, si Christo manere salvum oupimus et integrum quod ntrinsque naturae est, ne laceretur Mediator ille qui nos Deo coniungit? Immensitas, quam imaginantur in Christi carne, prodigiosum spectrum est, quod spem resurrectionis evertit. Nam ubi omnia effutiverint de caelestis vitae qualitate, semper illud Pauli obiiciam: expectare nos Christum e caelo, qui corpus nostrum humile transfigurabit, ut conforme reddat corpori suo glorioso. None quam sit absurdum singulis fidelium corporibus totum mundum impleri, quid attinet dicere? Sinant ergo homines isti nos modeste profiteri quod sanum et rectum est, ne corum intemperie coacti retegamus corum dedecera', quae melius latent. Neque ideo ferocius insultent, quod nominibus, ut dixi, parcentes nuda errorum refutatione contenti fuimus. Sed enim intolerabile esse ducunt, quod Christum negamus sub pane locandum vel cum pane copulandum. Quid igitur? An e solio suo eum detrahent, ut panis frustulo inclusus iaceat? Neque tamen, si quis dicat nobis sub pane offerri Christi corpus tanquam sub arrha, litem ea de re movebimus: nibilo scilicet magis, quam carnalem vel localem copulam solvendo, divortium signi a sua veritate facere conati sumus. Recipiant igitur fideles sub panis symbolo Christi corpus, quia verax est qui loquitur, ut ei minime conveniat, nos inanem tesseram porrigendo frustrari, modo ne qua localis fingatur inclusio vel carnalis infusio misceatur.

Restat verborum Domini expositio, in qua si quid est offensionis, pervicaciae suae imputent, quibus fixum est clamore solum et tumultu rem per se claram tenebris miscere. Quod panem vocavit Christus corpus suum, praecise verbum hoc urgent, nec figuram ullam admittunt. Atqui si proprie panis est corpus Christi, sequetur Christum ipsum non minus esse panem quam hominem. Adde quod si figurata non est haec locutio, perverse ipsi idem corpus sub pane, cum pane et in pane esse dicunt. Qued si tantam interpretandi crassitiem sibi indulgent: nobis cur hiscere non licebit? Quum in quaerendo verborum sensu discutimus. qualiter de Sacramentis loqui Scriptura soleat, audire non sustinent, quia semel dictum est, Hoc est corpus menm. Quid? An non etiam dictum est, Petra erat Christus? Et quo sensu, nisi quia idem erat spiritualis potus cum eo, quem hodie in calice libamus? Ne apertae rationi locum dare cogantur, res sacro nexu coniunctas sacrilega vesania discerpunt. Verum ut taceam haec omnia et dissimulem: quo tandem iure sibi permittant suum illud esse, in quo tantopere insistunt, in diversas loquendi formas resolvere? Quum velint panem esse Christum, cur postea transiliunt ad sua commenta, esse cum pane, in pane et sub pane? Unde istud illis magisterium, ut commenta sua non minus ab usu remota, quam inter se contraria futiliter vomentes, alios a sana intelligentia arceant? Si panis censeri corpus debet quia sic vocatur, non minus teste Paulo erit communicatio corporis. Imo si dicam Paulum clarius hoc loco exponere, quod subobscure a Christo dictum erat, quis sobrius mihi repugnabit? Dominus pronunciat panem esse suum Sequitur discipulus, cui certe propositum non est luci nebulas obducere, ac panem explicatius corporis communicationem esse docet. Hic si consentiant nobiscum, statim lis dirempta erit, quia in panis fractione nos quoque testamur communicari fidelibus corpus Christi. Placet illis verbum retinere. Agedum. cum apnd Lucam et Paulum Christus calicem vocet Testamentum in suo sanguine: quoties panem esse corpus et vinum sanguinem elamahunt, ego optimo iure vicissim regeram, esse Testamenta in corpore et sanguine. Desistant igitur indecti homines ab ea pertinacia, in qua, ne quid gravius dicam, contorti subinde et

perplexi haereant necesse est. Quia iustam disputationem nune suscipere operae pretium non est, unum hoc sumo. Panem ubi dixerunt esse corpus, fateri tamen simul coguntur signum esse corporis. Unde porro hoc se habere dicent, nisi ex Christi verbis? Ergo signi nomen, de quo tam odiose nobiscum rixantur. furtim eliciont ex eo loco, quem nolunt nisi literaliter intelligi. Nos vero, quod tam communis sensus quam pietatis ratio extorquet. dum figuratum esse loquendi modum ingenue concedimus, non confugimus neque ad allegorias neque ad parabolas; sed axioma sumimus, quod sine controversia receptum est inter omnes pios: quoties de Sacramentis sgitur, rei signatae nomen ad signum metonymice solere transferri. Exempla frequentius in Scripturis occurrunt, quam ut negare audeant vel summi adversarii, hune usum instar generalis regulae habendum. Ergo sicuti manna olim spiritualis cibus foit, sicut aqua erat Christus, sicut Spiritus sanctus columba, sicut Baptismus lavacrum regenerationis: sic et panis corpus, vinum sanguis Christi vocatur. Si malunt synecdochen, quam metonymiam, atque ita si de vocula tantum una dimicant, ablegandum erat hoe certamen ad Grammaticos. Quid autem illi proficient, nisi ut pueris quoque iudicibus ludibrio sit corum inscitia? Cacterum ut hoc omittam: quisquis a logomachia non abhorret, se nequaquam Christi servum esse prodit, De re enim quum optime conveniat, quid magis praeposterum. quam seindi Ecclesias et atroces moveri tumultus, quia alii panem vocari corpus interpretantur, quod sub ipso et cum ipso exhibetar: alii vero quia symbolum est non lusorium nec inane, sed cui annexa est sua veritas, ut vere participes fiant Christi, qui et ore signum et fide promissionem recipiunt? Quod si illis statutum est nullum facere maledicendi finem, neminem, qui a contentione integer erit, tam iniquum fore confido, qui non et recta nos docere et sinceritatem colere et paci studere agnoscat. Minime vero timendum esse arbitror, ne quis importunis istorum clamoribus nisi eodem ipse quoque furoris oestro percitus subscribat.

Ioannes Calvinus.

9.

# CONSENSUS GENEVENSIS.

# DE AETERNA DEI PRAEDESTINATIONE,

QUA IN SALUTEM ALIOS EX HOMINIBUS ELEGIT, ALIOS SUO EXITIO RELIQUIT: ITEM, DE PROVIDENTIA QUA RES HUMANAS GUBERNAT.

CONSENSUS PASTORUM GENEVENSIS ECCLESIAE, A 10AN. CALVINO EXPOSITUS.

Clarissimis Viris et Magnificis suis Dominis, Syndicis, Senatuique Genevensi Ecclesiae Pastores, quibus Verbi administratio tum in urbe tum in agro mandata est, iustam sanctamque Reipub. administrationem et felicem successum precantur.

Quae nos ad libellum hunc scribendum impulit ratio, eadem ad ipsum vobis nuncupandum hortatur, praestantissimi Domini, ut sub nomine vestro auspiciisque exeat. Electio Dei gratuita, qua sibi ex perdito damnatoque hominum genere, quos visum est, adoptat, hactenus non minus reverenter et sobrie, quam sincere et absque fuco hic tradita a nobis, et placide a populo recepta fuerat : donec circumforaneum errorem nuper supposuit turbarum omnium pater Satan, qui et doctrinam nostram, quae ex puro Dei verbo sumpta est, convellere, et fidem totius populi labefactare tentaret. Sed quia vel ex incenso Dei templo voluit famelicus gloriolae captator innotescere, ne sacrilegae audaciae praemium, quod aucupatus est, reportet, nomen eius silentio nostro sepultum maneat. Caeterum, quando molestia, quam nobis exhibere conatus est, non minus vobis communis fuit, fructum inde aliquem ad vos pervenire aequum est. Et quemadmodum vos experti sumus strenuos cordatosque piae causae vindices, ita nostrarum partium esse duximus, quam possemus gratitudinem vicissim testari. Eadem etiam opera, quale vestro patrocinio tutati sitis doctrinae genus, palam constabit. Etsi enim neque generosos Reip. praesides, neque Christi ministros anxie a rumoribus pendere decet: quin polius sinistrae multae obtrectationes, quae sua raucedine fractae paulatim concidunt, utrisque fortiter altoque animo

spernendae sunt: magnopere tamen refert, quasi publicis tabulis consignatam sub oculis et inter manus hominum exstare rei summam. quae falsas aut stultorum aut levium aut improborum voces coarguat. et simul compescat frivolos vulgi susurros. Sparsus multis in locis fuit rumor, duris eum vineulis constringi, quum per medium forum quotidie volitare licuerit. Quam maligne etiam finxerint virulenti quidam homines, ad capitis supplicium a nobis cum exposci, vos nobis optimi estis testes. Tales calumnias, donec evanescant, contemptu et tranquilla animi magnitudine refutare, gravitatis et prudentiae est. Rursum tamen, ne incerti plerique fluctuentur, quorum habenda est ratio: statum causae omnibus esse expositum, non minus expedit, quam ex officio nostro est. Serpit instar gangraenae impietas, inquit Paulus, nisi obviam eatur. Ista autem, quam sub vestro nomine piis omnibus offerimus, defensio tam erit ad curandos sanabiles, ut quidem speramus, validum efficaxque remedium, quam salubre antidotum sanis et integris. Ac digna est materia, ad quam studia sua intendant filii Dei, ne caelestis suae geniturae originem ignorent. Stulle enim quidam, quia Evangelium potentia Dei vocatur in salutem omni credenti, hoc praetentu Dei electionem obliterant. Atqui venire illis in mentem debuerat, unde oriatur fides. Passim autem Scriptura clamat, Deum Filio suo dare qui sui erant: vocare quos elegit: et quos sibi adoptavit in filios, Spiritu suo regignere: eredere denique homines quos ipse intus docuit, et quibus patefactum est eius brachium. Porro quisquis fidem arram esse et pignus tenebit adoptionis gratuitae: ex aeterno divinae electionis fonte manare fatebitur. Neque tamen ex arcano Dei consilio petenda nobis est salutis notistia. Vita in Christo proposita est, qui se in Evangelio non modo patefacit, sed fruendum exhibet. In hoc speculum defixus sit fidei aspectus: nec penetrare appetat quo accessus non patet. Quando haec via est, in ea ambulent filii Dei, ne altius quam fas est evolando, in profundiorem, quam optandum sit, labyrinthum se demergant. Caeterum, ut non alia est caelestis regni ianua, quam fides in Christun, palam oblatis Evangelii promissionibus contenta, sic nimis crassi stuporis est, non agnoscere, apertos esse nobis mentis oculos a Deo: quia nondum in utero conceptos elegit, ut fideles essemus. Fuisse autem hoc impuro nebuloni propositum, ut non modo notitiam electionis deleret ex hominum animis, sed eius quoque virtutem prorsus everteret, ex eius deliriis quae in actis publicis habetis eius manuscripta diserte liquet: ubi asserit, Fidem ab electione non pendere, quin potius electionem esse in fide sitam. Nullos in caecitate manere ob ingenitam naturae corruptionem, quia rite omnes illuminentur a Nos Deo facere iniuriam, quia deseri tradinus, quos Spiritus sui illuminatione non dignatur. Trahi generaliter et ex aequo omnes homines, nec discrimen nisi a contumacia incipere: Quum Deus se ex lapideis cordibus carnea facturum promittit, nihil aliud intelligi, quam ut gratiae Dei simus capaces, idque promiscue ad totum genus humanum extendi, quum singulare Ecclesiae privilegium esse Seri-

ptura dilucide affirmet. Quantum ad Dei providentiam, que mundus regitur: inter pios omnes fixum hoe et confessum esse debet, non esse cur suis peccatis socium homines Deum ascribant, vel ullo modo socum involvant ad partem culpae sustinendam: sed quam Scriptura deceat, reprobos quoque trae Dei esse organa, quibus partim fideles suos erudiat ad patientiam, partim hostibus poenas infligat, quales merentur, profanus nugator nihil a Deo iuste fieri contendit, nisi cuius ratio sub oculis posita iaceat. omne enim discrimen inter causas remotas et propinguas tollens, aerumnas sancto Iob impositas Dei opus censeri non patitur, quin pariter cum diabolo, Chaldaeis et Sabacis latronibus reus fiat. Quod autem illo praeterito, cum duobus aliis, Alberto Pighio et Georgio Siculo, congressi sumus: id duplici nomine expedire nobis visum est. Nam indoctus rabula nihil proferret, nisi ex duabus istis lacunis haustum, adeoque male dicta in deterius raperet, nimis frigidum cum ee fuisset certamen. Uno · exemplo contenti sint lectores. Quibus cavillis Pighius et Georgius primum ad Ephesios caput obscurent, suo loco ostensum est. Atque insulse quidem illi, sed foedior huius inscitia, qui non erubuit in euria vestra, et illo verendo consessu effutira: et quod temere effutiveral, perlinaciler tueri, Non tractari illie de communi piorum salute, sed quod Paulus et reliqui collegue in munus Apostolicum elecli fuerint. Ac tam futile quidem commentum exemplo, sicuti memoria tenetis, refellere promptum fuit, Si qui se tali magistro discipulos addicerent, nimis infaustum theologiam discere, quae non omnes vitae aeternae fiducia privaret, quando soli Apostoli divinae adoptionis compotes, et Deo per Christum reconciliati, et benedicti, et in societatem sanctorum asciti essent. His quidem in re praesenti fuit locus, sed libro edito tam insividum animal refellere, non ita forte congrueret. Neque vero nos latet, quantopere sibi placeat: neque mirum est, in eo, qui abiccta monachi cuculla repente medici personam induit, tentum esse audaciae, sed in eius gratiam cum multorum fastidio ineptire a modestia nostra alienum fuit. Deinde, quoniam duo illi noti sunt ac professi Evangelii kostes, alter etiam Calvinum nominatim aggressus bellum nobis et huic Ecclesiae indiverat, impiae doctrinae venenum publice libris excusis sparsum purgari consultius visum est, quam naenias vulgando, quae melius latent, importune fatigare hominum aures, supervacuis certaminibus iam plus satis vexatas.

Faxit Dominus Deus, Magnifici et praestantes viri, ut, quod hactenus magna cum laude fecistis, indefessi ad extremum usque puram Evangelii doctrinam, quae tam infesta mundi violentia undique pulsatur, fide praesidioque vestro tueri pergatis: et pios omnes, qui ae in patrocinium vestrum conferunt, hospitio excipere non desinatis: quo sit urbs vestra inter horribiles istos motus fixum Deo sanctuarium, et fidele Christi membris asylum. Ita etiam fiet, ut eum perpetuum salutis vestrae praesidem sentiatis: et quod illi sacratum erit domicilium, eius virtute tutum, nunquam labascat. Calendis Ianuar. M.D.L.II.

#### DE AETERNA DEI PRAEDESTINATIONE.

lam elapsi sunt novem anni, quum Albertus Pighius Campensis, homo phrenotica plane audacia praeditus, eodem opere et liberum hominis arbitrium statuere et arcanum Dei consilium, quo alios eligit in salutem, alios aeterno exitio destinat, evertere conatus est. Quia vero me neminatim aggressus erat, per cuius latus piam sanamque doctrinam confoderet: sacrilegum hominis farorem compescere necesse habui. Sed quia tunc aliis negotiis distractus utrunque argumentum brevi temporis spatio complectinon poteram: altera parte absoluta, de praedestinatione, quam daretur occasio, me postea scripturum recepit. Paulo post librum editum, moritur Pighius. Ergo ne cani mortuo insultarem, ad alias lucubrationes me converti. Et ab eo tempore, quod agerem nunquam defuit. Adhaec, quia hoc doctrinae caput iam et copiose a me tractatum et clare explicatum et solidis Scripturae testimoniis comprobatum fuerat, non adeo necessarius videbatur hic labor, quin tuto omitti posset. Sed quia hodie male feriati quidam spiritus quicquid de gratuita piorum electione et acterno reproborum iudicio Scripturis proditum est, Pighii exemplo diruere moliuatur: ne longius serpat contagio, frivola corum obiecta, quibus se et alios deludunt, colligenda et breviter refellenda censui. Inter reliquos emersit in Italia Georgius quidam Siculus, homo quidem indoctus, et contempta quam insectatione dignior: nisi quod nomen france et impostura partum magnas illi ad nocendum vires dedit. Nam quum Benedictinus esset mouachus, diu in gurgustio suo latuit, donec Lucius Abbas, unus ex Patribus Tridentinia, falsa ipsum commendatione in sublime extulit, speraus se quoque eius humeris in caelos usque evolaturum. Nebulo hic Christum sibi apparuisse et totius Scripturae ab illo se interpretem constitutum mentitus, quod ipse crassa pudendaque inscitia plusquam vanum esse prodebat, nullo negotio plurimis verum esse persuasit. Atque, ut fabulam ad extremum usque actum perduceret, tanta confidentia ebuceinavit deliros sues sensus, ut imperitos, qui iam praeiudicio vincti tenebantur, prorsus attonitos red-Et certe talibus prophetis digna est hedie maior pare hominum: 'quorum partim cor in malitia obstinatum medelam pullam recipit, partim aures insatiabili pravarum speculationum desiderio pruriunt. Sunt alii fortasse, qui libenter vel cum dedecore innetescerent. Verum, suppresso corum nomine, efficiam, ut intelligant lectores, quam frivola sint ae nihili omnia ipsorum obiecta.

In Pighio nune et Georgio Siculo belluarum par non male comparatum proponere statui. Nam etsi quibusdam in rebus fuisse dispares fateor, in fingendis tamen errorum portentis, in licentia bacchandi, in scelerata adulterandae Scripturae andacia, in superbo veritatis contemptu, in proiecta impudentia, in proterva loquacitate,

summa inter eos reperietur similitudo et aequalitas: nisi quod Pighius lutulentas magniloquentiae suae ampullas inflans, maiore iactantiae pompa se effert: alter ille cothurnos, quibus assurgat, ex commentitia revelatione mutuatur. Quum autem in evertenda Praedestinatione consentiant ambo, postea tamen in commentis suis sunt diversi. Fingunt ambo, In libertate nostra positum esse, ut se quisque in adoptionis gratiam inserat. Neque hoc ex Dei consilio pendere quinam electi sint vel reprobi: sed singulos sibi utramvis fortunam suo arbitrio statuere. Qued alii credunt Evangelio, alii increduli manent, non ex gratuita Dei electione vel ex arcano eius consilio, sed ex privata tantum

eniusque veluntate provenire hoc discrimen.

Caeterum, Pighius sensum suum ita explicat, Deum immutabili consilio creasse indistincte omnes ad salutem. Sed quum Adae praevideret desectionem: ut firma nihilominus stabilisque maneret electio, remedium adhibuisse, quod omnibus perinde commune esset. Ita in Christo stabilitam fuisse totius humani generis electionem: ut nemo pereat, nisi qui sua obstinatione ex libro vitae se delet. Rursus vero, quum Dens praevideret quosdam ad extremum in malitia gratiaeque contemptu fore pertinaces, tales praevidendo reprobasse, nisi resipiscant. Hoc reprobationis esse initium, dum se impii universali electionis beneficio praeter Dei consilium et voluntatem privant. Indigne vero sentire de Deo omnes pronunciat, et alienum iustitia et bonitate rigorem illi affingere, qui electos esse praecise et absolute quosdam tradunt, alios destinatos exitio. Et nominatim hic Augustini sententiam damnat. Praescientiam vero Dei nibil tollere de arbitrii nostri libertate, ut ostendat, ad illam Nicolai Cusani argutiam confagit: (capite 1. Lib. 8.) Quod Deus non praeviderit, quae ab aeterno illi nota fuerunt, quasi futura, sed quasi praesenti aspectu intuitus fuerit. Et tamen ita supercilium suo more attollit impostor, acsi reconditum nescio quid et nunquam ante auditum ex tripode Apollinis proferret: quum tamen trita sit pueris cantilena. Quia tamen adhuc se impeditum teneri sentiebat, duplieem Dei praescientiam ingerit: (cap. 2. eiusd. lib.) Quod Deus scilicet prius creandi ad vitam hominis consilium ceperit, quam eius lapsum praesciret: ideoque salutis humanae cogitatio mortis praescientiam ordine in ipso Deo praecesserit. Et quum haec lutulento verborum torrente involvit, putat se ita obruere lectorum sensus, ut nibil discernant: sed ego mea brevitate, ut spero, paulo post discutiam loquacitatis eius tenebras. Georgii commentum est, non fuisse hunc vel illum praedestinatum ad salutem: sed Deum statuisse tempus, quo totum mundum servaret. Atque huc quosdam Pauli locos (Rom. 16. vers. 25. Ephes. 8. vers. 9.) detorquet: mysterium quod a seculis et generationibus absconditum fuerat, Christi adventu et praedicatione Evangelii patefactum esse. Ita secure elabitur, acsi nullo Scripturae testimonio palam constaret alios, aliis praeteritis a Deo fuisse cooptatos in salutem. Denique, in electione nihil praeter tempus novi Testamenti considerat.

Quid nos sentiamos, satis locuples, ut nihil praeterea addam, testis est Institutio. In primis rogatos velim lectores; ut quod illic admoneo, memoria repetant: Non esse, ut quibusdam falso videtur, argutam hanc vel spinosam speculationem, quae absque fructu ingenia fatiget: sed disputationem solidam et ad pietatis usum maxime accommodam: nempe, quae et fidem probe aedificet et nos ad humilitatem erudiat et in admirationem extollat immensae erga nos Dei bonitatis, et ad hanc celebrandam excitet. Nulla aedificandae fidei aptior est ratio, quam dum audimus electionem illam quam Spiritus Dei cordibus nostris obsignat, in aeterno et inflexibili Dei beneplacito consistere, ut nullis mundi procellis, nullis Satanae insultibus, nulli carnis vacillationi sit obnoxia. Tunc enim demum nobis certa est nostra salus, quum in Dei pectore causam reperimus. Sic enim vitam in Christo manifestatam fide apprehendimus, ut eadem fide duce procul intueri liceat, ex quo fonte vita prodierit. In Christo fundata est salutis fiducia, et in Evangelii promissiones recumbit. Sed haec non parum valida fultura est, quum nunc, ut in Christum credamus, audimus nobis divinitus esse datum: quia ante mundi originem tam ad fidem ordinati, quam ad vitae caelestis haereditatem electi eramus. Hinc illa inexpugnabilis securitas, quod Pater, qui Filio suo nos in peculium dedit, omnibus potentior, nos e manu eius rapi non patietur. Iam vero non vulgari in eo humilitatis materia, dum tam dispar eorum conditio cernitur, quibus communis est natura. Quocunque oculos vertant filii Dei. occurrent prodigiosa exempla caecitatis et stuporis, quae horrorem incutient. Quum se in tenebris illuminatos esse noverint: qui fieri dicent, ut caecutiant alii in clara luce? Quis eos discernit: nisi quod experientia convincit apertos illis fuisse mentis oculos, quum perinde clausi essent? Certe quid Deo sit reddere quod suum est, nondum didicerunt isti, quibus sponte nescire lubet, unde ab aliis differant. Quin radix sit pietatis, materque virtutum omnium, humilitas, nemo ambigit. Quomodo autem humilis erit, qui nec pristinam miseriam, e qua liberatus est, audire sustinet. Deigue beneficentiam promiscue ad omnes extendens, quantum in se est, extenuat? Certe multum abest quin Dei gratiam pro merito illustrent, qui eam praedicant omnibus esse communem, in se vero efficaciter residere, quia fide eam amplexi sint: fidei vero causam interea sepultam cupiunt: quod scilicet gratis in filios electi Spiritu adoptionis postea donati sint. Qualis ista gratitudo. si incomparabili beneficio affectus cum eo debitorem me ex aequo profiteor, qui vix centesimam partem accepi? Quare, si ad celebrandam Dei bonitatem, quantum illi simus obstricti, praecipue tenere interest: maligni sunt in Deum et iniurii, quibus molesta

est ac gravis electionis acternae notitia: qua sepulta, dimidiam gratiae Dei partem evanescere necesse est. Obstrepant, qui volent: hoc tamen elogio, quam de gratuita electione tradimus, doctrinam ornare semper licebit, quod nisi per eam non satis capiunt fideles, quanta in se fuerit Dei bonitas, dum ad salutem efficaciter vocati sunt. Breviter tantum ista delibo, quae iterum suo loco luculentius tractanda erunt, ne quis, rem cognitu apprime necessariam refugiens, grave fastidii sui damnum sero tandem sentiat. Quod si nos Evangelii non pudet: quod illic aperte traditur, fateri necesse est, Deum acterno suo beneplacito, cuius aliunde causa non pendet, quos illi visum est, destinasse ad salutem, aliis reiectis: et quos gratuita adoptione dignatus est, Spiritu suo illuminare, ut vitam in Christo oblatam recipiant: alios ita sponte esse incredulos, ut fidei luce destituti in tenebris maneant.

Contra boc Dei iudicium petulanter insurgunt multi canes. Atqui inter eos nonnulli quidem Deum palam impetere non dubitant, quod futuram Adae ruinam praevidens non melius consuluerit rebus humanis. Quibus compescendis nulla melior ratio quaerenda est, quam quae a Paulo nobis ostenditur. Hoc enim veniebat in quaestionem: quomodo iustus esset Deus, dum miseretur cuius vult, et quem vult indurat. Tantam hominum audaciam nullo responso dignatur, nisi quod ordinis ipsos sui sortisque admonet: (Rom. 9. vers. 20.) O homo, tu quis es qui respondeas Deo? quod garriunt profani homines, rationis inopia silentio absurditatem texisse, longe aliter res habet. Axioma enim sumit, quod non modo piis mentibus tenendum est, sed in communi sensu insculptum esse convenit: Altius esse magisque reconditum Dei indicium, quam ut eo usque penetrare possint homines. Et quem, obsecro, non pudebit, velle ingenii sui modulo causas omnes operum Dei comprehendere? Atqui, in eo vertitur status quaestionis, An nulla sit Dei iustitia, nisi quae a nobis concipitur. Hoe si uno verbo proponitur, Liceatne Dei virtutem sensu nostro metiri, nemo est qui non protinus respondeat, Omnes hominum sensus in unum coacervatos immensae Dei potentiae longe succumbere. Interea simulac in Dei operibus certa ratio non apparet, diem illi dicere quodammodo parati sunt. Quid ergo hac Pauli admonitione opportunius vel aptius: Nimium sui esse oblitos qui se supra caelum attollant? nt Deus ipse, iure suo cedens, se ad reddendam causam offerat, ubi ad arcana illa ventum fuerit, quae Angeli cum trepidatione adorant, quis non tanto fulgore attonitus stupebit? Mira sane hominum rabies, qui Deum sibi audacius subiicere, quam Paganum aliquem iudicem aequare non verentur. Tibi molestum est ac odiosum, Deum plus posse et facere, quam mens tua capiat: aequali autem tuo interdum concedes, ut suo iudicio fruatur. Et tu in tanto furore Dei mentionem ullam facere audes? Quid tibi sonat Dei nomen? Et tu Paulum ratione destitui

iactabis, nisi Deum e caelesti solio detractum tibi excutiendum sistat? Nos vero sciamus, sanctum Apostolum, primo, qua decuit gravitate, compescuisse vesanam eorum lascivism, quibus Dei iustitiam incessere nulla religio est: deinde, piis Dei cultoribus utilius moderationis consilium dedisse, quam si aquilarum pennis vestitos supra nubes extulisset. Quavis enim sapientia praestantior est sobrietas, quae Dei timore subacta intra praescriptum ab eo intelligendi modum se continet. Esm superbi homines ignorantiae nomine, si libuerit, infament; modo quod in vera sapiestia iam praecipuum est, teneat, Dei voluntatem pro summa iustitiae norma habendo, suam illi propriamque gloriam tribuere.

Pighio tamen et similibus nondum satisfactum est. simulantes, curae sibi esse Dei honorem, nobis oblatrant, quasi alienam illi sua natura crudelitatem affingentibus. Negat sibi cum Deo esse certamen. Quam igitur, vel cuius causam sustinet Paulus? Postquam hoc axioma posuit, Deum quem vult indurare. et cuius vult misereri: per anthypophoram sublicit: Quid ergo adhuc conqueritur? Voluntati eius quis resistet? Tantae blasphemiae non aliud quam Dei potentiam opponit. Si Deo tyranni personam induunt, qui ad aeternum usque eius consilium referunt hominum indurationem: nos certe non sumus huius sententiae auctores. Si Deo sunt iniurii, quibus eius voluntas omnibus causis potior est, hoc Paulus ante nos tradidit. Cum eo igitur disceptent. Neque enim alind in praesentia disputo, quam ab eo fuisse proditum quod docemus. Quanquam de canibus istis non adeo essem sollicitus. Magis quorundam non malorum alioqui hominum anxietas me commovet, qui dum metuunt quicquam Deo, eius bonitate indignum adscribere, hoc ipsum exhorrent, quod de se per os Pauli Deus testatur. Pinm quidem asserendae ab omni calumnia Dei iustitiae studium amplector. Laudanda quoque modestia esset, nisi eam gigneret merositas occulto quodam fastu turgida: si quidem ex proprio sensu loquuntur. Cur enim verentur, si quid ultra mentis suae captum Dei potentiae concedant, ne periclitetur eius iustitia, nisi quia eius tribunal suae cognitioni subiicere non dubitant? Paulus (Rom. 14. vers. 10.) intolerabilem esse superbiam ostendit, si mortalis homo sibi iudicium in fratrem sumat, quia unus sit iudex, cui stamus omnes et cadimus, et cui omne genu flecti oportet. Cuius ergo insaniae erit, cristas in iudicem ipsum attollere, ut eius potestatem sensu nostro metiamur? Ergo qui verecundiam hanc sibi obstare causantur, ne Paulo subscribant: primum, fateantur necesse est, quam Deo iustitiae laudem deferunt, se ad animi sui sensum restringere: sin vero de re ipsa nobiscum sentientes supprimere tamen malunt hane doctrinae partem, ne habenas laxent impiorum petulantiae, nimis praepostera est ista cautio. Quasi vero nostris mendaciis protegendus sit Dei honor. Ipse vero hoc patrocinium non modo noble remittit, sed prorsus exosum esse testatur in libro lob.

Caveant potius, ne maiorem, quam Dominus verbo suo praescribit,

prudentiam affectando duplicis insaniae se reos faciant.

Ouanguam ut reprimendis impiorum blasphemiis maximo utilis sit, quam commendant, sobrietas: quod tamen homines Deo immorigeros tam facile suis dictatis frenatum iri sibi persuadent, ridicula est corum fiducia. Paulus ubi de arcanis Dei consiliis, quatenus opus erat, disservit, quasi iniecta manu, ultra progredi vetat. Calcitrant, proterviunt, ac desultoria levitate ultra finitam sibi metam transvolant inquieti spiritus: quomodo igitur ad unius vel alterius nutum subsistent, qui angustiores illis stadiis cancellos circumdant? acsi quis ferocem equum, qui fractis repagulis exultat, araneae filo retinere tentet. Verum, in re tam ardua et recondita nihil melius, quam sobrie sapere. Quis negat? Videndum tamen simul est, quis optimus sit sobrietatis modus: ne idem nobis quod Papistis contingat, qui ut discipulos habeant obsequentes, brutis pecudibus similes esse inbent. Haeccine est Christiana simplicitas, eorum, quae Deus ostendit, scientiam quasi noxiam refugere? Hoc, inquiunt, absque iactura nescire fas est. Quasi non melius iudicaverit caelestis Magister, quid seire et quousque expediat. Ergo ne vel in aquis fluctuemur, vel dubii et vagi circumferamur per medium aërem, vel altius pedem figendo, quam par est, in profundum mergamur: sic nos Deo praebeamus regendos et docendos, ut, simplici eius verbo contenti, plus scire quam illic reperiemus, ne appetamus quidem, etiamsi detur facultas. Haoc docilitas, qua sensus omnes suos pius homo sub Dei verbo continet, vera est ac unica sapiendi regula. Nam et quousque nos porrecta manu ducit is qui via est, cuius Spiritus per Apestolos et Prophetas loquutus est, tutum est sequi: et supra omnem humanae mentis perspicaciam longe excellit corum ignorantia, quae in Dei schola non discuntur. Itaque non minus a suis ovibus exigit Christus, ut voci suae auscultent, quam ut alienorum vocibus aures habeant obstructas. Nec sane aliter fieri potest, quam ut in vacuam solida doctrina animam inanes undique errorum flatus penetrent. Porro, quam vere profitear, non nisi praceunte Dei verbo me unquam hac de re verbum fecisse, tametsi ex prioribus meis scriptis ac procesertim ex mea Institutione facile iudicabunt pii lectores: ex hac tamen hostium, qui se contra opponunt, refutatione nonnihil novae lucis accedet.

Sed quia odiose nobis ingeritur veteris Ecclesiae suctoritas: breviter etiam praefari operaepretium est, quam iniuste hac partim falsa partim frivola invidia prematur Christi veritas. Augustini tamen verbis (Libr. de praedest. cap. 14.) potius quam meis hoc quicquid est criminationis diluere malo. Nam et sanctum virum eodem olim probro vexabant Pelagiani: quod sibi adversos haberet alios Ecclesiae scriptores. Primum ergo excusat, quod ante exortam Pelagii baeresin non ita subtiliter neque exacte de praedestinatione id, quod erat, tradiderant. Quid igitur opus est,

inquit, ut corum scrutemur opuscula, qui, priusquam ista hacresis oriretur, non habuerunt necessitatem in hae difficili ad solvendum quaestione versari? quod proculdubio facerent, si respondere talibus cogerentur. Prudenter certe non minus quam ingenue dietum. Nisi enim cum exercuissent gratine Dei hostes, nunquam ad excutiendam Dei electionem adeo fuisset attentus: sicuti fatetur. Nam in libro cui titulum fecit De bono perseverantiae: (cap. 20.) Hace, inquit, certa est ac manifestata pracdestinatio sanctorum, quam postea diligentius et operosius, quum adversus novam sectam disputarem, defendere necessitas compulit. Didicimus enim singulas quasque haereses intulisse Ecclesiae proprias quaestiones, contra quas diligentius defenderetur Scriptura divina, quam si nulla talis necessitas cogeret. Quid autem coëgit loca Scripturarum, quibus praedestinatio commendata est, copiosius et enucleatius isto nostro labore defendi, nisi quod Pelagiani dicunt, Dei gratiam secundum merita nostra dari: quod nihil allud est quam gratiae negatio? Porro, aliquanto prins negaverat, sibi de librorum suorum vetustate praciudicium debere afferri. Nemo, inquit, (cap. 12.) tam injustus est, ut opinor, et tam invidus, qui proficere me prohibeat. Postea tamen simul contendit, ex quibusdam veterum testimoniis posse colligi, non aliter cos, quam tune doceret, sensisse. Ut aliis supersedeam, plusquam perspicum est, quod ex Ambrosio citat: (Eiusdem lib. c. 19.) Christus, quem miseratur, vocat. Item, Si voluisset, ex indevotis fecisset devotes. Sed Deus, quos dignatur, vocat, et quem vult, religiosum. facit. Quis totam huius quaestionis summan his paueis verbis comprehendi non videt? Quod non omnes ad Christum accedunt, ut salutem consequantur, causam assignat, Quia Deus corum corda efficaciter non tangit. Conversionem hominis ex gratuita Dei electione manare pronunciat. Cur, aliis reprobatis, alies vocet, in solo eius arbitrio positum esse non dissimulat. His tribus capitibus statum quaestionis contineri et finiri, nemo mediocri iudicio praeditus nescit. Porro, Augustinus ipse adeo totus noster est, ut, si mihi confessio scribenda sit, ex eius scriptis contextam proferre abunde mihi sufficiat. Sed ne in praesentia nimium sim prolixus, tribus aut quatuor locis contentus ero, ex quibus constet, ne uno quidem apice me ab ipso differre. Ex continua deinde oporis serie plenius constabit, quam solide omni ex parte mihi suffragetur. Libro de Praedestinatione sanctorum, (capite 1.) contra cos se disputare profitetur, qui peccato Adae obnoxium nasci genus humanum agnoscunt, ac praeveniri Dei gratia hominum voluntates, nec sibi quenquam ad ullum opus bonum vel inchoandum vel perficiendum sufficere. Quid autem ea confessione maius desiderat, in ipso disputationis progressu osten-Ne diceret quispiam, inquit, (cap. 5.) Discernit me ab aliis fides mea, institia mea, aut aliquid simile, talibus occurrens cogitationibus, rogat Doctor Gentium: Quid habes quod non accepe-

ris? A quo autem, nisi ab illo qui te discernit ab alic, cui non donavit quod donavit tibi? Deinde, (cap. 9.) Fides igitur, et inchoata et perfecta, donum Dei est: et hoc donum quibusdam dari, quibusdam non dari, omnino non dubitet, qui non vult (cap. 10.) manifestissimis Scripturae testimoniis repugnare. Cur autem non omnibus detur, fidelem movere non debet, qui credit ex uno omnes in condemnationem iustissimam venisse. Cur autem istum potius quam illum Deus bine liberet, inscrutabilia sunt iudicia eius, et viae eius investigabiles. Item, Si discutiatar et quaeratur, unde quisque sit dignus, non desunt qui dicant, Voluntate humana: nos autem dicimus, Gratia vel praedestinatione divina. Postea subiicit: (cap. 15.) Salvator ipse Dei Filius praeclarissimum est gratiae et praedestinationis lumen. Respondeatur, quaeso: homo ille, ut a Verbo Patri coacterno in unitatem personae assumptus, Filius Dei unigenitus esset, unde hoc meruerit. Quod enim eius bonum qualecunque praecessit? Quid egit ante? quid credidit? quid petivit, ut ad tantam dignitatem perveniret? Hic Deo aliquis hominum obmurmuret ac dicat: Cur non et ego? si audierit: O homo, tu quis es qui respondeas Deo? neque ita se cobibeat, sed augeat impudentiam, et dicat: Quomodo audio, Tu quis es, o home? quum sim home sicut ille de quo ago, cur non sum quod ille est? Etenim gratia ille talis ac tantus est. Cur diversa est gratia, ubi natura communis est? Certe non est acceptio personarum apud Deum. Quis, non dico Christianus, sed insanus hace dient? Apparent igitur in capite nestro fons gratiae: unde secundum cuiusque mensuram se per cuncta membra Ipsa est praedestinatio sanctorum, quae in Sancto sanctorum maxime claruit. Et paulo post: (cap. 17.) Sicut praedestinatus est ille unus, ut caput nostrom esset: ita et multi sumus praedestinati, ut essemas eius membra. Ac ne quis fidei hoc tribueret, quod alter alteri praesertur, negat eligi cos qui crediderunt: sed polius, ut credant. Similiter ad Sextum: (Epist. 105.) Cur credat hic, non credat ille, cur hune potius liberet Deus quam illum, scrutetur tam magnum profundum qui potest, sed caveat praecipitium. Rursus alio loco: (Ad Bonif. epist. 106.) Quis reprobos creavit, nisi Deus? Et cur, nisi quia voluit? Cur volucrit, o homo, tu quis es qui respondess Deo? Item alibi, (Libr. ad Bonif. 4. cap. 6.) postquam disputavit, andlis hominum meritis Doum provocari, ut mandatis suis faciat obsequentes, sed retribuere illis bosa pro malis, propter se, non propter illos: tandem subiicit, Si quis roget, eur istos homines Deus oves facial, istos non facial: istam esse quaentionem, quana Apostolus expavescens exclamat: O altitudo, etc. Quemadmodum vero electionis initium ex gratuita Dei voluntate deducetts, reprobationem in mero eius arbitrio statuit: sie et salutis nestrae firmitudinem non alibi fundatam esse docet. Nam ad Panlinum scribers cos, qui non perseverent, ad vocationem Dei, quae effi-

cax est ac sine poenitentia, pertinere negat. Cur autem alii pertineant, alii non, occultam esse causam, non iniustam. Esse enim hanc altitudinem indiciorum Dei, quae ideo vocantur iudicia. ne quid iniustum imaginemur. Fusius tamen in alio opere perseverantia donari electos contendit, qua excidere nunquam possint. Cur perseverentiam non dederit Dens, quibus Christiane vivendi affectum dedit, me ignorare respondeo. Non enim arroganter, sed modulum meum agnoscens, audio dicentem Paulum, O homo tu quis es? Item quando rogavit Christos, ne deficeret fides Petri, quid aliud rogavit, nisi ut haberet in fide liberrimam, fortissimam, invictissimam, perseverantissimam voluntatem? Mox subiicit: Mirandum quidem, multomque mirandum, quod filiis suis quibusdam, quos regeneravit in Christo, quibus fidem, spem, dilectionem dodit, non simul det perseverantiam, quum filiis alienis scelera tanta dimittens suos faciat. Quis hoc non miretur? quis mon vehementer stupeat? Certe hie iudicia Dei, quoniam iusta et alta sunt, nec vituperari nec penetrari queunt. In his est et illud de perseverantia, de qua disputamus. De utrisque ergo ex-clamemas: O altitudo! Dixerat autem prius, (Cap. 7. eiusd. lib.) Firmum stat Dei fundamentum, habens signaeulum hoc: Novit Dominus qui sunt sui. Horum fides, quae per dilectionem operatur, profecto aut omnino non deficit aut, si qui sunt quorum deficit, reparatur antequam vita ista finiatur: et deleta, quae intercurrerat, iniquitate, usque in finem perseverantia deputatur. Qui vero perseveraturi non sunt ae sic a fide Christiana lapsuri sunt, ut tales eos vitae finis inveniat, proculdubio nec illo tem-pore, quo bene pieque vivunt, in isto numero computandi sunt. Non enim sunt a massa illa perditionis praescientia Dei et praedestinatione discreti: et ideo nee secundum propositum vocati. Nequis autem perturbet, quod interdum excidunt, qui filii Dei habiti fuerant, huie quoque dubitationi occurrens: Absit ut desiciant, inquit, (cap. 9.) si de illis praedestinatis essent et seeundum propositum vocatis, qui vere sunt promissionis filik. Nam isti quam pie vivant, dieuntur Filii Dei: sed quoniam victuri sunt impie et in eadem impietate morituri, non cos praescientia Dei sic dicit. Sunt enim Filii Dei, qui nondam sunt nobis et iam sunt Deo: sunt rursus qui propter susceptam vel temporaliter gratiam dicuntur a nobis, nee tamen sunt Deo. Item, Christo intelliguntur dari, qui ordinati sunt in vitam. Isti sunt praedestinati et secundum propositum vocati, quorum nullus perit; ae per hoc nullus ex bono in malum mutatus vitam hanc finit: quia sic est ordinatus et ideo Christo datus, ut non percat, sed habeat vitam aeternam. Paulo post: Quicunque Dei providentissima dispositione praesciti, praedestinati, vocati, iustificati, glorificati sunt, non dico etiam nondum renati, sed etiam nondum nati iam Filii Dei sunt, et omnino perire non possunt. Rationem mox annectit. Quia talibus omnia Dous cooperatur in bonum: et quidem usque adeo prorsus emnia, ut, si qui eorum deviant et exorbitant, etiam hoc ipsum eis faciat proficere in bonum: quia humiliores redeunt et doctiores. Quod si altius conscenditur et de prima hominis creatione movetur quaestio, cam quoque sic exequitur: (Libr. de corrept. et gratia cap. 10.) Saluberrime confitemur, quod rectissime credimus, Deum Dominumque rerum omnium, qui creavit omnia bona valde et mala ex bonis exoritura praescivit, et scivit magis ad suam omnipotentissimam bonitatem pertinere, etiam de malis benefacere, quam mala esse non sinere: sic ordinasse Angelorum et hominum vitam, ut in ea prius ostenderet quid posset liberum arbitrium: deinde, quid posset gratiae suae beneficium iustitiaeque iudicium. In enchiridio vero ad Laurentium, (cap. 95.) quod residuum dubitationis esse posset, liberius explicat. Quom extremo die, inquit, in iudicium mundi apparuerit Christos, tune in clarissima luce sapientiae videbitur, quod nunc piorum habet fides, antequam manifesta cognitione videatur, quam certa, immutabitis et efficacissima sit voluntas Dei: quam multa possit, et non velit: nihil autem velit quod non possit: quamque sit verum, quod in Psalmo canitur: (cap. 96.) Deus noster in caelo omnia, quae voluit, fecit. Quod utique non est verum: si aliqua voluit, et non fecit. Non fit ergo aliquid, nisi Omnipotens fieri velit, vel sinendo ut fiat, vel ipse faciendo. Nec dubitandum est, Deum facere bene, sinendo sieri, quaecunque siunt male. Non enim hoc nisi iuste iudicio Quamvis ergo quae mala sunt, in quantum mala sunt, non sint bona: tamen ut non solum bona, sed etiam sint et mala, bonum est. Nam nisi esset hoc bonum, ut essent et mala: nullo modo esse sinerentur ab Omnipotente bono. Cui proculdubie quam facile est quod vult facere, tam facile est, quod non vult esse, non sinere. Hoc nisi credamus, periclitatur ipsum fidei nostrae initium, qua nos in Deum omnipotentem credere confitemur. Tandem clausulam addit. (cap. 100.) Hacc sunt magna opera Domini, exquisita in omnes voluntates eius: et tam sapienter exquisita, ut cum angelica et humana creatura peccasset: id est, non quod ille, sed quod voluit ipsa fecisset, etiam per candem creaturae voluntatem, qua factum est quod creator noluit, impleret ipse quod voluit, bene utens et malis tanquam summe ad corum damnationem, quos iuste praedestinavit ad poenam, et ad corum salutem, quos benigne praedestinavit ad gratiam. Quantum enim ad ipsos pertinet, quod Deus noluit, fecerunt. Quantum vero ad omnipotentiam Dei, nullo modo id efficere valuerunt. Hoc quippe ipso quod contra Dei voluntatem fecerunt, de ipsis facta est Dei voluntas. Propterea namque magna opera Domini exquisita in omnes voluntates eius, ut miro et incliabili modo non fiat praeter eius voluntatem, quod etiam contra eius voluntatem: quia non fieret, si non sineret: noc utique noleus sinit, sed voleus. Hace pauca ex multis excerpere libuit, unde perspiciant lectores, quam verecunda fronte Pighius

Augustinum a nobis disiungat, adeeque erroris sui suffragatorem advocet. Nam in continua disputationis serie huius sancti viritestimoniis subinde utendum eritt

Nunc quod praecipuum est, agamus, nihil hac de re a me proditum, nisi quod Deus Scripturae oraculis nobis omnibus clare dictat. Quod ex acterna Dei electione pendeat salus sidelium, cuius nulla praeter gratuitum eius beneplacitum causa reddi potest, diserta sunt Pauli verba primo ad Ephes. cap. Benedictus, inquit, Deus, qui nos benedixit in Christo: sicuti nos in eo clegerat ante mundi creationem. Audio quid garriat Pighius: Electum esse in Christo genus humanum, ut quicunque eum fide amplexi fuerint, salutem consequentur. Sed in hoc comments duae sunt crassae hallucinationes, quas Pauli verbis refellere promptum est. Nam primo certe inter electos et reprobes mutua est relatio: ut stare electio, de qua loquitur, nequeat, nisi fateamur Deum certos homines, quos illi visum est, ab aliis segregasse. Quod ipsum Praedestinandi verbo, quod bis postea repetit, exprimitur. Adhaec, cos dicit electos, qui fide insiti sunt ia Christi corpus: quod omnibus nequaquam commune esse, palam est. Solos itaque eos designat: quos vocatione sua dignatur Christus, postquam illi a Patre dati sunt. Fidem vero facere clectionis causam, nimis absurdum est atque a Pauli verbis dissentaneum. Neque enim, quod prudenter animadvertit Augustinus, (Libr. de praedest. sanct. cap. 17. 18. 19.) electes esse pronunciat, quia credituri essent, sed ut crederent: non electos dicit quos Deus praeviderat fore sanctos et immaculatos, sed ut tales fierent. Item: Non quia credidimus, ipse nos elegit, sed ut nos credamus; ne priores videamur ipsum elegisse. Fructum divinae electionis et effectum Paulus esse clamat, quod sancti esse incipimus. Ergo nimis praepostere faciunt, qui fidei electionem subiiciunt. Deinde quum unicam electionis causam statuat, Dei beneplacitum, quod habuit iu seipso, alias omnes causas excludit. Ideo recte Augustinus nos illue revocari admonet, ne placito gloriemur voluntatis nostrae. Seguitur apud Paulum: Gratia sua Deum in nos exundasse in omni prudentia, patefacto nobis arcano voluntatis suae secundum beneplacitum quod in seipso proposuerat. Audis illuminationis gratiam quasi rivum esse ex fonte aeterni illius consilii fluentem, quod ante absconditum fuerat. Multum ergo abest, quin Deus in nobis eligendis aliquem fidei respectum habuerit, quae nulla esse poterat, nisi eam adoptionis suae gratia nobis destinasset. Et Paulus iterum confirmat, non aliunde inductum fuisse Deum: sed ipsum sibi fuisse auctorem et cansam, cur nondum creatos eligeret quibus postea et fidem conferret: Secundum propositum eius, inquit, qui omnia efficit secundum consilium voluntatis suae. Quis acternum Dei propositum nostro opponi non videat? Quod etiam ab Augustino rite expensum est: qui usque adeo Deum operari omnia interpretatur,

nt velle quoque nostrum, quo credimus, efficiat. Iam satis evictum esse arbitror, quos nunc Deus per Evangelium in spem salutis vocat, quos in Christi Corpus inserit, quos facit vitae acternae haeredes, aeterno arcanoque consilio sibi in filios adoptasse, atque ut adoptaret, usque adeo non fuisse corum fide provocatum: ut fidei causa et principium sit ipsa electio: unde ordine priorem esse constat.

Nihilo obscurius est, quod octavo ad Rom. capite habetur. Nam quum dixisset, Omnia adiumento esse fidelibus qui Deum diligunt: ne felicitatis suae exordium a seipsis peterent homines, quasi suo Deum amore ad promerendum tale beneficium praeveniant, correctionis vice mox attexit, Qui secundum propositum vocati sunt. Videmus ut priores Deo partes nominatim vendicet, qui vocatione sua efficit, ut diligere incipiant, qui nibil poterant quam odisse. Nam ut totum hominis ingenium excutias, quae ad Deum amandum illic propensio reperietur? Imo Paulus codem capite omnes carnis sensus Deo inimicos esse pronunciat. omnes natura hostes, et Deo adversi, sola eius vocatione discerni palam est, qui deposito odio animos ad eum amandum convertant. Porro minime dubium est, quin efficax hic vocatio notetur, qua regenerat Deus, quos sibi prius in filios adoptavit. Neque enim simpliciter dicit Vocatos (quod in reprobos plerumque competit, quos Deus promiscue cum filiis suis ad poenitentiam fidemque invitat) sed vocatos secundum propositum, quod stabile ipso effectu ratumque esse oportet. Nam de hominis proposito insulse hune locum exponi, Augustinus optime coarguit: (Lib. ad Bonif. 2. cap. 9. et aliis locis.) et ipse contextus omnem scrupulum eximit, ne alieno opus sit interprete. Sequitur enim: Quos praedestinaverat vel definierat, eosdem vocavit, et quos vocavit, eos iustificavit. Hic de certo numero se loqui demonstrat quem sibi Deus in peculium destinavit. Nam quum et aliis modis et praesertim externo hominum ministerio vocet permultos: neminem, nisi quem ad vitam ordinavit, iustificat, ut tandem glorificet. Est igitur specialis quaedam vocatio, quae aeternam Dei electionem sie obsignat et sancit, ut patefaciat quod prius fuit in Deo absconditum.

Scio quid hic nonnulli cavillentur? Quum praedestinates Paulus dicat quos Deus praescivit, suae quenque fidei respectu eligi. Sed ego illis quod falso imaginantur, non concede, Intelligi quicquam fuisse a Deo praevisum, quod conciliaret illis gratiam: sed quia gratuito electi sint, fuisse praecognitos, Quemadmodum alibi docet idem Paulus, Deum nevisse qui sint sui, quia scilicet notatos et quasi in suo censu numerates habeat. Neque hoc quoque ab Augustino (Lib. de bono persev. cap. 18.) emissum est: Praescientiae nemen pro Dei censilio accipi, que suos in salutem praedestinat. Praesciri a Deo, quinam futuri sint vitae haeredes, nemo non fatetur. Hoc modo in quaestione versatur, Praevideatne quid in ipsis facturus sit, an quales a se-

ipsis sint futuri. Futilis autem argutia est, arrepta Praescientiae voce, electionem, quam Paulus ubique in solo Dei proposito includit, hominum meritis alligare. Petrus (1 Petr. 1. vers. 2.) electes salutat, secundum praecognitionem Dei. An quod praevisa in ipsis aliqua virtus, Dei favorem ad eos inclinaverit? Atqui Petrus homines inter se non confert, ut alios aliis faciat digaiores: sed decretum quod in se Dous statuit, supra causas omnes in sublimi locat: acsi diceret, Nunc censeri inter Del filios, quia, priusquam nascerentur, electi fuerint. Secundum hanc rationem codem capite docet, Christum ante mundi creationem fuisse praecognitum, ut sacrificio suo mundi peccata ablueret. Quo proculdubio significat, expiationem ab eo completam, aeterno Dei consilio fuisse ordinatam. Nec aliter exponi potest, quod in Petri concione apud Lucam habetur: Christum definito Dei consilio et praescientia in mortem traditum esse. Sic enim praescientiam consilio adiungit, ut discamus neque fortuito neque violento bominum impetu abreptum fuisse Christum ad mortem : sed quia Deus optimus et sapientissimus cognitor ita consulto statuerat. Et unus Pauli locus ad dirimendam omnem controversiam apud sanos lectores sufficiet. Deum plebem suam, quam praescivit, repulisse negat. Mox qualis illa fuerat cognitio, declarat: quod reliquiae secundum electionem gratiae salvae factae sunt. Item, quod Israël operibus non sit consequutus quod quaerebat: sed electio consequuta. Quam priore loco praescientiam vocavit, postea electionem esse definit, et quidem gratuitam.

Puerile figurentum est, quod gratiam Pighius interpretatur, quia Dominus omnes in Adam perditos ad salutem nihilominus invitat. Clare enim Paulus Deo praecognitos a reliquis discernit, quos adspectu suo dignatus non est. Quod idem non obscure expressum est Christi verbis, (Ioan. 6. vers. 37.) Quicquid dederit mihi Pater, ad me veniet: et eum, qui venit ad me, non eiiciam foras. Tria breviter quidem, sed tamen perspicue hic babemus: Quotquot veniunt ad Christum, prius illi a Patre esse datos: deinde omnes, qui dati sunt, quasi de manu in manum illi tradi, ut vere eius fiant: postremo fidum esse omnium custodem. quos in eius fidem ac praesidium Pater tradidit, ut neminem perire sinat. Nune si fidei principium quaeritur: respondet Christas, Ideo credere qui credunt, quia sibi donati sunt a Patre. Magnum plebi imperitae obstaculum erat Scribarum incredulitas, quod vulgo persuasum erat, nullam doctrinam fide dignam esse, nisi quae corum suffragio recepta esset. Glamat ex adverso Christas, singulare esse Dei donum lucem illam, qua in salutis viam dirigimur. Si quis tergiversetur, dari Christo quos Pater in eo elegit: manet tamen istud fixum, donationem non fide modo superiorem esse, sed eius causam ac originem. Sed in altero membro longe plus subest ponderis. Neque enim tantum venire ad se alios negat, nisi quibus porrecta fuerit a Deo manus: sed

sed omnes, qui sibi donati sunt, sine exceptione, credere affirmat. Quod in disputationis contextu uberius confirmat. Nemo. inquit, ad me potest venire, nisi Pater meus traxerit eum. Fatebitur Pighius illuminatione opus esse, ut ad Christum redeant homines, qui a Deo erant aversi, sed interea fingit, offerri peraeque omnibus gratiam, hominum autem arbitrio, utcunque cam recipere libuerit, efficacem demum esse. At vero Christus alium verborum suorum sensum esse testatur. Sunt quidam ex vobis qui non credunt, Propterea dixi vobis, nemo potest ad me venire, nisi illi datum fuerit a Patre meo. Vides ut incredulos eorum numero excludat qui trabuntur. Nam hoe prorsus intempestive effutiret, nisi speciale donum esset fides. Sed hoc emnium clarissimum: quod postquam Iesaiae vaticinium adduxit, Erunt omnes docti a Beo: mox interpretationis loco addit, Omnis ergo, qui audivit a Patre meo et didicit, venit ad me. In eo docet impleri lesaine vaticinium, and Deus Spiritu sua intus discipulos allequitur, ut Christo in possessionem tradat. Hunc instaurandae Ecclesiae modum definit Iesaias, ut omnes eius Filii divinitus edocti sint. Peculiare ergo beneficium commemorat, quo Deus non nisi Ecclesiae filies dignatur. Christus efficaciter hoc doctrinae genere ad se trahi pronunciat, quorum mentes et corda Deus compellat. Sic enim interius docet eos, inquit Augustinus, (Lib. de gratia Christi contra Pelag. et Celest. c. 31. cap. 14.) qui secundum propositum vocati sunt simul donans et quid agant, scire: et quod sciunt, agere. Qui autem novit, quid fieri debeat, et non facit, nondum a Deo didicit secundum gratiam, sed secundum Legem; non secundum Spiritum, sed literam. Paulo post: Si, ut dicit veritas, omnis, qui didicit, venit; quisquis non venit, prosecto nec didicit. Concludit tandem. Non est consequens, ut, qui potest venire, etiam veniat, nisi id voluerit atque secerit. Sed omnis, qui didicit a Patre, non solum potest venire, sed etiam venit, ubi iam et possibilitatis profectus et voluntatis affectus et actionis effectus est. Neque Augustinum ideo in praesentia adduco testem, quod eius auctoritate pugnem. Sed quia eius verbis aptiora non suppetunt, quibus Evangelistae mentem exprimam. Quod si nondum quidam acquiescant, alibi (Lib. de praedestin. Sanctor, cap. 8.) plenius edisserit: Quid est, Omnis, qui audivit a Patre et didicit, venit ad me: nisi, Nellus est qui audiat et discat a Patre, et non veniat ad me? Si enim omnis, qui andivit a Patre et didicit, venit: profecto omnis, qui non venit, non audivit a Patre nec didicit. Nam si audisset et didicisset, veniret. Valde remota est a sensibus carnis haec schola, in qua Pater auditur et docet, ut venistur ad Filium. Paulo post: Haec gratia quae occulte humanis cordibus tribuitur, a nulle dure corde recipitur. Ideo quippe tribuitur, ut cordis duritia primum auferatur. Quando itaque Pater intus auditur, ausert cor lapideum, et dat cor carneum. Sie quippe facit filios promissionis et vasa misericordiae quae praeparavit in gloriam.

Cur ergo non omnes docet ut veniant ad Christum, nisi quia omnes, quos docet, misericordia docet: quos autem non docet, indicio non docet? quoniam cuius vult miseretur, et quem vult obdurat. Quanquam breviore compendio potest huius quaestionis summa perstringi. Trahi a Patre Christus dicit, non quibus flexibile cor datur, ut venire ad cum possint: sed quorum Deus Spiritu suo cor intus afficit, ut reipsa veniant. Id non omnibus promiscue dari experientia vel caecis demonstrat.

Iam quod neminem ex corum numero se ciicere pronunciat: quin potins repositam in tuto esse omnibus vitam, donec excitet cos in novissimo die: quis non videt finalem, ut vulgo loquuntur. perseverantiam Dei electioni similiter adscribi? Fieri potest, ut a fide quidam excidant: sed qui sibi a Patre donati sunt, extra ruinae periculum Christus esse asserit. Quemadmodum et alio loco, postquam dixit ex Iudaeis quosdam non credere, quia ex ovibus suis non essent, oves ipsas quasi in securo salutis portu collocat. Non peribunt, inquit, (Ioan. 10. vers. 18.) in acternum: nec rapiet cas quisquam a manu mea. Pater, qui dedit mihi, maior omnibus est. Hunc tam firmum salutis statum Pighius in fide praesenti fundare non audebit: quum eam a libero hominis arbitrio suspendat. Nec quasi de re ambigua disputandum, ubi Christus cunctis Satanae machinationibus suam unius tutelam opponens, ideo tutos ad extremum usque nos fore pronunciat, quia servare velit. Porro ne cui dubium sit, quos fide sua protegendos suscipiat, iterum nos revocat ad Patris donationem. Nec vero leviter praetereundum: quod petentiorem quibuslibet adversariis Deum facit, ne minor sit nobis salutis securitas, quam potentiae Dei reverentia. Ergo inter tam violentos insultus, tam varia discrimina, tantas procellas et agitationes, in eo tamen consistit status nostri perpetuitas, quod Deus, quod de salute nostra apud se decrevit, brachii sui virtute constanter tuebitur. Si quisque nostrum se aspiciat: quid potest aliud quam trepidare? Nam circa nos omnia nutant: et nihil nobis imbecillius. Sed quia caelestis Pater, quos Filio donavit, perire non sinet, quantum habet hic potentiae, tam certa est nobis fiducia et gloriatio: quia ideo fortis est, ut constans et invictus apparent suae donationis assertor. Nam ut scite Augustinus dicit, Horum si quisquam perit, fallitur Deus. Sed nemo corum perit, quia non fallitur Deus. Horum si quisquam perit, humano vitio Deus vincitur. Sed nemo perit, quia nulla re vincitur Deus. Electi enim sunt, ut perpetuo regnent cum Christo: non sicut ludas ad munus temporale cui congruebat. Item: Ex istis nemo perit, quia omnes electi et secundam propositum non suum sed Dei. Si quidem non tale modo illis perseverantiae donum confertur, ut postea declarat, (Lib. de corrept. et grat. c. 12. cap. 7.) quo possint si velint; sed quo non nisi perseverantes sint. Quod optima ratione confirmat. Nam si in tanta infirmitate vitae huius, in qua tamen

infirmitate propter elationem reprimendam perfici virtutem oportebat, ipsis relinqueretur voluntas sua, ut in adiutorio Dei, sine quo perseverare non possent, manerent si vellent: nec Deus operatur ut vellent: inter tot et tantas tentationes voluntas ipsa infirmitate sua succumberet, et ideo perseverare non possent, quia deficientes infirmitate nec vellent, aut non ita vellent ut pessent. Subventum ergo est infirmitati voluntatis humanae, ut divina gratia indeclinabiliter et inseparabiliter ageretur, et ideo quamvis infirma non deficeret nec infirmitate aliqua vinceretur.

Prodeat nunc in medium memorabilis ille Pauli locus et qui unus ad dirimendam controversiam apud sobrios et morigeros Dei filios abunde valere debebat. Etsi autem Cyclopem Pighium contemptim Pauli verba illudere mirum non est: facturum tamen me spero, ut sani omnes tam barbaram profanandae Scripturae audaciam detestentur. Quia Iudaei Ecclesiae titulo superbientes hoc ipso praetextu Evangelium respuebant, quod fictitiae Ecclesiae consensu damnatum foret: ne tam indiguo fastu obruatur Evangelii maiestas, larvam, qua se venditabant, Paulus illis detrabit. Erat sane arduum isfirmis obstaculum, quum doctrinam Christi ab iis fere omnibus reiici viderent, quos Deus aeterni sui foederis haeredes constituerat. Iesum esse Dei Messiam Apostoli praedicabant. Reclamabat tota natio, cui promissus fuerat Messias. Et quid mirum? quandoquidem hodie quam plurimos videmus obiecto hoc evanido fuco labascere, dum se Papistae Ecclesiam esse iactant. Hoc itaque modo cum Iudaeis congreditur Paulus, (Rom. 9: 8.) quod legitimos Abrahae filios nequaquam faciat carnale genus: sed soli filii promissionis in semine censeantur. Poterat autem ex fide aestimare: idque consentaneum erat, quum in promissione discrimen inter genuinos et spurios statueret: idque prius fecerat: sed nunc altius conscendit: esse filios promissionis, quos Deus antequam nascerentur, elegit. Citat (cap. 2, 4.) enim quod ab Angelo promissum fuit Abrahae: Secundum hoe tempus veniam, et erit Sarae filius: acsi diceret: antequam in utero conceptus esset Isaac, fuisse a Deo cooptatum. Non solum autem hoc, inquit: (Rom. 9. vers. 12.) sed quando ex uno concubitu patris nostri Isaac gravida erat Rebecca, quum nondum nati essent pueri, necdum quicquam boni fecissent vel mali, ut secundum electionem propositum Dei maneret, non ex operibus, sed ex vocante dictum est: Maior serviet minori, sicut scriptum est, Iacob dilexi, Esau autem odio habui.

Unum hunc esse ex difficillimis Scripturae locis Pighins (Lib. 9. c. 2.) causatur. Quod ut concedam, ita impium eius latratum minime ferendum esse dico, quum inextricabilem lahyrinthum esse iactat. Quid enim? An Spiritum per os Pauli loquentem sibi dicemus excidisse, ut ultra, quam utile erat, nos abduceret? Promptum illi erat, ut iam dixi, veros Abrahae Ilios ab adulterinis sola fidei nota distinguere. Quaestionem

electionis, quae longe remotior erat, data opera accersit. Certe quum sibi supra tertium caelum rapto arcana revelata fuisse commemorat, (2 Cor. 12. vers. 2.) quae effari homini fas non est. satis demonstrat modum sibi notum esse, quousque progredi in publicandis Dei arcanis expediat, simul et liceat. Quum igitur quaestionem, quae populariter et brevi compendio expediri poterat, ultro huc deduxerit: quisnam piorum se attentum docilemque praebere dubitet? Nisi forte sperandum est, ut Spiritum Dei ultra suas metas lascivientem furiosus Cyclops sua moderatione cobibeat. Addit: Unum esse ex locis quos indocti homines et instabiles in suam ipsorum perniciem corrumpunt. Quod ut fateri cogat, ipse nimis luculento documento extorquet: adeo licentiose torquet ac pervertit totum Pauli contextum. Quod lectores hortatur, ut in obscuris istis et ad explicandum difficilibus locis se in Ecclesiae obsequio contineant, me quoque saffragatorem haberet, si modo illis Christi ovile, non foetidam porcorum baram ostenderet. Quid enim est Ecclesia Pighio, nisi ille omni impictatum congerie refertus et inexpletus errorum omnium gurges? Postrema admonitio est, Nequid lectores admittant ab immensa Dei bonitate alienum, vel qui in eius odium potius quam in amorem incitentur. Atque hic plenis velis in Denm invehitur, si quos ab ipsa creatione exitio destinet. Atqui, etiam si tota hace doctrina supprimatur, nunquam tamen reprobos deficiet occasio, quin Deum et exosum habeant et sacrilegiis suis impetant. Sed quaenam illis sit obstrependi ratio, ubi mens Pauli exposita fuerit, suo loco expendetur. Nunc quid diserte et absque ullis ambagibus exprimat Paulus, mecum audire ne recusent quicunque sustinent in Dei schola doceri.

Duos nobis filios Isaac proponit, qui quam ambo in sancta domo quasi in Dei sacrario pariter geniti sint, tamen in dissimilem sertem Dei oraculo segregantur. Causam discriminis, quae alioqui in utriusque meritis quaesita esset, recondito Dei consilio assignat, Ut propositum Dei maneret. Constitutum Deo fuisse audimus, ex duobus geminis alterum tantum eligere. Haec Pauli verba Pighius insulso cavillo, tanquam porcus rostro, evertere conatur. Gratiae electionem fuisse respondet, quia nihil tale promeritus erat Iacob. Sed quum in eo gratiam commendet Paulus, quod altero rejecto unus eligitur, hic certe concidit quod fingit Pighius de universali gratia. Non simpliciter docet Paulus, ut stabilis foret Dei electio, Iacob vitae fuisse nuncupatum haeredem: sed fratre posthebito ine primogeniturae illi delatum. Nec vero me fegit quid oblatreat quidam alii canes, quid etiam obmurmurent imperiti: Testimonia quae citantur a Paulo neque de vita acterna neque de acterno exitio tractare. Verum si vera theologiae principia, quae trita esse decebat omnibus Christianis, isti tenerent: paulo modestius loquerentur. Responsum enim, quod Rebeccae datum fuit, eo spectabat: Dissidii, quod in utero sen

tiebat, hunc fore exitum, ut penes minorem resideret Dei benedictio et vitae aeternae foedus. Quorsum enim lucta, nisi quod duo simul foederis haeredes esse non poterant, quod iam arcano Dei consilio uni erat destinatum? Excipiunt, Ad terram Ganaan id referri : de qua etiam sermo apud Malachiam habetur. In que forte audiendi essent, si Iudaeos Deus in terra Canaan quasi pecudes in ara saginasset. Atqui longe diversum est Prophetae consilium. Nam et quia terram illam Deus Abrahae quasi externum potioris hacreditatis symbolum promiserat et eius posteris ipsam dederat possidendam, ut eos in populum sibi peculiarem colligeret; et sanctuarium, praesentis suae gratiae testimonium, illic erexerat, fines istes non immerito reputat Propheta. Denique terram Canaan pro sacro Dei domicilio habet, cuius habitatione quum privatus foret Esau, odio habitum colligit: quoniam a saneta electaque familia abdicatus erat, in qua perpetuus residet Dei amor. Nobis quoque intuenda est illa terrae qualitas quam illi Deus indiderat, ut pacti spiritualis cum Abrahae somine initi arra quaedam esset vel pignus. Non abs re ergo Paulus (Rom. 9. vers. 12.) gratuitam electionem in lacob ratam fuisse commemorat, quia nondum natus rejecto fratre ad potiendam hacreditatem destinatur. Sed Paulus ultra etiamnum pergit: dignitatem hanc non operibus faisse partam neque operum respectu cellatam ipsi Iacob. Neque id modo: sed Dei providentia sic discretos fratres, antequam boni quicquam vel mali egissent. Itaque non ex operibus, sed ex vecante profectum fuisse discrimen constituit.

Hie a Pighio nobis rancida illa distinctio obtruditur: Non venisse quidem anteacta opera in rationem, quae nulla erant, sed firmam Dei electionem fuisse in Iacob, cuius fidem et obedientiam Deus praevidebat. Et argute scilicet, in nomine Israël philosophatur, quod a Deo videndo sit cognominatus, ut sciamus veros demum esse Israëlitas, qui se propria malitia non exceptant, sed ad Deum, ubi illis apparet conspiciendum, aperiant oculos. Atqui ridiculum est, quod, dum alios studet facere tam perapiences, talpa ipse caecior est. Diversa enim prorsus etymologia a Mose exprimitur: quod, cum Angelo Dei congressus, superior in certamine fuisset. Israël enim Deo potentem vel dominantem Deo sonat.

Sed quibus, obsecro, ita poterit oculos configere vei eruere, ut eius ineptias non animadvertant? Boni quiequam vel mali ipsos fecisse quorsum negat Paulus, nisi ut omnem meriti respectam tollat? imo nisi ut praecise affirmet, Deum non aliunde suspensas habuisse rationes, quum tam diversum de gemellis fratribus indicium tulit? Scio quam tritum fuerit effugium istud: scire tamen primum velim, si communi naturae relicti forent Esau et Laceh, quid bonerum operum in secundo magis quam in priore Deus reperisset. Peracque sane ambe lapidei cordis duritia oblatam salutem repulissent. Ideo ambobus, inquit Pigbius, flatibile cor datum est, ut gratiam possent amplecti: sed aker libero arbitrio qued

poterat velait, alter recusavit. Quasi non velle etiam dari Paulus testetur, quasi non se facturum Deus promittat, ut in praeceptis suis Israël ambulet. At Pighii iudicio Ioannes (Ioan. 1, vers. 12.) reclamat. Denm nobis potestatem dedisse filios Dei fieri. Primum in eo hallucinatur phreneticus iste, quod Potestatem accipit pro Facultate ant potentia, quum dignationem honoris potius significet. Plusquam crassam vero hebetudinem prodit, dam velut clausis oculis huius potestatis causam praeterit clare ab Evangelista expressam. Filios Dei fieri praedicat, qui Christum recipiunt; verum eosdem mox non ex carne et sanguinibus, sed ex Deo genitos esse dicit. Dignatur ergo adoptionis honore Deus qui in Filium credunt; sed quos prius Spiritu suo genuerat, hoe est, Quos sibi in filios formavit, suos tandem esse declarat. Nam si filios Dei nos reddit fides, unde ipsa nebis detur, coasiderandum est. Est enim spiritualis seminis fructus, quo nos Deus in vitae novitatem regignit. In summa: verissimum est illud Augustini, (Enchiri. ad Laur. cap. 99. Rpist. 105. ad Sixtum Lib. 5. contra Iulia. esp. 3. et aliis locis.) Sola gratia redemptos discerni a perditis, quos ad perditionem concreverat ab origine ducta massa communis. Unde sequitur, gratiam Dei praedicari, qua eligendos facit, non invenit; quemadmodum idem saepius inculcat. Adde, quod si quid in electis suis praevidet Deus quo a reprobis ipsos discernat, inscite Paulus argueret, quia nondum tune nati erant fratres, ex vocante non ex operibus fuisse dictum: Maior serviet minori. Quare solutio ista de praevisis cuinsque operibus aperte Paulo insultat. Colligit Paulus, in electione Dei non haberi operum respectum, quia Iacob Dens fratri practulit, antequam nati essent et quicquam egissent boni vel mali. Isti, ut a Deo eligi obtineant, quos aliqua probitatis nota a reprobis discernit, praevideri obtendunt, qualis futura sit in recipienda vel respuenda gratia cuiusque dispositio. Quid si recipitur, cos, qui nihildum boni egerunt, non tamen Deus ex operibus eligere desinet, quia ex operibus praevisis interea pendebit electio. Atqui quam Paulus pro confesso sumeret quod bonis istis theologis est incredibile, Omnes ex sequo esse indignos. aequam naturae in omnibus esse corruptionem, secure inde constituit. Deum gratuito suo proposito eligere quoscunque eligit: non quos obsequentes fore sibi filios praevideat. Denique qualis extra Dei electionem sit hominum natura Paulus considerat: isti Deum quad nunquam futurum est, donec ipse fecerit, praevidere in homine somniant.

Quanquam hace per se satis clara sunt: longius tamen nos Pauli contextus ducit. Sequitur enim, Quid ergo dicemus? Nunquid iniustitia est apud Deum? Vel hace obiectio sine ratione ingeritur: vel nullum praevisis operibus locum dabat Pauli doctrina. Quae enim iniustitiae suspicio concipi potest, ubi Deus gratiam emnibus communiter offert, facit autem ut ea digni-fruantur? Denique quum electionis yel reprobationis causam in suturis operibus

constituunt, hanc ipsam quaestionem, quam sibi Paulus obiicit, effagere et solvere sibi videntur. Unde perspicuum est, nova ista sapientia non fuisse instructum. Esto, adversarios Paulus importune et nullo colore inducat de iustitia Dei litigantes. Obiectionem quomodo repellat, videndum. Verba sunt, Absit. Nam Mosi dicit: Miserebor enius miserebor: et miserebor quem miseror. Nihil fore aptius video, quam ut Augustini verbis (Epist. 105. ad Sixtum.) ad hunc locum explicandum utar. Mirum, inquit, quum his coarctantur angustiis, in quanta se abrupta praecipitent, metuentes retia veritatis. Ideo, inquiunt, nondum natorum alium oderat, alium diligebat, quia corum futura opera praevidebat. Quis istum acutissimum sensum defuisse Apostolo non miretur? Hoe quippe ille non vidit, quanto sibi velit adversantis obiecta quaestione, non id potius tam breve, tam apertum, tam verum, sicut isti putant, absolutumque respondit. Quum enim rem stapendam proposuisset, quomedo de nondum natis, qui nihildum boni aut mali egerant, recte diei potuerit, quod unum dilexerit Dens, alium odio habuerit: Quid ergo dicemus? ait: Nunquid iniquitas apud Deum? Hic ergo erat locus, ut diceret quod isti sentiunt, Futura enim Deus opera praevidebat. Non autem Apostolus hoe dieit, sed potius, ne quisquam de suorum operum audeat meritis gloriari, ad Dei gratiam commendandam voluit valere quod dixerat. Moses enim dicit: Miserebor cuius misertus fuero. Ubi nunc merita? Ubi opera vel praeterita, vel futura, tanquam liberi arbitrii viribus adimpleta, vel adimplenda? Nonne apertam protulit Apostolus de gratuitae gratiae commendatione sententiam? Hactenus Augustini verba recensui. Fingamus nihil tale unquam cum dixisse. Quum expedita esset solutio, Deum ex futuris operibus discernere inter homines: cur Paulus se magis intricat, et totam in Dei arbitrio causam esse sitam asserit? Primo enim Dominus apud Mosem, liberum sibi ius, ubi placuerit, exerendae misericordiae vendicat: ne quis legem illi praescribere susit: deinde ex tota populi multitudine sumpturum se, quos voluerit liberandos, pronunciat. Foedifragi pariter omnes erant. Non dicit, hunc sibi fore delectum: ut, si quos reperiat venia dignos, illis sit propitius: sed praecise misericordiae se arbitrum fore testatur, ut, quibus voluerit, parcat: quia nulla unius magis quam alterius eligendi necessitate sit adstrictus.

Tandem quod necessario ex sententia illa sequitur, Paulus infert: Non esse volentis nec currentis, sed miserentis Dei. Nam si sola Dei misericordia continetur salus hominum, Deus autem non nisi quos areano suo beneplacito delegit servat, nihil prorsus fit hominibus residuum. Exponit Pighius, non deberi salutem conatui nostro, vel illis operibus, quia gratuito ad eam nos Deus vocet. Scilicet, ita secure ludit, aesi verbulo uno totam Pauli dectrinam abolere in promptu esset. Quia Bominus heneplacito suo, non operum discretione eligit quos servat: inda colligit Paulus,

non volentis esse neque currentis: sed totum in una Dei misericordia verti. Elapsum Pighius se putat, dum omnibus garrit, quae nemini debetar, gratiam. Caeterum, quum eius demum compotes fieri dieat, quos Dominus idoneos et sibi obsequentes reperit: eo necesse erit recidere: valere quidem et voluntatem et cursum: sed quia per se non sufficiant, Dei misericordiae palmam deferri: Quas ineptias optime refutat idem Augustinus: (Ench. ad Laur. cap. 32.) Si propterea, inquit, dictum est, Non volentis neque currentis, sed miserentis Dei: quia ex utroque fit: id est, ex voluntate hominis et misericordia Dei: tanguam diceretur, Non sufficit sola voluntas, nisi adsit misericordia Domini: neque sufficiet misericordia Dei, nisi adsit hominis voluntas. Porro, si nullus Christianus dicere audebit: Non miserentis Dei, sed volentis est hominis: restat ut propterea recte dictum intelligatur. Non volentis neque currentis: ut totum detur Deo, qui hominis voluntatem bonam et praeparat adiuvandam, et adiuvat praeparatam. Quo magis frivola est quorundam argutia, qui misericordiae Dei et humani conatus concursum inde eliciunt. Quasi vero Paulus homines currendo parum proficere intelligat, nisi Dei gratia adiutos: ac non potius alia omnia redigat in nihilum, ut locum Dei misericordiae vacuum cedant. Unde enim cursus recti principium? An quisquam, nisi duce ac directore Spiritu, ipse Deo occurret? Nam ut hic quoque Augustini verbis (Lib. 2. ad Bonif. cap. 16.) utar: Quotidie ad Christum trahuntur eius inimici. Dicit enim Christus: Nemo potest venire ad-me, nisi Pater traxerit, Non ait, Duxerit: quasi aliquo modo praecederet voluntas. Quis enim trahitur, si iam volebat? Trahitur ergo miris modis ab eo, qui sie novit in cordibus hominum operari, non ut homines nolentes credant, sed ut volentes ex nolentibus fiant. Videmus ergo sic Dei electionem approbari subsequenti hominum cursu, ut sola tamen eius misericordia (quae iacentes erigit, errantes reducit in viam, imo in vitam suscitat mortuos, et vocat quae non sunt) principatum teneat.

Sequitur alterum de reprobis membrum, quorum maxime illustre exemplar in Pharaone proponitur. Porro de eo sic loquitur Deus apud Mosen: In hoc constitui te, ut tibi ostenderem potentiam meam. Pro quo fideliter Paulus tanquam verbum verbo reddidit: In hoc excitavi te. Est enim verbum Hiphil deductum a radice Amad, quod Stare significat. Productus ergo in medium dicitur Pharao, in quo Deus memorabile suae potentiae specimen ederet. Unde porro eum Dominus accepit, ut eo loco statueret? Mavult Pighius, quod Deus morte dignum sua potentia ad tempus sustinuerit. Quod effugium ut illi permittam, perplexus tamen adhuc in eo tenetur, quod Deus, Pharaonem proprio ingenio relinquens, eum exitio destinabat. Patientiam Dei si commendet Pighius, assentior: manet tamen interim istud fixum, in hunc finem sepositos Dei consilio esse reprobos, ut suam in illis potentiam

demonstret. Quanquam id nimis a Pauli mente remotum esse ex proxima illatione apparet: Quod Deus quem vult indurat: Neque enim hoc fuisset adiectum, nisi sub verbo illo Statui vel Excitavi comprehenderet Paulus Dei consilium, quo Pharao ad redemptionem populi sua contumacia illustrandam ordinatus erat. Nam si quis dicat, In Fastigium regii honoris divinitus evectum esse: est hoc quidem aliquid, sed non totum. Nam Graeci interpretes eodem hic verbo usi sunt, quo solent reddere verbum Hiphil a radice Kum deductum, quod Surgere significat. Porro excitare dicitur Deus, quod velut porrecta manu ad finem suo consilio ordinatum deducit. Maxime tamen ad initium rei, de qua agitur, Scriptura respicit, ut illud uni Deo adscribat. Ita dicitur, et Prophetas, et salutis ministros excitare: ne quid horum sibi vindicet hominum industria. Itaque fideliter expressus suit sensus Mosis Excitandi verbo, modo ita accipias: Nec vero aliter accepit Paulus. Certe quod de electis et reprobis attigerat, non minus distincte quam summatim complectitur: quum hoc iuris et potestatis Deo vindicat, ut suo arbitrio induret vel misereatur. durandi vel miserendi ius penes ipsum esse pronunciat: nee legem illi imponi fas esse: quia nulla lex vel regula melior vel aequior, quam eius voluntas, fingi possit. Sed quia olim putarunt nonnulli, induci a Paulo impios Deo obstrepentes, ad hoc asylum se confert Pighius. Quod si illi detur, ne sic quidem solutus est nodus: quia neque de nihilo quaestionem movet Paulus: atque ita respondet, ut, quod obiectum ab adversariis fuerat, verum esse fateatur. Quid tamen eiusmodi tergiversatione proficit Pighius, nisi ut tergiversandi malam causam se habere prodat? Verum quis illi quod petit concedat? quando ita violenter disiungit quae inter se cobaerent: quae autem palam disiuncta sunt, in unum fasciculum compingit. Postquam reprobos et electos incomprehensibili Dei consilio discerni Paulus docuit, uno contextu infert: Ergo cuius vult miscretur, et quem vult indurat. Subiicit postea: Dices itaque mihi, Quid adhuc conqueritur. Quum loquentium personas aperte Paulus distinguat, quis non potius eius verbis, quam extraneis commentis attendit? Caeterum prudenter hoc quoque, ut multa, Augustinus, (În Enchir. ad Lauren. capite 99.) Non magnopere referre in cuius personas accipias, quod Paulus responsione sua verum esse innuit.

Si falsa erat obiectio, probabile certe non est Paulum in causa tam bons, tam dilucida, tam plausibili fuisse taciturum. Nam si falsum est illud, Deum quos vult indurare: nodum, qui humano ingenio inexplicabilis est, uno verbo solvere promptum erat. Excipit Pighius, Supersedere claro et idoneo responso Paulum, quia protervos homines sermone non dignetur: ut prius humiliter sapere discerent, quam rationem operum Dei superbe exquirere: qualiter alibi legimus, Iudaeos, qui Christum interrogabant in qua potestate opera sua faceret, tantum mutua quaestione repulsos.

Sed reclamant Pauli verba, Nam postea sic corum refraenat insolentiam, qui nimis audaci curiositate in excutiendis Dei arcania lasciviunt, ut tamen reprobos organa irae esse confirmet, in quihus suam potentiam Deus ostendit. Longe ergo melius Augustinus. (De praed. sanctor. cap. 8.). Quum dictum esset, Quid adhue conqueritur? Nunquid responsum est a Paulo? O homo, falsum est quod dixisti? Minime: sed responsum est: O homo tu quis es? Observandum autem quod alibi tractat. Non ideo Paulum obiurgatione abrumpere corum sermonem, qui sacrilega petulantia cum Deo litigant, acsi iusta defensione careret Dei iustitia: sed quod maxime expediebat, attulisse. Hoc loco quidam stulti putant Apostolum in responsione defecisse: et inopia reddendae rationis repressisse contradictoris audaciam. Sed magnum habet pondus quod dictum est, O homo, tu quis es? Et in talibus quaestionibus ad suae capacitatis considerationem revocat hominem: verbo quidem brevi, sed re ipsa, magna est redditio rationis. Si enim non capit hoc: Quis est qui respondeat Deo? si autem capit, minus inveniet quid respondeat, etc.

Proinde, si nos talia movent, inquit idem alibi, (Ad Bon. epist. 109.) quia homines sumus: simul audiamus dicentem, O homo, tu quis es? Paulo post: Quamvis enim peccata non fecerit Deus, naturas tamen ipsas, quae per seipsas sine dubio bonae sunt, quibus tamen ex arbitrio voluntatis futura essent vitia peccatorum, et in multis talia quibus esset acterna poena reddenda, quis nisi Deus creavit? Quare? nisi quia voluit. Quare autem voluerit? O homo, tu quis es qui respondeas Deo? Nunquid dicit figmentum, etc. Ecce, ratio etiam homini reddita est. quanta debuit homini: si tamen vel istam capit, qui pro sui arbitrii libertate, infirmitatis servitute contendit. Si quem autem adhuc prava obstrependi libido sollicitat: Dicat, qui talis est, inquit: (Ad Sixt. epist. 150.) et audiat quod convenit homini: O homo, tu quis es? Audiat vero et non contemnat. Quod si contempserit, etiam ut contemneret, se inveniat obduratum: si non contempserit, ut non contemneret, credat esse adiutum: sed obduratum debito, adiutum gratia. Quale porro debitum hominibus imputet, prius ostenderat his verbis. Inexcusabilis est omnis peccator vel reatu originis, vel additamento etiam propriae voluntatis, sive qui novit, sive qui ignorat: sive qui iudicat, sive qui non iudicat: quia et ipsa ignorantia in eis qui intelligere noluerunt, sine dubitatione peccatum est: in eis autem, qui non potuerunt, poena

Nihil nos iuvet Augustini testimonium: rem ipsam mecum expendant lectores. Paulus hominem cum Deo, ut facit, comparaus, altius proculdubio in eligendis et reprobandis hominibus et magis reconditum Dei consilium esse ostendit, quam quo mens humana perveniat: acsi diceret, O homo, quisnam sis, reputa, et plusaliquid Deo concede, quam modulus tuus capiat. Nunc si locus

detur Pighii philosophiae, aequalem esse omnium sortem, nivi quatenus se vita privant, qui electi cum aliis pariter fuerant: quid illic impeditum vel obscurum? quid non receptum communi sensu. et carnis iudicio plausibile? Quum ergo humani ingenii caput superius esse arcanum audis, colligere inde promptum est, frivolas esse salutiones, quae ex communi indicio sumptae etiam in fore profano valerent. Excipit Pighius, Non repelli a Domino solere, nec suspensos dimitti, qui humiliter mentes suas captivant: idenque hanc obiurgationem non nisi in praefractos et fastuoses comnetere. In que illi non difficulter assentior: modo vicissim fateatur, damnari a Paulo impiae superbiae omnes qui Dei iustitian proprio sensu metiuntur. Atqui ut institize laudem obtineat Deus, Pighio iudice rationem, cur quidque faciat, exstare necesse est. Haec autem nobis medestise regula, ubi operum Dei ratio nos letet, ut iustum nihilomiaus esse credamus. Filius quidem Sirach boc elegio Deum ornare non erubescit, quod sicuti figulus pro suo arbitrio vasa discernit: sie esse in manu Dei hemines, ut illis reddat quemadmodum decrevit. Nam xpique boc loco. si superiora conferas, non potest nisi de opificie beneplacito exponi. Nec vero hic alio interprete opus est: quando omnium audaciam clare Paulus compescit, qui rationem a Deo exigunt. An dicit lutum figulo, Cur me sic fecisti? Is ergo demum ad Pauli moderationem se cohibet, qui, Dei voluntatem, licet absconditam, summae iustitiae instar habens, liberam illi perdendi servandique potestatem facit. Quantumvis torquendis Pauli verbis se Pighius torqueat, non tamen ad praesens institutum aliter similitudo aptari potest, quam si iure suo Deus homines ad quamcunque voluerit sortem fingat et formet. Hoc si cui videtue prima specie absurdum, veniat nobis in mentem illa Augustini admonitio: (De verbis Apost. sermo 11.) Si pscudes loqui possent, ac cum opifice suo contenderent, quod non homines, ut nos, sint factae: neminem fore nostrum qui non protings successeat. Iam vero quid nos putamus esse? Nimium certe desipit, qui non plus saltem aliquanto praecellentiae Deo tribuit, quam sibi et generi humano supra pecudes vindicat. Imo si proprie loquendum, nos coram Deo minus sumus quam pecudes. Quid ergo restat, nisi ut se illi oves ex grege eius placide submittant? Id quidem longe praestat, quam Pighii exemplo homines substituere Dei loce figules, ut fortunam sibi quisque pro propria virtate fingat. Alibi, inquit, aperte ostenditur quod hic obscurum est. Vasa figuli probat fornax, et homines iustes tentatio. Inde colligit, Si iustus in fide et pietate constans fuerit, vas fore in honorem: si molliter cesserit, fore vas in contumeliam. At quam suo quisque arbitrio, divina gratia, quae omnibus communis et parata est, adiutus perseveret : demum constituit, nos invicta fortitudine vasa ia honorem fieri. Non dico quam insulse duo tam diversa commisceat, fingi vas, et probari: tantum dico, quod suos variis certaminum experimentis Deus probat, minime obstare, quie ipros actorno suo consilio, priesquam nascerentar, in quem placuit usum destinaverit: quin posten cos, queles volchat fore, finxerit. Nec quicquam illi suffragatur Pauli dictem: Si quis se emundaverit ab eiusmodi melis, vas erit in honorem. Neque enim quomodo homines ex sordibus suis eruti vasa fiant honorifica: sed quomodo fideles, qui electi iam et vocati apat, se accommodent in puros usus, illic disseritor. Ac vide quam bene inter eum et , Paulum conveniat. Verba eius sunt, Quod alibi tacuerat Paulus; bic expressit: cur Deus quosdam..vasa in..bingnem faciat poting quam alios. Ut enim Iscob vas foret misericordiae, anima eins emundaverat seipsam: quo aomine et merito factos est fas in henorem. Ad hane emundationem respicions Bens, quem praesci-vit, etiam elegit. Paulus autem, dum fideles ad emundationem hortatur, ut locum sternat buie doctrinae, praesitur, (2 Tim. 21 vers. 19. Epb. 2. vers. 10.) Daum povisse qui sint sui : quemadmodum et alibi admonet, Nos esse eius figuentum, creatos ad opera bona, quae ipse praeparavit. Hoe salutis fundamentum in gratuita Dei electione ubique statuit Paulus, qui non temere se peritum architectum esse gloriatur, Pighius contra a superficia aedificium inchoat. Intempestive quaque in tractando Jeremiae locum multum verborum consumit: ubi non describitur formationis nostrae initium, in frangendis et conterendis vasis, quee iam formata politaque sunt, sua Deo potestas asseritur. Tenendum igitur Pauli (Rom. 9. vers. 21.) consilium est: Deum hominum fictorem, ex eodem assumpto luto, ad honorem vel contumeliam suo arbitrio formare: quia alios ad vitam gratuito nondum natos eligit, alios exitio suo, qui natura obnoxii sunt omnes, relinquens: Nam quod electionem gratiae Pighius ad reproborum odium spectare negat: id ego verum esse ita fateor, ut gratuito amori, quo olectos complectitur, iusta in reprobos severitas in causa pari et communi respondeat.

Concludit demum Paulus: Si Deus, iram suam volens ostendere et notam facere suam potentiam, sustinuit in multa patientia vasa irae apparata in interitum, ut notas queque divitias gratiae suae faceret erga vasa misericordiae quae praeparavit in gloriam: non esse cur litem illi quisquam intentet. Ludit Pighius, ut solent eius similes, in voce Patientine. Imo serociter se inctat, quasi Deus non aliter reprobos, quam paterna indulgentia, obduret. Non aliter, inquit, vasa ad contumeliam format Deus, quam beaigne tolerando qui patientia eius abutentes thesaurum irae sibi accumulant. Ubi ergo inter fratres nondum natos discrimen? Pracvidebat Dous, si Pighio creditur, futuram Esau duritiem. Quomodo itaque in lacob emiset electio gratiae, si in codem gradu locatus fuit Esan, donec se ipse ex filiorum numero expungeret? Verum saepius in brevissima Pauli sententia refellitur haec tergiversatio, quam ut aliuade rationes contrarias accersere opus sit. Vasa aut Organa quo sensu vocent Hobraei, quisquis mediocriter in Scriptura exercitatus est, non ignorat. Organa ubi audimus, tem Deum praesidem actionis totius et auctorem, tum manum eius directricem praecedere necesse est. Cur autem vocantur Vasa irae, nisi quia iustam severitatem, qua abstinuit erga alios, in istos exercuit? Et, cur facti sunt vasa irae? Respondet Paulus, ut iram et potentiam in illis suam Deus ostenderet. Dicit Apparata in interitum: unde aut quomodo, nisi a prima origine et natura? ut quidem vitiata est in persona Adae totius generis humani natura: non quod altius Dei consilium non praecesserit: sed quia ex hac scaturigine emergit Dei maledictio et generis humani interitus. Praeparasse enim Deum vasa misericordiae in gloriam testatur. Si hoc speciale est electis, reliquos ad interitum aptatos esse constat, quia, naturae suae relicti, certo iam exítio devoti sunt. Quod enim nugantur quidam, Aptari eos propria malitia, adeo insulsum est, ut referre pigeat. Verum est istud quidem, reprobos iram Dei sua pravitate accersere, et in dies accelerando tandem in caput suum congerere. Sed bic discrimen quod ex arcano Dei iudicio manat a Paulo tractari, in confesso est. Dicit etiam, Divitias gratiae Dei patcfieri, dum ex opposito vasa irae in exitium ruunt. Hic certe non audimus quod Pighius garrit, Aequalem esse erga omnes gratiam: sed melius Dei bonitatem illustrari, dam vasa irae sustinendo ad suum finem venire pa-Quod ad patientiam spectat, in promptu est solutio: eam cum potentia coniungi ut non sinat tantum Dens, sed, quod fit, sua virtute moderetur. Quod et Augustinus (Lib. contra Iul. 5. cap. 5.) scite observat.

Nec vero aliter stare potest inviolabile illud Dei pactum: Ego sum Deus zelotes, misericors in mille generationes: severus ultor usque in tertiam et quartam generationem: nisi Dominus arbitrio suo discernat, quibus gratiam largiatur, vel quos aeternae morti velit manere addictos. Gratiam suam in mille usque aetates propagat. Quaeso, an piorum filios propriis meritis aestimat, quum exhibitam partibus gratiam non alia ratione continuat etiam erga ipsos, nisi quia se ita facturum promisit? Abrahae, qui nihil promeritus erat, fidem suam gratuito obstringit, se in eius gratiam fore posteris in Deum. Hine solennis illa post eius mortem obtestatio: Recordare Domine servi tui Abrahae. Hic certe inter homines delectus habetur: neque ex cuiusque meritis, sed ex sancito cum patribus foedere. Non quod tota Abrahae posteritas, quae ex eo secundum carnem descendit, hanc praerogativam teneat: sed tamen corum omnium, qui ex Abrahae semine in vitam cooptati sunt, et fides et salus buic promissioni accepta referri debet. Esdem est vindictae ratio, quam Deus in tertiam usque et quartam generationem exsequitur. Quod enim afferunt nonnulli, Puniri, quicunque omnibus seculis peccaverint, suo quemque ordine, plusquam frivolum est. Sic olim Pelagiani, quum ex Scripturae testimoniis, quae omnes in Adam peccasse ostendunt, expedire se nequirent, cavillabantar imitatione poccasse. Sed quemadmodum eesturgebant pii doctores, Adae reatu vere omnes damnatos, quo Christi gratia eos absolvit: ita in praesenti causa, ut inter se antitheta respondeant, necesse est in filiorum persona Deum ulcisci, quae in patribus peccata damnavit. Nec sane aliter exponere licet complures Scripturae locos\*), ubi se testatur reiicere maiorum peccata in sinum filiorum. Frustra autem obiicitur illud Ezechielis: Filius non portabit patris iniquitatem: sed anima, quae peccaverit, ipsa morietur. Quia haec vindictae pars est, quod Dominus Spiritu suo nudos et vacuos relinquit: quo fit, ut propriam quisque culpam sustineat. Lucre ergo maiorum peccata dicuntur posteri, non immeriti (ut profanus ille Poëta [Horatius] cantillat) sed hoc ipso noxii, quod, ut natura sunt filii irae quemadmodum loquitur Paulus), (Eph. 2, 2.) proprio ingenio relicti, mortis aeternae iam a prima haeredes nibit quam suum interitum assiduo procursu sugere possunt.

Hie quoque locum Iesaiae (Iesa. 6, 9.) exponere, non intempestivum erit, quem non abs re Spiritus sanctus in novo Testamento voluit sexies repeti. Mittitur Propheta cum prodigioso in speciem mandato: Vade, et dic populo huie, Audite audientes, et ne intelligatis: videte visionem, et ne cognoscatis. Impingua cor populi huius, et aures eius aggrava, et oculos eius claude: ne forte videat oculis suis, et auribus suis audiat, et corde iutelligat: et convertatur ut sanem eum. Quod excaecationis minister vocatur Propheta, accidentale esse fateor. In causa excaecationis vertitur quaestio. Fateor rursum ingrato rebellique populo quam meritus erat poenam irrogari ut lux illi in tenebras vertatur. Praecesserit sane et maligna et obstinata incredulitas, cui Deus tale praemium rependeret; sed quum postea recitet Propheta, fuisse aliquem selectum numerum, cui salus ex Dei verbo affulserit: suane virtute effogerint horribile illud indicium, an Dei manu retenti fuerint, quaeritur. Magis etiam urget altera quaestio: Qui factum sit, ut e turba illa, cuius non dispar erat incredulitas, resipuerint quidam, incurabilis aliorum fuerit morbus. quis humano iudicio rem aestimet: in ipsis hominibus discriminis inveniet causam. At Deus nos illie subsistere non patitur: qui servatos sua gratia pronunciat, quotquot communem defectionem non sequentur. Resipiscentia autem quin proprium eius opus sit, in controversiam vocari non debet. Vere igitur ab Augustino (Lib. 1. de praedest. sanct. 2.) dictum esse apparet, a Domino converti quos ipse conversos voluerit, qui non tentum ex nolentibus volentes facit, sed etiam ex lupis oves, ex persequutoribus martyres, gratia potentiore cos reformens. Si malitia obiicitur: potentior esset Dei gratia, qualem se erga electos ostendit, nisi verum esset illud, Misereri eum cuius miseretur. Et Pauli interpretatio nihil dubitationis relinquit. Postquam enim dixit, (Rom.

<sup>\*)</sup> Exod. 39, 7. Deut. 5, 59. Ierem. 32, 18.

11,7.) fixam Dei electionem fuisse, addit, reliquos esse excaecatos, ut impleatur vaticinium istud. Concedo, voluntariam esse
caecitatem, et eorum culpae libenter adscribo. (Augustinus lib.
de bono persever. c. 12.) Sed audio, quosnam excipiat Paulus:
nempe quos eligere Domino visum est. Cur autem hos potius
qu'm illos: ne identidem excipere pigeat. Non esse hominis litigare cum Deo. Sic alibi idem Paulus, qu'um Iudaeis, quorum
virulentam malitiam expertus erat, dicit: Bene Spiritus sanctus
locutus est per os Iesaiae: Auribus andietis, et non intelligetis:
accusat quidem eos ut digni sunt. Sed perperam inde ac inscite
colliget quispiam, obdurationis initium ab illa malitia esse, qua si
non ipsius malitiae occultior esset causa, naturae corruptio: quasi
etiam non ideo ju corruptione demersi manerent, quia areano Dei

consilio, antequam nascerentur, reprobi non erauntur.

Nunc Ioannem audiamus, qui minime ambignus nobis erit in-terpres\*). Quum multa signa fecisset Iesus, inquit, non credebant: ut sermo Iesaiae impleretur, Domine, quis credidit auditui nostro? et brachium Domini cui revelatum est? propterea non poterant credere, quia iterum dixit: Excaccavit oculos illorum, etc. Hic certe non commemorat Ioannes, suo vitio impeditos esse Iudacos, ne crederent. Quod etsi verissimum erat, altius tamen conscendit. Spectandum enim est eius consilium. Rudes et infirmos non leviter turbabat, quum audirent, Christo non fuisse locum in populo Dei. Respondet, Non credere, nisi quibus datum est: paucos autem esse, quibus brachium suum revelet Deus. Alterum postea vaticinium, de quo nunc vertitur quaestio, in eundem finem attexit. Et magnum habet pondus quod inserit, Non potuisse ipsos credere. Nunc quantumvis se torqueant homines, discriminis tamen causa, cur brachium suum non omnibus Deus revelet, abscondita latet in neterno eius decreto. Sane nibil aliud voluit Evangelista, quam sidem speciale esse donum, et altiorem esse Christi sapientiam, quam ut sub humanos sensus cadat, ne mundi incredulitas nos percellat, si quando vel acutissimi deficiant. Ergo, nisi, quod Evangelista ex professo contendit, eludere libet: quod panci Evangelium recipiunt, statuendum est inde pendere, quia frustra exterior vocis sonus aures verberat, donec intus corda Deus tetigerit.

Diversa tribus reliquis Evangelistis \*\*) huius citandi loci occasio fuit. Discipulos suos illic secernit Christus a vulgo hominum. Datum illis esse pronunciat, nosse regni caelestis mysteria, se vero loqui apud alios in parabolis, ut audientes non audiant: et sermo Icsaiae impleatur. Quos aenigmatice alloquutus est Christus sine profectu, indignos maiori luce fuisse non nego: sed rogo vicissim, quo merito digniores fuerint Apostoli, quos

<sup>\*)</sup> Vide Aug. lib. ad Bonif. 2. e. 6. Ioan. 12, 37. \*\*) Matth. 13, 11. Marc. 4, 12. Luc. 8, 10.

familiariter Christus admittit? Statuitur antithesis: paucis conferri gratiam, quae omnibus ex aequo negari iure poterat. An dicemus sibi Apostolos comparasse, quod illis datum esse asserit Dominus? Nec leviter praetercundum est, quod Mysteria appellat, quae appel ipsos eloquitur. Et certe nihil est in tota spirituali doctrina, quod non longe superet mentis nostrae captum, proculque fugiat. Quare nec ulla verborum quamlibet dilucida explicatio sufficiet, nisi Spiritus nos simul doceat. Sed Christus hoc quoque tanquam rarae dignationis pignus magnifieri vult a suis discipulis, quod in externa docendi ratione hominum vulgo cos praeferat. Quanquam gradatim ad singulare illud privilegium eos deducit, quo vere domestici ab alienis different: nempe ut divinitus edocti, quae altiora sunt sensu carnis, comprehendant. Clamat subinde Christus \*): Qui habet aures audiendi, audiat. Quibus verbis non tantum ab ignavis auditoribus attentos discernit: sed aurdos esse intelligit, quibus aures non sunt a Domino perforatae. Quod beneficium David totius Ecclesiae nomine celebrat. Non ero singulis excutiendis longior. Summa haec sit: Si Dei Spiritum, qui per Apostolos loquitus est, Prophetae interpretem admittimus, arcanom et incomprehensibile Dei indicium, dum majorem populi partem excaecat, ne videat videndo, adorandam esse. Cessent hic quaecunque nobis in mentem venire possunt rationes. Nam si in hominibus haeremus: primum certe hoc erit, Domipum petentibus liberaliter dare: alios tabescere in sua inopia, cuius remedium non quaerunt. Atqui nisi succurrat quod ait Augustinus \*\*), Divinae esse beneficentiae non tantum ut aperiatur pulsantibus sed etiam ut pulsemus et petamus: nondum satis nota est nobis qua laboramus inopia. Ad auxilium si venitur: experientia evincit, non omnibus expositam esse illam Spiritus virtutem, qua fit quod fieri oportet. Nemo so vanis blanditiis fallat. Qui ad Christum accedunt, iam filii Dei erant in eius corde, quum in se hostes essent: et quia praeordinati erant ad vitam, Christo dati sunt. Quare ut fideliter monet Augustians, se gratiae vasa esse memineriat, non meritorum: quando gratia illis omne meritum est. Nec alia nos eoguitio invet, quam quae admiratione claudatur. Rideant nos qui volent: modo stupori nostro Deus e caelo annuat, et Angeli applaudant.

Nunc quae ex Pighii (Lib. 8. c. 2.) obiectis aliquid coloris prae se ferunt, summatim colligam, ut intelligant lectores, nihilo melioribus armis instructum pugnare, quam iustam ciendi tanti certaminis causam habuit: Statum quaestionis in eq verti dicit: In quem finem conditus fuerit homo. Ac primum, pro magno absurdo hibet: si quicquam ex hominis creatione ad Deum redire intelligimus: quia Deus se uno contentus nullius indiget. Ego vero ut

<sup>\*)</sup> Matth. 13, 9. Luc. 8, 8. Ps. 40, 7. \*\*) De bono persev. cap. 23. Vide Aug. de corrept. et gratia c.5. Ibidem cap. 8, et 9. Ibid. cap. 7.

Deum fateor nullo externo adminiculo habere opus: ita inscite ex eo colligi dico, nullum habuisse respectum sui, ut homines in glotiam suam crearet. Quid enim sibi vult illud Solomonis, (Prov. 16, 4.) Omnia propter seipsum operatus est Dominus? Nihil ergo absurdi est, si dixerimus, Deum, tametsi nullius egentem, hominum tamen genus in suam gloriam creasse. Ac merito hic potissimus finis censeri debet. Quo magis ridiculum est Pighii sophisma, qui Deum nullo gloriae suae respectu in hominis creatione motum fuisse colligit, quia sit in se perfectissimus. Sed operae pretium est audire, quomodo se ex illo Solomonis loco expediat, Deus propter seipsum condidit omnia. Non quia gloriae saae id referret: sed propter suae bonitatis immensitatem. Ac ne pondere careat istud commentum: negat (Lib. 7. c. 2.) ullos interpretes mecum sentire, praeter paucos, ut ipse ait, detestabiles haereticos. Quid ergo refellendis tam futilibus nugis immorer? Hebraica vox Lammaanehu, qua utitur Solomo, tantundem valet, acsi quis diceret, Ad causam sui. Homo semilatina garrulitate inflatus nobis exponit quid significet adverbium Propter. Quod si guttam haberet sanae mentis, contextus ipse clare demonstrat, non fuisse creatos in diem exitii impios, nisi quia Deus suam in illis gloriam illustrare voluit: quemadmodum alibi (Exod. 9, 16.) pronunciat Pharaonem hac de causa fuisse a se excitatum, ut nomen suum in gentibus patefaceret. Porro, ut tam insulso errori colorem inducat, testimonium Mosis adducit: Nunc Israel quid poscit abs te Dominus Deus tous, nisi ut illum ames et colas? Ego vero neminem ex lectoribus fore adeo fatuum confido, qui non videat hominem mente privatum sine pudore blaterare. Quid enim? an quia nostrae potius utilitatis causa quam suae, a nobis coli vult Deus: ideo sepulta gloriae suae cura, nos tantum respicit? Et quid tot testimoniis siet, quae salutis humanae summum et ultimum finem statuunt Dei gloriam? Ergo hoc axioma retinendum: Sic Deo fuisse curae salutem nostram, ut sui non oblitus gloriam suam primo loco haberet, adeoque totum mundum hoe fine condidisse, ut gloriae suae theatrum foret. (Eph. 1, 6.) Non quod vel seipso contentus non sit, vel quicquam aliunde mutuari opus habeat: sed quia hoc honore dignatus est suas creaturas, ut illis insignes gloriae suae notas imprimeret.

Postquam tam dextre exorsus est Pighius, alterum finem subiicit: Quod Deus ad suae bonitatis naturam respiciens, eius capacem facere voluerit rationalem creaturam: quod sine arbitrii libertate fieri potuisse negat. Hoc confesso, ruere arbitratur quod doceo, Ex aeterno Dei decreto constitutum fuisse inter electos et
reprobos discrimen: quia scilicet homo futurae suae conditionis arbiter, utramque fortunam in manu habuerit. Monendi quidem hic
in primis hortandique sunt lectores, ut, quo decet honore, fictorem et opificem suum Deum prosequentes, ad considerandum eius
censilium in creatione humani generis non protervos oculos ingerant, sed ipsum revorenter, sobrie et puro fidei oculo suspiciant.

Scio de aeterna Dei praedestinatione verbum fieri vix posse, quin mox pravae multae absurdaeque mentibus imaginationes obrepant. Itaque reperiuntur modesti quidam homines, qui suppressam eius mentionem coperent, ne lascivis ingeniis sese efferendi materia praebeatur. Ego vero, ut libenter argutis speculationibus, quod per alios licet, supersedeo: ita ingenuam veri confessionem subterfugere, ne impiorum sannis sit exposita, fas esse non arbitror. Nec vero aut minus quam aliud quidvis pretiosa est Deo sua veritas: aut nostra dissimulatione protegi vult suam iustitiam, sicuti nee tali patrocinio indiget. Verum hoc fusius paulo post. at de re, quae agitur, breviter respondeam: contendit Pighius, ita praecise ad salutem creatos esse homines, ut nullum Dei consilium de contrario eventu praecesserit. Quasi vero Dominus ante primum hominem conditum, qualis totius generis futura esset conditio, non praeviderit. Quasi etiam non statuerit, quidnam fieri Homo, ut imago Dei foret, et luce rationis et naturae rectitudine ornatus fait ab initio. Ergo Deus, quasi caecutiens, eventum dubius suspensusque exspectavit. Tales sint Pighii consequentiae. Audacter enim inde colligit, Deum indiscrete et indiscriminate disposuisse universos ita creandos, ut suae bonitatis ac beatitudinis essent participes. Atqui nullo negotio utrumque simul conciliant piae mentes: hominem eo statu fuisse locatum, quum primum conditus est, ut sponte cadendo sibi ipse exitii causa fuerit: et tamen admirabili Dei consilio ita fuisse ordinatum, ut voluntaria haec ruina humano generi et omnibus Adae posteris humilitatis materia foret. Neque enim, si Deo ita visum est, expedire, ideo non propria voluntate se praecipitem dedit, qui recta natura alioqui praeditus et ad Dei imaginem formatus erat. Iterum repeto: Non me latet, quantum absurditatis et repugnantiae haec apud profanos homines prae se ferant. pro mille testibus una conscientia sufficere nobis debet: quam si audimus, negare certe pudebit, iure periisse hominem, qui Satanam quam Deum sponte maluit sequi.

Nunc audiendae sunt Pighii probationes, quibus ostendere conatur, indifferenter omnibus salutem fuisse constitutam. Mentiri alioqui Spiritum dicit, qui pronunciat, Deum omnium esse patrem. De coniugio illic tractat Malachias, (Mal. 2, 14.) cuius fidem plerique mariti tunc fallebant, qui polygamia inducta fraudabant primas uxores. Eos ad Deum fidei coniugalis praesidem ac vindicem revocat. Videant nunc lectores, qualis in Scriptura tractanda sit Pighii religio. Subiicit ex Psalmo, Suavem esse Dominum universis. Unde concludit, Omnes sine exceptione ad vitam aeternam destinatos. Quod si verum est, canibus etiam et asinis apertum est regnum caelorum. Neque enim Dei bonitatem, quae hominibus propria sit, illic commendat Propheta: sed omnia Dei opera comprehendit. Quidni tamen pro fratribus suis Pighius depugnet? Sequitur tertia probatio: Quod

non sit distinctio Gentilis ac Iudaei, teste Paulo. (Rom. 10, 12.) Ego vero hoc libenter amplector, modo addatur etiam quod idem Paulus docet: (Rom. 16, 26.) Vecatas in Evangelii societatem fuisse Gentes, quia aeterno Dei consilio ad id ordinatae fuerant. Citat et illud Ecclesiastici, Nihil Deum odisse eorum quae fecit. Acsi non ubique diceremus, Nihil Deum in nobis odisse quod spum est, sed degenerem tantum naturam, quae merito primae creationis deformitas censetur. Caeterum in boc cardine minime versatur reprobationis quaestio: An aliquid suum oderit Deus. Etsi enim ante defectionem Adae, quid facturus esset Deus, occultas ob causas statuerat, nihil tamen ab eo damuari nisi peccatum in Scriptura legimus. Ita restat, ut iustas habuerit causas in reprobanda hominum parte, sed nobis absconditas: nihil tamen in homine oderit ac damnet, nisi a iustitia sua alienum. Attexit et illud Pauli: Deum clausisse omnia sub peccato, ut omnium miscreatur. Acsi Paulus illic de hominum numero disputaret: non autem polius simplicem gratiae commendationem poneret erga cos omnes qui ad salutem perveniunt. Nihil certe illi minus propositum fuit, quam Dei misericordism ad omnes extendere: sed tantum omnem carnis gloriationem prosternere voluit, ut sciamus nominem fore salvum, nisi quem mera gratia Deus servaverit. En quibus argumentis aullos prae aliis divinitus ad salutem fuisso electos demonstret, quin in singulis capitum titulis plusquam inepte pro Euclidis simia se venditat.

Tertium finem, qui satis clare et diserte illo Solomonis loco exprimitur, Quod propter se Deus omnia creavit, etiam impiem ad diem malum: hac ratione impugnat: Quod si Deum respexisse dicimus, quid cuique futurum easet, simul necesse erit fateri discretionem inter electos ac reprobos priorem fuisse hominis lapsu, in mente divina. Unde sequetur, non damnari reprobos, quia perditi fuerint in Adam, sed quia ante lapsum Adae iam exitio devoti erant. Respondeo, Nihil mirum esse, si tam indiscriminate (ut eius verbis utar) omnia miscet Pighius in Dei iudiciis, quando inter causas propinquas et remotas non discer-Postquam buc illuc circumspexerint homines, quo tamen interitus sui culpam transferant, non invenient: quia proxima in ipsis causa residet. Nam si aliunde inflictum sibi vulnus querantur, interior animi sensus constrictos tenebit, ex voluntaria primi hominis defectione exortum fuisse malum. Scio non posse carnis proterviam compesci, quin hic protinus obstrepat: Si Adae casum praescivit Deus, nee remedium adhibere voluit, nos ex actorno cius decreto perire innoxios magis, quam instas peccati poenas dare. Verum, ut demus nihil tale fuisse a Deo praevisum, eadem nihilominus de peccato originali querimonia manebit. Obiiciet enim Dee impietas: Cur non sibi privatim, ut solus damnum sentiret, peccavit Adam? Cur nos, qui nihil meriti eramus, in ciusdem cladis societatem involvit? Imo, quo iure aliense culpae poenam in nos Deus traiecit? Sed enim ubi omnia dicta fuerint, singulos interior cordis sensus urgere non desinet, qui neminem, vel se iudice, patitur absolvi. Nec vero controversiam de eo quisquam facit. Nam quum, ob unius hominis peocatum, inflictum omnibus fuerit lethale vulnus: rectum Dei iudicium omnes agnoscunt. Si nihil obstat, quominus et prima interitus origo ab Adam coeperit, et proximem in se causam singuli inveniant, quid etiam impediet, quin arcanum Dei consilium, quo praeordinatus fuerat hominis lapsus, qua decet sobrietate, procul adoret fides nostra: et tamen, quod propius apparet, conspiciat: totum humanum genus in Adae persona aeternae mortis reatu constrictum esse, et propterea morti esse obnoxim? Non ergo discussit Pighius, sicuti putabat, optimam et aptissimam symmetriam, qua inter se causa propinqua et remota congruunt.

Monendi autem sunt lectores, peraeque a Pighio utrunque damnari: Deum ab initio, quum adhuc integer foret hominis statas, quod postea foturum esset, decrevisse, et nunc ex perdita massa eligere quos voluerit. Augustinum ridet, eiusque similes, hoc est pies omnes, qui Deum imaginantur, postquam universalem generis humani ruinam in persona Adae praesciverat, alios ad vitam, alios ad interitum destinasse. Quia enim illud de ompibus in salutem creandis Dei consilium Adae lapsu fuisse superius pro confesso sumit, fixum adhuc manere non dubitat. Nam alioqui neque sibi constaret Deus, et immutabile eius propositum hominis vitio subversum foret. In nostra sententia illam (ut dictum est) repugnantiae speciem exagitat: quod, sicut Deus ante conditum Adam apud se decreverit quidnam illi et posteris futurum esset, iam peccato imputari reproborum interitus non debeat: quia absurdum esset, effectum facere sua causa priorem. Ego autem utrumque istorum, quae oppugnat Pighius, verum esse affirme. Nam quod obtendit inter duas sententias dissidium, prorsus nullum est. Dicimus hominem hac conditione fuisse creatum, ut conqueri de suo opifice nequeat. Praevidit Deus Adae lapsum, nec certe nisi volens ruere passus est. Quid hic tergiversari attinet? Negat tamen Pighius: quia consilium ante de servandis omnibus conceptum, stabile maneat. Quasi vero non sit in promptu solutio: non aliter omnibus destinatam fuisse salutem, quam si in prima origine perstarent. Neque enim simplex et praecisum fuisse Dei decretum quisquam sanus concedet, ut ad salutem omnes pervenirent. Nam ad iustam hominis damnationem satis erat, in via salutis quum esset collocatus, inde sponte excidisse. At fieri aliter non potuit. Quid tum? an ideo culpa liberatur, quae tota in eius voluntate residet? diceret Augustinus, propositum semel fuisse Deo omnes servare: ad refutandam eius opinionem aliquid valeret Pighii argutia. quando tradit, Adam prima sua creatione ita constitutum fuisse vitae haeredem, ut propinqua eius abdicatio Deum minime lateret:

imo in arcano eius consilio iam easet quasi inclusa: vere et merito colligit, universali reatu sic obstrictos teneri reprobos, ut in morte relicti istud iudicium sustineant. Idem et nos tradimos, guia in Adam sumus ad unum omnes perditi: iusto Dei iudicio perire, qui pereunt: et simul tamen fatemur, quicquid Adae ac-

cidit, divinitus fuisse ordinatum.

Nunc mihi non tam quid vel quo ordine dicat Pighius considerandum est, quam ut cum sua desperata impudentia iaceat confusus nebulo: et piis conscientiis satisfiat, per imperitiam turbari non raro cernimus. Itaque quicquid speciosum est in fluxa et prope immensa eius loquacitate, excerpam: ut omnes intelligant, multa dicendo nihil eum dicere. Cum speciali electione congruere non videtur, quod Christas totius mundi Redemptor omnibus promiscue Evangelium praedicari iussit. Atqui Evangelium legatio est pacis, qua reconciliatur mundus Deo, ut Paulus docet: (2 Cor. 5, 18.) et eodem teste, annuntiatur: ut, qui audiunt, salvi fiant. Respondeo breviter, Christum sic toti mundo ordinatum esse in salutem, ut eos servet qui a Patre illi dati sunt: eorum sit vita, quorum est caput: eos in bonorum suorum societatem recipiat, quos sibi Deus gratuito beneplacito haeredes adoptavit. Quid horum negari potest? Illud Iesaiae vaticinium (Iesa. 8, 18. Hebr. 2, 13.) Apostolus in eo impletum pronunciat: Ecce ego et pueri mei, quos Dominus mihi dedit. Clamat ipse Christus: (Ioan. 6, 37.) Omne, quod mihi dedit Pater, custodiam, ne quid pereat. Quod vitam non nisi in membra sua diffundat, passim legimus. Inseri porro in eius corpus speciale donum qui non fatetur. Epistolam ad Ephesios nunquam attente legit. Unde et tertium illud sequitur, Christi virtutem non nisi ad Dei filios pertinere. Quanquam non melius quam ex Evangelii praedicatione aestimandam esse universalem Christi gratiam ipsa quoque pars adversa mihi concedet. Quare in eo sita est nodi solutio, si tenemus quomodo salutem omnibus offerat Evangelii doctrina. Equidem omnibus sua natura salvificam esse non nego. Tantum hoc quaeritur: An Dominus aeterno suo consilio communem illic omnibus salutem destinaverit. Patet omnes indifferenter ad poenitentiam et fidem vocari: et proponi omnibus eundem Mediatorem, qui Patri ipsos reconciliet, satis notum est, sed aeque notum est, nihil nisi fide percipi: ut illud Pauli (Rom. 1. 16.) impleatur: Evangelium esse Dei potentiam in salutem omni credenti. Aliis autem quid restat, nisi ut odor sit mortis in mortem? ut idem alibi (2 Cor. 2, 17.) loquitur.

Porro, quum palam appareat, ex multis, quos externa voce Dens compellat, vix paucos credere: si maiorem partem ideo incredulam manere probo, quia Deus non nisi quos vult illuminatione dignatur: simul alterum illud obtinebo: communiter offerri utrisque Dei misericordiam: ut, quicunque intus non docentur, tantum reddantur inexcusabiles. Distingunnt quidam, quod poten-

tia salutare sit omnibus Evangelium, non effectu: sed nodum hoe modo minime expedient: quia semper co revolvimur, acqualisme omnibus conferatur credendi facultas. At vero, cur non omnes Evangelio obediant, rationem affert Paulus: (Rom. 10, 16.) quiz Iesaias (Iesa. 53, 8.) dicit: Domine, quis credidit sermoni nostro? et brachium Domini cui revelatum est? Credentium paucitate attonitus Propheta exclamat: Rem indignam esse, quod Dei verbum omnium auribus personans nulla fere corda intus afficiat. Verum. ne quem conturbet tanta mundi pravitas, mox subjicit, non omnibus hoc esse datum. In summa effectu carere quamlibet sonorum humanne vocis clamorem significat, nisi interior Dei virtus in cordibus operetur. Cuins etiam rei praeclarum doenmentum ante oculos ponit Lucas, (Actor. 13, 48.) qui, postquam retulit habitam a Paulo concionem, Crediderunt, inquit, quotquot ordinati erant ad vitam aeternam. Cur eadem doctrina non iisdem omnium animis excipitur? Numerum definit Lucas. non omnes ad vitam erant ordinati. Cuius porro haec dispositie est, nisi Dei unius? Nam qui proprio cordis motu fuisse ordinatos ineptiunt, non magis refutatione sunt digni, quam si mundum a seipso creatum dicerent. Est enim recondita Evangelii sapientia, ad quam penetrare humani ingenii acumen nequit. Animalis homo, inquit Paulus, (1 Cor. 2, 4.) non capit ea, quae Dei sunt. An quia non vult? Id quidem verum est, rebelles esse Deo quicunque eins Spiritu mansuefacti non sunt. Sed altius conscendit Paulus: quod scilicet homini sit stultitia nec possit intelligere, neminem fuisse Dei consiliarium, nec cognosci eius arcana nisi a solo eius Spiritu. Unde constituit, solos esse vere Dei discipulos, qui non mundi huius Spiritu, sed caelesti donati sunt: ut sciant quae sibi a Deo donata sunt. Quid sibi ista vult comparatio inter mundi huius et Dei Spiritum: nisi quod suo modo sapiunt homines, ut in terra subsidant, filios suos Pater caelestis peculiari modo illuminat? Hic, si Deo placet, voluntariam cuiusque praeparationem nobis Pighius obtrudit: quasinon Corinthios alloquatur Paulus, (1 Cor. 6, 4.) quos paulo post. et fures et ebriosos et maledicos et avaros et molles et prodigiosis slagitiis infectos suisse commemorat, donec Spiritus sanctificatione purgati forent. Qualis ad promerendam illuminationem eorum potuit esse occursus, quos Deus ab inferis ipsis extraxit? Et quid longo verborum circuitu opus est? Spiritus qui nobis. regni caelestis arcana patefacit, est adoptionis Spiritus. Adoptio autem gratuita. Ergo et gratis confertur Spiritus ipse. Iam non omnibus conferri experientia docet. Ergo speciale donum est. fides, quo rata fit Dei electio. Quo etiam sensu dixerat Paulus. (1 Cor. 1, 23.) Christum, qui Iudaeis est scandalum et Gentibus. stultitia, vocatis esse Dei virtutem et sapientiam. Unde autem. vocatio, nisi quia Dominus, quos elegit, secundum propositum soum vocat? Nunc tenemus, Evangelium, quod odor vitae in. vitám natura sua exse debuerat, mertiferum iis qui peréunt odorem esse: ideo autem manere in suis tenebris incredulos, quia non revelator illis Dei brachium. Quod autem in tanta naturas nostrae corruptela et pravitate aliqui tamen Evangelio credunt, corum bonitati adscribere sacrilegium est; sed potius gratiae semper Deo agendae, ut Pavius monet, qui eus elegit ab initio mundi in salutem, in sanctificatione spiritus et fide veritatis. Quibus certe verbis et fidem et sanctificationem ab aeterna electione tanquam a fonte rivos deducit. Quid enim? an, quia seipsos sanctificaturi erant, ideo electi sunt? Atqui nominatim Paulus (2 Thess. 2. 13.) hoc esse Spiritus Dei opus asserit. Quem cadem sit sidei ratio: superest, ut in sidem illuminatos dicamus, quo rata esset Dei electio et effectu ipso patefieret. Et sane quum audiamus, Neminem ad Christum venire nisi a Patre trahatur; hoc quoque Augustini (Lib. 1. ad Bonif. cap. 19.) temendum est: Quis trahitur, si iam volebat? Nemo tamen venit, misi velit. Trahi'or ergo miris modis, ut velit, ab illo, qui nevit intus in ipsis hominum cordibus operari, non ut nolentes credant, quod fieri non potest; sed ut volentes ex nolentibus fient.

Reclamat Pighius, illam Pauli (1 Tim. 2, 4.) sententiam adducens: Deum omnes velle salvos fieri: et quod mortem peccaloris nolit, ipsi vel iurato eredendum, ubi per Prophetam (Ezech. 18, 23. et 33, 11.) sic loquitur: Vivo ego, nolo mortem peccatoris, sed magis ut convertatur et vivat. Quum prophetica concio ad poenitentiam hortetur, nihil mirum si Deum pronuntiet velle omaes salvos fieri. Si tales loguendi formas conditionales esse ostendit mutua inter minas et promissiones relatio. Ninivitis Dens, quemadmodum Regibus Gerar et Aegypti, facturum se denunciat, quod facturus non est. Quum resipiscentia poenam, quam minatus illis fuerat, antevertunt: lunc non nisi obstinatis constitutam fuisse apparet. Et tamen praecisa fuerat denunciatio: acsi revocabile non esset decretum: sed postquam irae suae sensu terruit ac humiliavit, qui non prorsus sunt desperati, cos spe veniae erigit, ut remedio sentiant locum esse. Ita rursum promissiones, quae omnes ad salutem invitant, non simpliciter nee praecise' quid in arcano suo consilio statuerit Dens, sed quid omnibus ad fidem et poenitentiam adductis sacere paratus sit, demonstrant. Atqui hoc modo duplex affingitur Deo voluntas, qui adeo varius non est, ut no minima quidem in eum cadat obumbratio. Quid hoc, inquit Pighins, aliud esset, quam hominibus illudere, si Deus, quod non vult, velle se profiteatur? Si coniunctim, ut par est, legantur bacc duo: Volo ut conversus peccator vivat: nullo negotio calumnia illa diluitar. Conversionem exigit a nobis Deus: cam ubicunque invenit, promisso vitae praemie non frustratur. Vitam ergo velle dicitur Deus, qualiter et poenitentiam. Hane autem vult; quia verbo suo omnes ad eam invitat. Caeterum, id cum arcano ipsias consilio non pugnat, quo nonnisi suos electos convertere decrevit. Neque propterea varium censeri fas est, quia tanquam Legislator omnes externa vitae doctrina illuminet: ad vitam omnes priore modo vocet: hoc autem altero, quos vult, adducat, tanquam pater regeneraus Spiritu filios duntaxat suos.

Certum quidem est, nec homines suopte instincta ad Dominum converti, nec conversionis denum omnibus commune esse. Est enia hoc unum ex duobus capitibus foederis, quod Deus non nisi cum filiis suis et electo populo facturum se promittit: ut leges suas in corum corda inscribat. Desipiet enim si quis dicat, generaliter hoc omnibus promitti: (Ierem. 31, 33.) Percutiam cum ipsis foedus, non quale pércussi eum patribus corum, sed leges mess cordibus corom inscribam. Ad dignos vel proprio motu rite praeparates restringere, non minus crassae inscitiae foret: quum Dominus eos alloquatur, quibus corda lapidea prins erant: quemadmodum ex altero Propheta (Ezech. 36, 26.) liquet. Communem omnium contumaciam esse dico, nec cuiusquam affectum esse ad obsequium Dei flexibilem, donec ipse dederit quod iubet. Cur enim vocamur (Eph. 2, 10.) novae creaturae, nisi quia Dei sumus factura, creati ad omne opus bonum? Obsecro, qualis ista et quam iniqua partitio erit, si Deus mortales nos homines creet, sibi quisque ad iustitiam et caelestem vitam sit creator? Nam hoe modo sibi haberet Deus caducae gratiae laudem: quod longe praestantius est, in sortem nostram cederet. Atqui, circumcidere hominum corda, opus Dei esse scriptura (Deut. 30, 6.) assirmat: nec alteri regeneratio tribuitur: unde et passim. quod in homine ad imaginem Dei reformatum est, Spiritus nuncupatur. Hortatur quidem nos subinde Dominus ad poenitentiam, sed conversionis auctor ipse asseritur. Dicitur lex eius convertere animas, et ad Verbi ministros partes istae alicubi transferuntur: sed quia dum arando, serendo, rigando laborant illi, unius Dei est incrementum dare: non mirum est, si hoc illi tribuitur, quod cor suis aperiat, ut sermoni, quem audiunt, intenti Itaque Augustinus, (Lib. contra Iulian. 5. cap. 3.) postquam de electis tractavit, et corum salutem ita in fideli Dei custodia docuit esse repositam, ut nemo pereat: Caeteri, inquit, mortales, qui ex isto numero non sont et tamen ex eadem massa sumpti sunt, vasa irae facti in utilitatem nascuntur istorum. Non enim quenquam eorum Dens temere aut fortuito creat: aut quid de illis operetur boni, ignorat: quum et hoc ipsum bonum operetur, quod in illis humanam creat naturam, et ordinem saeculi praesentis exornat. Istorum neminem adducit ad poenitentiam spiritualem, qua homo reconciliatur Deo. Quamvis ergo ex eadem massa perditionis nati, secundum cordis sui duritiem et cor impoenitens, thesaurisant sibi, quantum in se est, omnes iram in die irae, Deus tamen alios inde per misericordiae bonitatem adducit ad poenitentiam, alios iusto iudicio non adducit. nus ille. At ne quis hic divinae gratiae et nostrae industriae

concursum imaginetur: semper occurrat quod alibi (Lib. 1. de peccat. merit. et remiss. c. 18.) tradit: Laborant, inquit, homines in nostra voluntate invenire, quid boni sit nostrum, quod nobis non sit ex Deo: et quid possit inveniri, ignoro. Et paulo post: Quopropter nisi obtinemus, non solum voluntatis arbitrium, quod huc atque illuc liberum flectitur, atque in eis naturalibus bonis est, quibus et male uti malus potest, sed etiam voluntatem bonam, quae iam in eis bonis, quorum usus esse non potest malus, nisi ex Deo nobis esse non posse: nescio quemadmodum defendamus quod dictum est: Quid habes quod non acceperis? Nam si nobis libera quaedam voluntas ex Deo est, quae adhuc potest ease vel bona vel mala, bona autem voluntas ex nobis est: melius estid quod a nobis, quam quod a Deo est. Tandem concludit: Quibus denare hoc voluerit Dominus, misericordiae eius esse, non meriti illorum; quibus noluerit, veritatis esse, quia potestatem habet trabendi.

Alterius loci expedita est solutio. Deum velle omnes salvos fieri Paulus affirmat. Nempe quomodo vult ad veritatis suae cognitionem venire. Utrumque enim copulat. Nunc quaero, Eademne Deo voluntas ab initio mundi constiterit necne. Nam si omnibus notam esse voluit suam veritatem: cur legem suam non publicavit et Gentibus? Cur inclusam in angustiis Iudaeae tenuit vitae lucem? Quid sibi vult Moses: (Deut. 4, 6.) Non esse gentem quae statuta et leges habeat quibus regatur, quemadmodum populus ille: nisi quod singulare privilegium generis Abrahae commendat? Cui et illud Davidis (Psal. 148, 20.) encomium respondet: Non ita fecit ulli populo, nec sua iudicia manifestavit illis. Nec omittenda est quae exprimitur ratio: (Deut. 4, 37. et 7, 8.) quia dilexerit Deus Patres, filies ab co electos esse; non quia praestantiores essent, sed quia eligere eos in populum peculiarem Domino visum est. Quid? An Paulus (Actor. 16, 6.) ipse nesciebat, se prohibitum esse a Spiritu, ne in Asia verbum de Christo faceret, ac ne transiret in Bithyniam quo pergebat? Sed quia nimis prolixa foret buius rei tractatio, uno illo nunc ero contentus: Deum post lucem vitae, solis Iudaeis accensam, passum fuisse Gentes in ignorantiae tenebris per multa secula errare: deinde speciale hoc promitti (Iesa. 60, 2.) Ecclesiae donum, quod super ipsam orietur Dominus, et gloria eins conspicua illie erit. Nunc iactet Pighius, Deum omnes velle salvos fieri, quam ne externa quidem doctrinae praedicatio, quae tamen Spiritus illuminatione longe inferior est, omnibus sit communis. Agitatus olim a Pelagianis fuit locus iste. Quid Augustinus pluribus locis (Eachir. ad Laur. c. 9. d. et 98.) respondeat, dicere in praesentia supersedeo: nisi quod clare et breviter uno ex loce patet, quam secure hanc objectionem contempserit. Quum Dominus, inquit, se volente filios Ierusalem congregare, ipsam noluisse conqueritur, an superata fuit ab infirmis hominibus Dei voluntas, ut non potuerit facere potentissimus quod volebat? Et ubi erit omnipo-

tentia, qua fecit quaecunque voluit in caelo et in terra? Onis vero tam impie desipiat, ut dicat Deum malas hominum voluntaest, quas voluerit, quando voluerit, ubi voluerit, in bonum non posse convertere? Sed quum facit, per misericordiam facit: quum non facit, per iudicium non facit. Nodum quidem nondum solutum esse fateor: sed hoc tamen extorsi Pighio, ne quis nisi sensu et iudicio privatus credat arcano Dei consilio statutam aequaliter omnibus salutem esse. Caeterum, sensus Pauli cuivis non contentioso satis facilis est ac dilucidus. Iubet solennes pro regibus et principibus, qui cum imperio praesunt, preces concipi. Quia vero totidem illo seculo erant infestissimi Ecclesiae hostes: ne fideles a studio precandi revocet desperatio, mature occurrit Paulus, Denm omnes salvos velle fieri dicens. Quis non videt ordinum hic geri mentionem potius quam singulorum hominum? Nec vero ratione caret trita illa distinctio, Non singulos generum, sed genera singulorum notari. Quod tamen non alia sit Dei voluntas intelligenda, quam quae patefit externa Evangelii praedicatione, ex contextu evincitur: ut Deum significet Paulus omnium velle salutem, quos benigne ad Christum invitat.

Sed Pighius (Lib. 7. c. 2.) rursus de personarum respectu mihi certamen movet. Quia Deus personas non respicit, nde omes acqualiter colligit ab eo amari. Responderam, Hoc nomine signari in Scriptura externas omnes accessiones, quae sunt praeter causam, favoremque aliis conciliant, alios odio gravant vel contemptu. Nihil ineptius posse dici vel fingi detonat. Atqui si agenda res esset suffragiis, multos haberem non poenitendos socios vel duces. Sed valeat una ratio. Hebraeis nomen est Pa-nim \*) quod tantundem valet ac Facies. Quum vetantur iudices personas accipere, quum testatur Moses nullum personae respectum esse Deo, et idem in historia lob repetitur: quid, obsecro, per hane vocem intelligere possumus, quam externas omnes apparentias, ut vulgo appellant, quibus a re ipsa abdueimur? Similiter quam de servis et dominis, quum de Iudaeis et Gentibus, quum de nobilibus et obseuris loquuntur Apostoli ##). πρόςωπον, quod alii prae aliis habent excellentiae, unde fit ut, quod aequum ac rectum est, non cernatur. Ideo Christus δψιν, (Ioan. 7, 24.) id est adspectum, iusto indicio opponit: acsi diceret, ubi hominum favor vel odium regnant, fieri aliter non posse, quin totam aequitatem ac rectitudinem pervertant. Nemo igitur non videt Pighium rabiosa maledicendi petulantia abreptum nunquam pensi habuisse quid diceret. Nunc audienda boni censoris correctio. Personarum adspectum pronunciat vitium esse, in iustitia distributiva locum habens. Inde concludit, Deum non accipere personas, quia indifferens sit omnibus: et quemadmo-

<sup>\*)</sup> Levit. 19, 15. Deut. 1, 17. 10, 17. Iob. 32, 21. et 34, 19. — \*\*) Rom, 2, 11. Gal. 2, 6. Eph. 6, 9. Col. 3, 25.

dan acquum distributorem de publice largiri decet, praebeat se perinde liberalem ac beneficum. Perinde vero bace garrit, acsi, exstincta Seziptura, quidvis illi e proprio capite fingere liceret. Nam omnes Seripturae loci meam sententiam confirmant; nullum profest qui eius commento suffragetur. Et quid mirum, si sua deliria tam secure preferat, quum ne ipsam quidem vocem. de qua sermo illi erat, expenderit? forsan ut se probaret magnum Theologum, contempta Grammatica sine sensu voces effutivit. Nam Persona nihil illi aliud valet, quam hominem. Quum tamen plusquam conspicuum sit, qualitatem extrinsecam notari, qua induti homines aut favore digni habentur aut contemptui subiacent. An autem Deus acqualis sit distributor necne, Christo magis credendum est quam Pighio. Christas autem Deum sub patrisfamilias persona ita loquentem inducit: (Matth. 20, 15.) Licet in rebus meis facere quod volo: an oculus tuus malus est, quod ego benigaus sum? Secundum quam rationem Paulus, (Rom. 11, 86.) ut nemini obstrictum esse doceat quin gratiam suam pro arbitrio quibus visum est dispenset, interrogat, Quis prior illi dederit, ut ei mutuum rependatur.

Primum, si qua pietatis gutta fuisset in hoc homine, an unquam ansus foret, Doum tam contumeliose in ordinem cogere? Praescribit enim, ut omnibus acqualiter largiatur, quasi de publico. Ita nihil Deo reliquum facit, in quo gratuitam beneficentiam exerceat. Indicat, inquit, de unoquoque secundum cuiusque dignitatem es opus, non autem pro sno beneplacito. igitur merito provocatus elegit genus Abrahae? Quid reperit in ea gente dignitatis, cur eam reliquis praeferret? Non aliam ipse rationem assignat, nisi quia dilexit patres corum. Postea expressius: (Deut. 4, 37. 10, 15. Ios. 24, 2.) Ecce, quum Domini sint caeli et terra, tantammodo illi in patribus tuis complecuit ad cos amandos et elegit semen corum post cos. Iam alio loco merita omnia in nihilum redigit, dum idololatras fuisse commemorat. Sakem hoo obtineo, quod Pighius negat, Dei beneplacitum a Mose clare praedicari. Negat, ex Dei pendere decreto, sed hominum affects, quod uno reiecto alius eligitur. Quid ergo sibi vult illud? Non ex operibus, sed ex vocante dictum est: Major serviet minori, Execranda vero, quam postea ecomit, in Deum blasphemis est: Fingi Deum non iniustum modo, sed crudelem, si quempiam exitio devoveat. Atqui ad eius Dai tribunal some sistetur, quem Paulus ostendere suam poten-tiam in vasis isas asserit. Imo iam nunc malo suo exitio sentit non esse humanitus fabricatum, sed acternum totius mundi semper fuisse iudicem. Nunc experitur miser, quem vere dictum sit, Vincere Donm quum indicatur. Caeterum fateor personae alicubi opponi piam et rectam vitam: ut quum Petrus dicit\*), Non esse

<sup>\*)</sup> Psal. 51, 6. Rom, 3, 4. Acter. 10, 34.

Deum προςωπολήπτην, quie in omni gente acceptus fili sit qui bene vivit. Sed prompta est responsio, Qued Deus, qui filis suis contulit dona, probet grataque habeat, in hominis autem natura nihil prorsus inveniat nisi odio dignum. Ergo ut Deus cultores suos diligat: necesse est, ut, dum adhue omni bono vacui sunt, gratuito amore praeveniat indignes, et illis donet quod posten amore prosequatur. Hane vero primam gratiam dat quibds valt, inquit Augustinus, (Lib. de bono persever. cap. 12.) quonfam misericera est. Quod etsi non det, fustus est. Et non dat, quibus non valt, ut notas faciat divitias gloriae suae in vasa misericordiae. Quod autem non sit apud eum personarum acceptio, hinc liquere in fine capitis admonet, quia, praeteritis cultorum suorum filiis, natam ex reprobis sobolem ab exitio interdum liberat. Ac omnino memoria tenendum, quod tandem adducit, (Einsdem lib. cap. 24.) Nullum praedestinationis illustrius speculum exstare, quam sit ipse Mediator, qui secundum humanam naturam id honoris nullo merito adeptus est, ut Dei unicus esset Filius. Atqui gratuitum Dei beneplacitum, quod in Christo Ecclesiae capite spectandum ille proponit, Pighius ne in membris quidem admittere sustinet. Beatam enim Christi matrem contendit suo merito electam esse, quia ipsa canat, Respexit humilitatem aucillae suae. Istae sunt Pighii (Lib. 8. cap. 2.) probationes, Fundatam in hominum meritis electionem Dei esse non gratuitam, quia, quod abiectum est ac contemptibile, elegit.

Hae ratione facile diluitur Pighii obiectio: Quum Christus benedictos Patris sui ad regnum possidendum vocat, non simpliciter causam dici, quia electi sint, sed quia exercuerint charitatis opera. Neque ego sane ad arcanam Dei electionem homines ablego, ut inde salutem hiantes exspectent; sed recta ad Christum pergere inbeo, in quo nobis proposita est salus, quae alioqui in Deo abscondita lateret. Nam quisquis plana fidei via non ingreditur, illi Dei electio nihil quam exitialis erit Labyrinthus. Itaque ut certa sit nobis peccatorum remissio, ut in vitae neternae fiducia conscientiae nostrae acquiescant, ut Deum intrepide patrem invocemus, hinc minime faciendum est exordium, quid de nobis ante mundum conditum Deus statuerit; sed quid de paterno eius amore nobis in Christo sit patefactum, et quotidie per Evangelium Christus ipse praedicet. Nihil altius nobis quaerendum, quam ut filii Dei simus. Atqui gratuitae, qua hoc tantum bonum consequimur, adoptionis speculum, arra et pignus est Filius, qui e Patris sinu ideo ad nos prediit, ut, in corpus suum inserendo, regni caelestis hacredes faceret. Porro sicuti hacc hacreditas et Christi sanguine parta est semel et sacris Evangelii tabulis consignata, ita eius possessie non alifer quam fide adiri potest. Denique non tantum libenter fateor, sed passim in scriptis meis inculco, et fidei alligatam esse hominum salutem, et Christum unicam esse ianuam, qua in regnum caclorum omnes ingredi opor-

tet, nec alibi tranquillam pacem quam in Evangelio inveniri: quicunque inde vel minimum deflectunt, nihil quam per flexuosas ambages errare: et quo quisque in profunda illa divini consilii adyta confidentius irrumpere et penetrare constur, eo longius a Deo recedere. Ergo quin per fidei viam ambulandum sit, non nego. Unde et alterum illud conficitur, Deum, quae electis in praesenti vita contulerit Spiritus sui dona, extremo die coronaturum. Caeterum id non obstat, quominus caelestis Pater, quos in Christo elegit, in eius corpus fide et Spiritus sanctificatione inserat, quominus ante conditum mundum praedestinatos tempore suo vocet ac instificet. Atque utrumque Paulus optime coniungit, ubi, omnia cedere in bonum diligentibus Deum praesatus, mox addit: Qui secundum propositum vocati sunt. Haec igitur via est, qua suos gubernat Deus; haec ratio, qua opus in illis gratiae suae Sed cur manum eorum apprehendat, alia est superior causa: propositum scilicet illud, quo eos destinavit ad vitam. Quo magis ridicula est Pighii impudentia, dum testimonium sibi tam adversum procaciter tamen in suum usum aptare non dubitat. Notandum esse in primis admonet, (Lib. 8. cap. 2. in fine) non dici, Cedere omnia in bonum electis vel dilectis: sed diversam potius causam notari, quod Deum diligant. Quasi vero non ideo data opera addita a Paulo fuerit correctio, ne quis fidelium merito tribuerit, quod illis Deus omnia in bonum vertit. affectos esse deceat fideles, primum ostendit. Atque hoc vocationis est proprium. Sed ne in seipsis haereant, salutis bonorumque omnium initium ex altiori fonte manare docet, quia prius electi fuerant. Hunc quoque nodum Pighius iocando expedit: quod Deus ad sanctitatem omnes vocet. Quasi vero non diserte Propositi pomine efficax vocatio commendetur. Ouibus autem praestigiis tam densas tenebras offundet, ut sententiae huius perspicuitas obruatur? Deus, quos elegit, iustificat, ut tandem glorificet. Quantumvis cam laceret, nunquam tamen efficiet, ut se ad omnes extendat. Hinc apparet, quam stulte ratiocinentar, qui fidei benorumque operum praetextu electionem subvertere moliuntur, ut filia, sicut vulgo loquuntur, matrem devoret. Extremum suffingium Pighio est, Deum nonnisi quos praescivit ad salutem praedestinasse: quod iam illis prius a me obstructum est, quum fieri non posse ostendi, ut quicquam aliud in homine pracyideat, nisi exitio dignum: donec eum ipse Spiritu suo refinxerit. Nam si nihil habet quispiam quod non acceperit: quid alius alio plus afferet in Dei conspectum, quo excellat? Praescivit ergo suos Deus, non ut ex meritis aestimaret; sed quia nemo ab aliis discernitur, nisi in quem benignos et propitios oculos coniecit, ut filiis suis quamlibet indignum adnumeret: secundum illud Pauli, Quis enim te discernit? At Pighio gratuita praecognitio, quant ipse nudam appellat, videtur nulla esse. Quibus ergo plumis bominem ornabit, ne coram Deo nudus et omni ex parte deformis

prodeat? Nam Scriptura, quicquid in vitiata hominis natura est, exosum esse Deo clamat: solam eius imaginem, quae in Christo

renovator, placere.

Sequitur spud Pighium: Rationem, cur damnentur impii. quaerentibus non ingeritur vex illa tyrannica: Aeterno Dei consilio ab electis fuisse discretos, quia Deo placuerit exitio ipsos devovere, ut valeat illud, Sic volo, sic iubeo: sit pro ratione voluntas; sed audient ex ore Christi: Esurivi, et non dedistis mihi cibum, etc. Cui non multum dissimile est quod alio loco repetit: Non pronunciaturum illis Christum, ideo damnari, quia ex infecto Adae genere progeniti sint, quia ex eius peccato mortis aeternae reatum contraxerint, quia eius culpa perire ipsos oporteat; sed quia non dederint cibum famelicis, et alia charitatis opera non Si neque originalis culpa ad homines damnandos Pighio sufficit, nec quicquam loci habet arcanum Dei iudicfum: quid pueris infantibus faciet, qui, priusquam ullum tale specimen per actatem edere possent, ex hac vita erepti sunt? Quum eadem nascendi et moriendi conditio fuerit parvulis, qui Sodomae et lerosolymae mortui sunt, nec quicquam in corum operibus dispar: cur, aliis ad dextram suam stantibus, alios ad sinistram Christus extremo die segregabit? Quis hic admirabile Dei iudicium non adoret, quod factum est ut alii Ierosolymae nascerentur, unde ad meliorem vitam mox transirent, alios Sodoma, inferorum atrium, nascentes exciperet? Caeterum, ut electis institise praemium rependet Christus, ita reprobos minime inficior impietatis et scelerum suorum poenas tunc daturos. Nec vero tale quicquam ex nostra doctrina elicere licet, quoniam aeterno suo consilio elegit ad vitam Deus, quos visum est, alios exitio reliquit: vel nullas malis operibus constitutas esse poenas, vel bonis nullam esse repositam mercedem. Stabimus omnes ante tribunal Christi, ut referat quisque prout in corpore suo gessit, sive bonum sive malum. Sed unde piis iustitia et sanctitas quae tunc coronabitur, nisi quia Spiritu eos suo Dens in vitae novitatem regenuit? Unde porro regenerationis donum, nisi ex adoptione gratoita? Perinde argumentatur Pighius, acsi quis diem esse neget ex luce a Domino creata, quia solis splendor diem facit. Quanquam similitudinem istam non omni ex parte convenire fateor, Lux enim initio creata Deum proprie habet auctorem. At damnationis nostrae culpa sie in nobis residet, ut procul alienos ad eam obliterandam colores accersere fas non sit. Sed tantum breviter ostendere libuit, quam praepostere Pighius propinquae causae obiectu remotam tollat. Damnatum iri impios contendit, quia propriis maleficiis iram Dei in se provocarint. Ex eo colligit, a Dei decreto non provenire corum damnationem. Ego autem cos maleficia alia aliis cumulasse dico, quia, quum pravi essent, nihil quam peccare potuerint. Etsi autem non extrinseco impulsu, sed spontaneo cordis affectu, scientes ac volentes peccarint: quin

tamen fons et origo malorum omnium sit naturae corruptio et vitiositas, negandum non est, nisi prima pietatis rudimenta convellere libeat. Causam si quaeras, cur vitium, quod in electis suis Deus corrigit, non eodem in reprobis remedio dignetur: abscondita apud ipsum latet. Hoc modo Paulus, quum nono ad Romanos capite Deum statuit vitae et mortis arbitrum, ut salvi sint illi demum, quos ab interitu eripit; et clare pronunciavit, Non volentis esse neque currentis, sed miserentis Dei, qui miseretur cuius vult, et quem vult indurat: postea conspicuas et quasi palpabiles excaecationis causas in sua gente ostendit, quod Christum plerique respuerint, quod Deum contumaciter repulerint, manus ad eos tendentem. Optime igitur consentiunt inter se haec duo: quod quisque sibi propria incredulitate damnationis fit auctor, et nihilominus, quicunque Spiritu Dei destituti sunt, caeci adversus Christum ruant. Itaque Iudaeos Paulus (Rom. 11, 4.) reos peragens, quod, iustitiam suam stabilire volentes, Dei iustitiae non fuerint subiecti atque ita superbiae suae vitio abdicati ex Ecclesia fuerint, simul tamen tribuendum esse Dei gratiae docet, quod residui quidem steterint: quemadmodum et oraculum continet, (1 Reg. 19, 18.) Reliqui mihi septem hominum millia, qui non curvaverunt genu ante Baal. Neque enim, ut circunspecte Augustinus notat, (Lib. de bone persev. cap. 18.) sua virtute steterunt, si eos Dominus servavit, ut reliqui manerent. Expressius etiam Paulus, Reliquias Christi adventu secundum gratuitam electionem servatas. Audis reliquias: qua voce exiguum numerum ab universa turba segregat. Servatas esse illas dicit, non propria virtute, sed Dei beneficio. Salutem ex gratuita electione deducit: quo significat, hanc solam fuisse causam, cur non in turba perierint, quia gratuito electi sint. Unde rursum conficitur, Si electi essent omnes, neminem fuisse periturum.

Si velle se ac iubere pronunciet mortalis homo, ut pro ratione sit sua voluntas, tyrannicam esse vocem fateor: sed id ad Deum transferre, sacrilegi est suroris. Neque enim quicquam Deo immoderatum affingere licet, ut in eo, sicut in hominibus, exultet libido; sed merito hoc honoris defertur eius voluntati, ut pro ratione valeat, quando omnis instituae fons est ac regula. Nam quae in scholis trita est de duplici eius voluntate distinctio, a nobis minime admittitur. Voluntatem Dei aliam ordinatam, aliam absolutam garriunt Sorbonici sophistae. Haec blasphemia a qua merito abborrent piae aures, Pighio et similibus esset plausibilis. Ego autem ex adverso contendo, adeo nihil esse in Deo inordinatum, ut inde potius fluat, quicquid est in caelo et in terra ordinis. Quum ergo in summum gradum evehimus Dei voluntatem, ut sit omni ratione superior, absit ut eum quicquam nisi summa ratione velle imaginemur; sed simpliciter sentimus, eum iure suo tantum habere potestatis, ut solo eius nutu contentos esse nos oportest. Nam si vere dictum est: (Psal. 36, 6.) Indicia tua, abyssus multa: simul atque eo superbiae prorumpit mens hominis, ut in simplici Dei beneplacito non acquiescat, cavendum est ne tanta illa profunditas absorbeat. Nec sane fieri aliter potest, atque haec plusquam insta est ultio. Quare nunquam memoria excidat illud Augustini: (De verbis Apost. serm. 20.) Quis Deus sit, et quis tu sis, attende. Ille Deus est, tu homo. iustitiam tibi loqui videris, an fons iustitiae siccatus est. homo a me exspectas responsum. Et ego sum homo. Itaque ambo audiamus dicentem: O homo, tu quis es? Melior est sidelis ignorantia, quam temeraria scientia. Quaere merita, non invenies nisi poenam. O altitudo! Petrus negat, latro credit. O altitudo! Quaeris tu rationem? Ego expavescam altitudinem. Tu ratiocinare, ego mirabor: tu disputa, ego credam: altitudinem video, ad profundum non pervenio. Requievit Paulus, quia admirationem invenit. Vocat ille inscrutabilia Dei iudicia: et tu scrutari venisti? Ille dicit, investigabiles esse eius vias: et tu vestigas? Cui simile est quod alio loco (De verbis Apost. serm. 11.) tradit: Disputare vis mecum? Imo mirare mecum et exclama: O altitudo! Ambo in pavore simus concordes, ne in errore pereamus.

Acutus sibi Pighius videtur, quum iudicia Dei profundam abyssum fore negat, si voluntas eius summa sit ratio: quia nihil facilius vel magis expeditum, quam fieri omnia, quoniam sie Deo placet, ubi dominatur sola eius voluntas. Atqui, sophistice garriendo, quod unum in quaestione vertitur, ridicule praeterit, quum liqueat sic fieri, quia Deo placet: cur illi potius ita placeat, quam secus. Pergit deinde ineptiendo, atque ut ostendat causam Deo esse in suis consiliis, responsum, quod discipulis suis dedit Christus, (Ioan. 9, 3.) adducit, hominem caecum fuisse natum, ut opera Dei in illo manifestarentur. More suo Pighius umbratilo cortamen sibi fingit. An mihi portentum hoc unquam venit in mentem, nullam Deo consilii sui rationem constare? Dum ego Deum praesidem totius mundi statuo, qui incomprehensibili et mirifico consilio gubernet modereturque omnia: an illo fortuito huc illuc raptari, vel caeca temeritate eum facere quod facit, quisquam ex verbis meis colliget? Imo paulo post verba mea citat. quibus satis, nisi fallor, dilucide refellitur: quum Deo semper in operibus quamlibet arcanis propositum esse dico, ut nominis sui gloriam illustret: nisi quod repugnantiae colorem in eo lectoribus ostentat, quod divini beneplaciti rationem quaerendam nego: et simul tamen doceo quaepam illa slt. Quam frigidae sint nugae istae, accuratius monstrare nihil attinet. Gloriae suae rationem in factis suis omnibus habet Dominus. Nempe hic universalis est Excitavit, teste Paulo, Pharaonem, ut nomen suum in tota terra celebraret. An secum dissidet Paulus, quom deinde exclamat, Inscrutabilia esse indicia eius? Dicit, vasa irae a Domino destinata ad interitum sustineri in multa patientia, ut poten-

tiam suam in illis ostendat: an buic sententiae contraria est admiratio quae mox sequitur? O altitudo! Adde, quod in Causae nomine fucum Pighius facit, causam finalem pro formali in medium afferens. Etsi enim, quorsum spectet Deus, non est obscurum: non ideo tamen protinus apparet, cur ita fieri deceat. Haec autem praesentis instituti summa est. Etiamsi claris argumentis iuatitiam nobis suam non probet Deus, statuendum tamen esse, quicquid ab eo fit, iuste fieri: ideo in sola eius voluntate quiescendum esse, ut quod illi placere intelligimus, cuius nos causa fugit, instar mille rationum sufficiat. Nimis ergo inepte cavillatur Pighius, dum me inconstantiae insimulat, quia, rationem divinae voluntatis quaerendam esse negans, pronuncio tamen nihil eum velle, nisi quod expedire censet. Nam hoc posterius, causae redditionem esse, quam nobis constare alibi nego. Atqui qualis ista est causae notitia, si Deum consulto facere, quod facit, audiamus, et, quod ita expedire censeat, interim nos fugiat certa et specialis operis consiliique ratio? Adhaec, quid inter fidei reverentiam et inquirendi audaciam intersit, pro nihilo ducens, quod credendum esse doceo, ad vulgarem, quae humanitus concipitur, notitiam praepostere rapit. Ergo simul atque assirmaverit quispiam. Optimum semper agendi finem esse Deo, secum ipse dissentiet, si postea cum Paulo exclamet, Recondita esse Dei iudicia. et vias cius incomprehensibiles. Quanquam in eo fallitur Pighius, quod mea ipsius verba agnoscere me iubet quae ex Augustino (Lib. 1. de genes, contra Manich. c. 3.) retuleram. Ubi quaeritur, inquit sanctus ille vir, cur ita secerit Deus, respondendum est: Quia voluit. Quod si rogando pergas, cur ita voluerit, maius aliquid quaeris et sublimius Dei voluntate, quod inveniri non potest. Compescat igitur se humana temeritas; et quod non est, ne quaerat : ne forte, quod est, non inveniat. Vere hoc Augustinus, eui subscripsi. Sed ab his verbis nihil dissentaneum continet superior illa sententia: Quod Dei voluntas optima sit et acquissima omnium quae statuit moderatio.

Biusdem est farinae alia obiectio: Reprobos ab electis nego discerni ullo meriti proprii respectu, quia Dei gratia adoptione dignos faciat, non inveniat, ut saepe loquitur Augustinus. Alibi nego iniuriam fieri reprobis, quia digni sunt qui pereant. Hie se expansis alis tumultuose iactat Pighins, quod neque meipsum intelligam, neque meminerim quid a me prius dictum esset. Mihi vero in defensione multum verborum facere adeo operaepretium non videtur, ut paucis quoque attingere pigeat. Ut alios Deus aliis praeferat, ut aliis praeteritis alios eligat, non ex hominum dignitate vel indignitate pendet discrimen. Ergo falsum est, dignos aeterno interitu reprobos esse. Ac si priore membro non fieret hominum comparatio inter se, et dignitas non referretur ad vitae praemium: in secundo autem membro non aequalis omnium conditio statueretur. Adde, quod Augustiaus, quum alicubi (Lib. 2.

c. 3.) scripsisset, Nemini unquam digno salutem defuisse, ia suis Retractationibus ita temperat, ut opera excludens vocationi Dei gratuitae dignitatem ferat acceptam. Sed instat adbuc Pighius, Dignos fieri interitu, non inveniri, siquidem verum est quod doceo, aeterno Dei placito, cuius ratio non apparet, destinatos ad mortem esse qui percunt. Respondeo, tria hic esse consideranda: primo acternam Dei praedestinationem, qua de toto genere humano et de singulis hominibus quid futurum esset statuit, antequam cecidisset Adam, fixam et decretam fuisse: deinde, Adam ipsum, pro defectionis suae merito, esse merti addictum: postremo, in cius iam perditi et desperati persona sic damnatam esse totam progeniem, ut Deus, quos inde gratuito eligit, adoptionis honore dignetur. Horum nihil vel somniavi vel sabricavi. Neque hoc agitur in praesentia, ut singulis probandis insistam, quod supra fecisse mihi videor. Tantum diluenda est Pighii calumnia, qui de me tanquam decies victo superbe triumphat, quasi haec nullo modo conciliari inter se queant. Quum de praedestinatione sermo habetur. inde exordiendum esse constanter semper docui, atque hodie doceo, iure in morte relinqui omnes reprobos, qui in Adam mortui sunt ac damnati: iure perire, qui natura sunt irae filii: ita nemini causam esse, cur de nimio Dei rigore queratur, quando reatum in se omnes inclusum gestant. Quod si ad primum hominem veniatur, illum, quam integer creatus foret, sponte cecidisse: ac inde factum esse, ut sibi et suis exitium propria culpa accersiverit. Iam etsi nonnisi sciente atque ita ordinante Deo cecidit Adam seque et posteros perdidit, minime tamen id vel ad levandam eius culpam vel ad Deum crimine implicandum facit. Semper enim hoc spectandum, quod rectitudine, quam a Deo acceperat, sponte se privavit, sponte se peccato et Satanae addixit in servitutem, sponte in exitium se praecipitem dedit. Una excusatio obtenditur: quod a Deo decretum erat, non potuisse effugere. Sed ad reatum satis superque voluntaria transgressio sufficit. Neque enim propria genuinaque peccati causa est arcanum Dei consilium, sed aperta hominis voluntas. Merito apud veterem poëtam ridetur stulta Medeae querimonia: Utinam me in nemore Pelio caesae securibus cecidissent abiegnae ad terram trabes. Prodiderat illa patriam, furioso advenae et ignoti hominis amore correpta. Quum sibi perfidiae et barbarae crudelitatis sit conscia, quum impudicitiae flagitium eam constringat: ridicule se ad occasiones procul remotas convertit. tus mali sui causam quum inveniat homo, quid circuire prodeat, ut eam in caelo quaerat? Palam in eo apparet culpa, quod peccare voluerit. Cur in caeli adyta prorumpens in labyrinthum se demergit? Quanquam, ut per immensas ambages vagando deludere se homines conentur, nunquam ita se obstupefacient, quin sensum peccati in cordibus suis insculptum retineant. Hominem igitur, quem sua ipsius conscientia damnat, frustra absolvere tendit impietas. Quod antem Deus sciens ac volens hominem ipsum cadere pas-

sus est, occulta ratio esse potest, iniusta non potest. Hoc quidem absque controversia tenendum: semper illi peccatum odio fuisse. Nam vere elegium hoc, quo ornatur a Davide, (Psal. 5, 5.) in eum competit: Quod Deus sit iniquitatem non volens. Quam potius in ordinando hominis lapsu finem habuit optimum et rectissimum, a quo abhorret peccati nomen. Quanquam sic ordinasse dico, ut cum proprie auctorem fuisse non concedam. Ac se losgior simpenitus quod Augustiaus doset, (Ench. ad Laur. cap. 99.) impletum fuisse sentio: ut miro et ineffabili modo non fuerit praeter eius voluntatem factum, quod etiam contra eius voluntatem factum est, quia non fieret si non sineret. Nec utique nolens sinit, sed volens. Negari enim, quod illic principium sumit, non potest. Tam hominem quam Angelos apostatas, quantum ad ipsos attinet, quod Deus noluit, fecisse; quantum vero ad Dei omnipotentiam, nullo modo efficere id valuisse. Ergo sancti viri sententiae subscribo: sic peccando fecisse quod nolebat Deus, ut per malam corum voluntatem faceret Deus quod volebat. Si quis hoc mentis suae captu superius esse excipiat, idem et de me fateor. Sed quid mirum, si modulum nostrum imprensa et incomprehensibilis Dei maiestas exsuperet? Atqui tantum abest, ut pro carais ratione explicandum suscipiam sublime istud reconditum arcanam, ut, quod initio praesatus sum, assidue in memoriam redire velim, Desipere qui plus scire appetunt, quam Deus revelaverit. Quarc nos potius docta ignorantia delectet, quam intemperans et ebria sciendi, plusquam Deus permittit, curiositas: sub hac tantum reverentia se omnes sensus animi contineant, nihil Deum in hominis peccato voluisse, nisi quod sua institia dignum erat.

Prosequitur Pighius, Si Dei opus est hominis apostasia, falsum esse quod Scriptura tradit, Omnia, quae facit Deus, bona esse. Atqui et sancte testari et ingenue profiteri pessum, mibi commentum istad nunquam venisse in meatem. Naturam hominis ideo rectam primo conditam fuisse ubique assero, ne pravitas, quam sihi defectione contraxit, Deo possit adscribi: mortem, cui se mancipavit qui ante compos vitae erat, sic profectam esse ab cius eulpa, ne Deus auctor censeatur. Si unquam divini Spiritas instinctu factum esse dixissem, ut se a Deo primus bomo alienaret, ac non potius ubique contenderem diaboli instigatione et proprio cordis sui motu impulsum, merito forte insultaret mihi Pighius: nunc autem, quum a Deo propinquam actionis causam removens simul omnem ab eo culpam removeam, at solus home reatum subeat, calamniose et improbe dictum istad in me torquet: Heminis defectionem unum esse ex Dei operibus. Quomodo autem Dei praescientia et decreto statutum fuerit, quod de homine faturum erat, neque tamen in culpae societatem trahendus sit Deus, quesi transgressionis vel auctor sit vel approbator, quem longe altics humouae mentis perspicacia esse arcanum palam sit, ne ignorantiam nectram fateri pudeat. Imo, ne quem ex fidelibus fateri neseire pigeat, quod Dominus lucis suae inaccessae fulgore absorbet. Primum, nihil aliis, nisi ex animi mei sensu, praescribo. Testis enim mihi erit Dominus, cai conscientia mea subscribet, sic me stupenda haec ipsius iudicia quotidie meditari, ut nulla me plus aliquid sciendi curiositas sollicitet, nulla mihi de incomparabili eius iustitia obrepat sinistra suspicio, nulla me obmurmurandi libido prorsus titillet. Denique, in bac Augustini sententia non minus tranquille quam lihenter acquiesco: Deum, qui creavit omnia bona valde et mala ex bonis exoritura praescivit, et scivit magis ad suam omnipotentissimam bonitatem pertinere, etiam de malis benefacere, quam mala esse non sinere, sic ordinasse Angelorum et hominum vitam, ut in ea prius ostenderet, quid posset liberum eorum arbitrium, deinde quid posset gratiae suae beneficium iustitiaeque iudicium. Adhaec ut de affectu meo taceam, si quibus ita pruriunt aures, ut nihil sibi ex Dei mysteriis clausum obtectumque esse velint, bis vesanus erit magister, qui talibus discipulis satisfacere tentabit. Potius trepidi audiamus, quid Davidi acciderit, cum inusitata Dei indicia, quae in externo corporum et praesentis vitae statu apparent, plus aequo inquireret: Factus sum, inquit, (Ps. 77, 22.) apud te similis iumento. Non potuit tantus Propheta in rebus minus obscuris et reconditis ultra fas sapere, quin brutae pecudis instar obstupesceret: nos vero praeposterae mentis nostrae lasciviae in excutiendo consilio Dei omnium profundissimo impune indulgebimus? Postquam Paulus Deum ex perdita massa eligere, et reprobare quos illi visum est, docuit: quare et quomodo id fiat adeo non expedit, ut potius expavescens in clamorem illum erumpat: (Rom. 11, 33.) O altitudo! Et nos eius altitudinis reverentia non perculsi penitus scrutari audebimus, quomodo in persona Adae totum genus humanum excidere passus fuerit? Dixi iam supra, lapsum Adae utile posteris fuisse humilitatis rudimentum, ut se ad vitam recuperandam nihil esse nec posse discant, in qua ille integer non stetit. Una tamen est rite sapiendi regula, si se mens hominis illo admirationis fraeno compescat.

Cacterum, quaestionem hanc non ideo tantum parcius attingere convenit, quod abstrusa est ac in penitiore sanctuarii Dei adyto recondita, sed quia otiosa curiositas alenda non est, cuius illa nimis alta speculatio alumna est simul ac nutrix. Quanquam interim quae Augustinus libro de genesi ad literam undecimo (A c. 4. usque ad cap. 8.) disserit, quum ad Dei timorem et reverentiam omnia temperet, minime improbo. Altera autem pars, quod ex damnata Adae sobole Deus quos visum est eligit, quos vult reprobat, sicuti ad fidem exercendam longe aptior est, ita maiore frueta tractatur. In hac igitur doctrina, quae humanae naturae et corsuptionem et realum in se continet, libentius insisto: sicuti non solum ad pietatem propius conducit, sed magis mihi videtur theologica. Meminerimus tamen, in ea quoque sobrie modesteque philosophandum, ne ulterius progredi tentemus, quam Dominus

nos verbo suo deducit. Quam dulces sint argutiarum illecebrae, plus satis notum est: quo maior adhibenda est cautio, ut sensus omnes nostros sibi divinctos habeat fidei simplicitas. Quod Deus arcano Spiritus afflatu ad se homines trahat, vel quotidianae preces nostrae testes sunt: nam cum pro persecutoribus oramus, quid petimus aliud, quam ut fiant ex nolentibus volentes, ex repugnantibus consentientes, ex oppugnantibus amantes? Atqui palam constat, non omnibus indifferenter hoc dari, ut centies exitium meritos Deus repente vita dignetur. Quomodo hanc gratiam dispenset, inquit Augustinus, (Lib. ad Bonif. 6. cap. 20.) alios secundum meritum faciens vasa irae, secundum gratiam alios vasa misericordiae: quis cognovit sensum Domini? Quantumvis tamen mundi vel superbia vel protervia calcitret, minime ferendum est, ut deterior sit Dei quam mortalis hominis conditio. Cui autem creditori non conceditur ab uno exigere, quod alteri remittit? Quae similitudo non abs re toties ab Augustino repetitur. Fieri quidem vix potest, quin primo statim momento turbetur mens hominis, cum gratiam Dei negari quantumvis indignis audit, quae perinde indignis' datur. Sed meminerimus, postquam damnati sunt ex aequo omnes, minime fas vel aequum esse, Deo legem imponi, quin misereatur cuius voluerit. Sed vere Augustinus contendit, (De praedest. et gratia cap. 2.) Humanae iustitiae modo metiendam non esse divinam. Caeterum, ubi omnia dicta fuerint, sit haec omnium disputationum clausula, ut cum Paulo ad tantam profunditatem expavescamus. Si obstrepant petulantes linguae: ne identidem exclamare cum eodem Apostolo vel pudeat vel pigeat: O homo, tu quis es qui litiges cum Deo?

Caeterum, etsi absurda, quae hinc inde congerunt huins doctrinae adversarii ut eam calumniose infament, in mea Institutione dilucide non minus quam succincte refutasse, et simul pravis figmentis, quibus se imperiti deludunt atque implicant, obviasse mihi videor: quia tamen Pighio responsiones meas arrodere libuit, eius virulentiam iterum diluere non gravabor. Quaerunt praeposteri homines, Quomodo de salute sua, quae in arcano Dei consilio latet, certi esse poterunt. Respondi quod verum erat. Cum nobis in Christo proposita sit salutis certitudo, perperam nec sine Christi ipsius iniuria facere, qui praeterito hoc vitae fonte, ex quo haurire promptum erat, ex reconditis Dei abyssis vitam eruere moliuntur. Tradit quidem Paulus, (Eph. 1, 4.) nos ante musdi creationem electos esse, sed in Christo. Ne quis ergo aliunde electionis suae fiduciam petat, nisi librum vitae, in quo scriptus est, delere velit. Non alius est adoptionis finis, quam ut ceasesmur inter Dei filios. Atqui Scriptura, (Ioan. 1, 12.). quicunque in Filium Dei unigenitum credunt, Dei filios et haeredes esse pronuntiat. Christus ergo aeternae et absconditae Dei electionis tum luculentum nobis speculum est, tum arra quoque et pignus. Fide autem, quam Dens in hoc speculo nohis repraesentat, vitam contemplamur; fide pignus hoe arramque amplectimur \*). Et unde probamus, gratuito electos esse ex hominibus aliquos, nisi quia Spirita suo Deus quos vult illuminat, ut side inserantur in Christi corpus? Fidei quidem nostrae origo et causa est divina electio; sed quia invisibilis est Deus lucemque habitat inaccessibilem et neminem consiliarium admittit praeter Unigenitum, qui semper suit in eius sinu, tenere mentem Christi oportet ac fide illuminari, ut nobis patefiat, quae in corde Dei prius latuit, adoptio. Si quis malit crassius: Prior quidem fide est electio, sed ex fide discitur. Quae breviter hic delibo, fusius in mea Institutione explicata reperient lectores. Itaque Christus, (Ioan. 17, 16.) aeternam suorum in Patris consilio electionem commendans, simul, ubi tuto recumbat eorum fiducia, ostendit. Manifestavi, inquit, nomen tuum hominibus quos dedisti mihi. Tui erant: et mihi eos dedisti, et sermonem tuum servarunt. Videmus, ut a seipso incipiat Dens, cum nos eligere dignatur; sed nos a Christo incipere velit, ut nos sciamus in sacro illo peculio censeri. Nam ideo nos dare Filio suo dicitur, ut se quisque tune demum caelestis regni haeredem esse sciat, dum ad Christum pertinet, extra quem undique mors et exitium nos obsident. Ideo manifestare nobis Christus Patris nomen dicitur, quia electionis nostrae scientiam, Evangelii sui voce testatam. Spiritu quoque suo in cordibus nostris obsignat. Pighio creditur, in solvendo hoc nodo inexplicabili ita sudo, laboro, omnia verto, confundo et transfundo in omnia, ut clarissimo pateat, propria conscientia me constringi. Atqui, ut facillimum illud fuit, suam iustam loquacitatem absque sudore profundere, ita fieri potest, ut vino bene madidus, quae illi in buccam venerunt convicia, temere nulloque pudore vomuerit. Si fixa et inevitabilis salutis causa est Dei praedestinatio, omnem excuti nobis fiduciam contendit. Ut verbum non addam: cum docet Paulus. (Eph. 1, 4.) nos fide participes esse factos divinae adoptionis, sicuti ante mundum conditum electi fuimus: quid, obsecro, in huius doctrinae contextu inextricabile est vel perplexum? Quum eos. qui prius electi fuerunt, docet secundum propositum vocari, rite. nisi fallor, cum fixo divinae electionis decreto fidei nostrae certitudinem conciliat.

Ratiocinatur Pighius: Si in libro vitae scripti sunt, quicunque sunt Christi membra, ebriosos ergo, adulteros, fures, periuros et homicidas regno Dei contra manifestam Apostoli sententiam potituros, quando tales multi Christo per baptismum sunt inserti eumque induerunt. Primum monendi sunt mihi lectores, ut animum paulisper ad effraenem istam, in qua lascivit Pighius, Scripturae profanationem advertant, deinde ut in ea ulciscenda expendant instum Dei iudicium, quod se palam exserit. Totam Scripturam pedibus calcare, modo fucum lectoribus faciat, pro nihilo ducit

<sup>\*)</sup> Col. 1, 21. 1 Tim. 1, 17. 1 Tim. 6, 16. Rom. 11, 34. 1 Cor. 2, 16.

Pighius. Modo se imperitis venditet, susque deque habet prima quaeque pietatis rudimenta convellere. Interea Dominus eum mente privatum pueris quoque ridendum prostituit. Sicuti literae et Spiritos circumcisio a Paulo statuitur, (Rom. 2, 29.) ita et de baptismo sentiendum est: quosdam literale duntaxat symbolum in corpore gestare, qui re ipsa procul absunt. Nam et Petrus, ubi docuit baptismo nos salutem consequi, mox quasi addicta correctione pronunciat, (1 Petr. 3, 21.) Non sufficere nudam et externam carnis ablutionem, nisi et bonae conscientiae responsio accedat. Quare Scriptura, cum de Sacramentis disserit, bifariam loqui solet. Si cum hypocritis agit, qui inani figura gloriantes rem ipsam negligunt: ut futilem corum confidentiam presternat, ex perverso corum sensu veritatem a signis seperat. In hunc modum Paulus, (1 Cor. 10, 5.) nihil profuisse veteri populo admonet, quod in maris transitu baptizatus fuerit, quod eandem nobiscum escam spiritualem comederit in deserto (eisdem scilicet donorum spiritualium symbolis nobiscum participasse intelligens). Verum, ubi apud fideles babetur sermo, usus Sacramentorum ut legitimus ita efficax describitur, qui divinae scilicet institutioni respondeat. Quo pertinent istae sententiae: Induisse Christum, Insitos in eius corpus, et, Illi consepultos, qui in eius nomen baptizati sunt. Inde colligit Pighius, quicunque visibili aquae elemento aspersi fuerint, vere Spiritu regenitos, et in Christi corpus coaluisse, ut Deo eiusque iustitiae vivant. Nec eum pudet, complures talibus naeniis paginas implere, cum generaliter omnia Christi membra nominem, sub eo sermone comprehendi quicunque externo baptismo tincti sunt. Paulo post tamen quasi retracta alarum expansione subjicit, (In fine lib. 7.) Multos a Christo deficere, qui vere in eius corpus insiti suerant: nam quos a Patre sibi creditos in sidem custodiamque suam recipit, ita fingit ab eo serveri, ut a libero suo arbitrio suspensam habeant suam salutem. Multis, inquit, tutela Christi gratiae non deest: sed ipsi sibi desunt. Certe, ut nunquam poterit satis severe hominum socordia et ingratitudo coargui, qui se Dei auxilio subducunt: ita minimo tolerabilis est in Christum contumelia, electos dicere ab eo servari, si modo se ipsi tueantur: ut ambiguum sit Christi praesidium, quod diabolo et omnibus inferorum machinis inexpugnabile fore affirmat. Daturum se vitam aeternam promittit (loan. 17, 2.) omnibus qui sibi dati sunt a Patre. Fidum se custodem omnium fuisse testatur. ut nemo perierit, nisi filius perditionis. Alibi (Ioan. 10, 28.) etiam in sua manu electos esse docet, e qua nemo cos rapere poterit, quia Deus toto mundo sit potentior. Si omnibus electis certa est vita aeterna, si excidere nemo potest, si mulla violentia nullove impetu quisquam rapitur, si invicta Dei potentia nititur eorum salus: qua fronte Pighius fixam istam certitudinem concutere audet? Quamvis non eiiciat Christus, inquit, multi tamen discedunt; et qui filii Dei fuerunt ad tempus, non permanent. Malus et perversus

est interpres Pighius, qui non agnoscit Christi manu retineri, quiequid illi a Patre datum est, ut salvum in finem usque maneat: nam quotquot defluunt, eos Ioannes ex grege esse negat. Qui exieruat a nobis, non erant ex nobis: nam si fuissent ex nobis, utique mansuri erant nobiscum: sed ut manifesti fierent, quod non sint omnes ex nobis.

Ergo frustra, inquit, apponitur conditio: ut, qui salvus esse espit, in finem usque perseveret. Hic vero eum praevaricari dicas: nam cum probandum susceperit, Non stare cum electione salutis fiduciam, co nos ratiocinando deducit, ut hanc necessario in illa fundatam esse operteat. Video me assidu: fluctuari: nullum momentum praeterit, quo non obruendus videar. electos suos Deus sustinet, ne unquam mergantur, staturum me inter innumeras procellas certo confido. Unde me electum esse cognoscam, si Pighius rogat: Christus mihi pro mille testimoniis sufficit: nam ubi nos in corpore eius reperimus, in secura tranquillaque statione salus nostra, tanquam locata iam in caelis, quieseit. Si excipit, Non posse ex praesenti gratia acternam Dei electionem aestimari: non obiiciam contra, quem fideles experientiae sensum habent, quia panem, quo pascuntur filii Dei, extraneis gustare datum non est. Sed quod garrire audet, nusquam id in Scriptura haberi, hoc vero quam crassum sit mendacium, probatu non est difficile. Postquam enim docuit Paulus, qui electi sucrant, vocari et iustificari, donec ad beatam immortalitatem perveniant, quasi undique firmo praesidio munitus intrepide exultats (Rom. 8, 33.) Quis stabit adversus electos Dei? etc. Ac ne qui, universalem esse doctrinam cavilletur, in peculiarem cuiusque usum accommodat. Certo persuasus sum, inquit, quod neque mors neque vita neque Angeli neque principatus neque instan'ia neque futura nos a Dei charitate separabunt, quae est in Christo. Certe salutis aeternae fiduciam, quam singulis momentis abrumpi vult Pighius, in futurum tempus adeoque ultra praesentis vitae metam Paulus extendit, et eam non aliunde manare demonstrat, quam ex Dei electione, quam sic illi adversam fingit Pighius, ut mutuo se conflictu evertant. Quid ergo sibi vult Ezechiel, cum iusto exitium denuntiat, si a recta via se averterit? Nempe, reprobis multa interdum esse cum filiis Dei similia, non negamus: sed quocunque iustitiae splendore fulgeant, nunquam donari Spiritu adoptiomis certum est, at Deum vere patrem invocent. Nullos enim Spiritu illo gubernari testis est Paulus \*), nisi Dei filios quos simul pronuntiat vitae acternae hacredes. Alioqui non staret quod alibi tradit. Nos spiritum e caelo habere, ut sciamus quae a Deo donata sunt nobis, atque ideo nos tenere Christi mentem. Frustra etiam Spiritum, quo obsignati sunt fideles, arram vocaret futurae redemptionis. Caeterum, ut perseverantiae fidem stabiliat rite

<sup>\*)</sup> Rom. 8, 14. 1 Cor. 2, 12. Eph. 1, 14.

cognita Dei electio, vel una illi Christi precatio ad probationem sufficere debet, qua electos omnes Patri commendat, nominatim cos a mundo separans, ut, hoc percunte, salvi et intacti maneant.

Seguitur alia obiectio apud Pighium: Non frustra hortatur fideles Paulus, ne in vacuum receperint Dei gratiam: nec frustra Christus vigilandum et orandum esse admonet. Atqui, si tenemus, quantum inter supinam carnis securitatem et tranquillum, qui ex fide nascitur, mentis statum intersit, mox solutus erit nodus. Fideles de salute sua certos esse oportet. An ut sopiti iaceant? au ut se proiiciant ad socordem ignaviam? Imo potius ut quietum cum Deo silentium colentes precibus simul invigilent. Hertatur eos Paulus, (Phil. 2, 12.) ut salutem suam operentur cum timore et tremore. An ut de successu anxii trepident? Minime: sed ut sub Dei alis absconditi assidue se illi commendent, sicque toti pendeant ab ipso uno, ut eius praesidio freti non dubitent se in finem usque fore victores. Causam enim subiicit, cur sollicitos esse deceat: Quia Deus est, qui pro suo beneplacito operatur et velle - in illis et perficere. Porro, ne suspensi haesitarent, iam ante omnem illis dubitationem exemerat: (Phil. 1, 6.) Qui coepit in vobis opus bonum, usque in diem Christi perficiet. Nusquam ergo ad precandi curam et studium nos Spiritus Dei hortatur, quasi dubio in statu fluctuaretur salus nostra, quee in Dei manu sita est: nusquam nobis timorem iniicit, qui fiduciam in gratuito Dei amore fundatam excutiat: sed in talibus stimulis pungendo carnis nostrae pigritiem corrigat. Atque in eum finem calumniose detorquet Pighius Apostoli verba ex undecimo ad Romanos capite. Per incredulitatem defracti sunt nativi oleae rami: tu vero fide constitisti. Ne efferaris animo, sed timeas: nam si Deus naturalibus ramis non pepercit, vide ne qua fist, ut nec tibi parcat. Ecce igitur bonitas Dei et severitas: in coa, qui ceciderunt, severitas: in te autem bonitas, siquidem permanseris in bonitate. Postquam de duplici gentis suae electione disseruit, et multurum defectione ostendit factum esse, ut, qui prius legitimi et proprii erant vitae haeredes propter sancitum cum Patribus foedus, nunc abdicati sunt a Deo et facti ab eius regno extorres: tandem ad Gentes se convertit, ne superbe Iudaeis insultent, quia in corum locum successerint. Notandum autem, quod, sicuti universalis illa populi reiectio non labefactavit fixam Dei electionem, quin reliquias aliquas servaret, ita universalis Gentium electio non complexa est singulos ex Gentibus, ut omnes vitae consortes fierent. Duplicem in Iudaeis Dei electionem Paulus illic commemorat. Riectum enim quodammodo fuerat totum Abrahae genus. Sed cum occulto Dei iudicio plerique non essent ad vitam ordinati : percunte maiori numero, electio in reliquiis consequitur. Nunc translato ad Gentes vitae foedere, communis illa generis Abrahae adoptio ad nos pertinet. Caeterum, id non obstat quominus arcano Dei beneplacito pauci ad cam fruendam destinati sint. Paulus ergo, dum Gentes

ex opposito conferens cum Iadaeis steriles oleastros exsectis naturalibus ramis in sanctam radicem insitos esse dicit, neque privatim de singulis neque simpliciter de arcana Dei electione tractat: sed quanta fuerit rerum facta conversio, docet, dum reiectis filiis in eorum locum subrogati sunt extranei. Itaque tota illa Pauli exhortatio non tam ad fideles dirigitur, qui vere et ex animo gratiam amplexi erant, quam ad Gentium corpus, quod ex variis membris permixtum erat. Et tamen nihil absurdi est, si compessat Deus in filiis suis carnis insolentiam, enm hoe vitio omnes laborent. Ridicule tamen inde colligit Pighius, ab hominum perseverantia suspensam esse divinae electionis constantiam, quia in generali quoque omnium defectione necesse est ut illa nihilominus obtineat.

Quod autem impii Dei iudicium alio colore suggillant, quia frustra instituse et sanctitati studeant reprobi quos tandem perire necesso est: calumnia hace ut ex crassa inscitia nascitur, brevi responso a me discussa fuerat: Nullum scilicet bene agendi studium inesse hominibus, quod non ex electione prodent; reprobos vero, ut sunt vasa in contumeliam formata, provocandae in se Dei ultioni nullum finem facere, et evidentibus signis monstrare exitio se esse devotos. Pighio hic omnium absurditatum cumulus est, ut nihil in tota disputatione aeque prodigiosum reperiat. Atqui vel uno hoe argumento abunde probat, rabiosa maledicendi libidine ita se transversum rapi, ut sine ulla occasione sua convicia ebulliat. Nullos Dei Spiritu nisi electos gubernari Scriptura docet. in homine absque Spiritus sancti ductu rectitudo esse poterit? Manifesta, inquit Paulus, (Gal. 5, 19.) sunt opera carnis. Et alibi\*), omnes carnis cogitationes Deo inimicas esse pronunciat. igitur absordi, si peccato mancipatos esse dico, qui, Spiritu Dei non regeniti, carnis suae arbitrio ferantur? Quos Deus elegit, instificat. Quid mirum si reprobi, Dei institia vacui, nihil quam peccare noverint? Elegit Deus suos, ut sancti sint ac irreprehensibiles. Si gratuitae electionis fructus est sanctitas: quis alios in profanis sordibus demersos manere neget? Vocem suam audire negat Christus \*\*), quicunque non sunt ex evibus suis. Rursus, ex diabolo esse pronuntiat, qui vocem Patris in ore suo resonantem audire non sustinent. Ut reprobos ostendat Pighius bonis operibus studere: gratam esse Deo contumaciam ostendat necesse est. Obiicit contra Pighius, Saul multis virtutibus excelluisse, imo placuisse Deo. Virtutes, quae in reprobis fulgent, suapte natura laudabiles esse fateor: idque sibi vult Scriptura, cum Saulem et alios eiusdem ordinis refert fecisse quod rectum est; sed quia cordis fontem, unde fluunt opera, Deus respicit, nihil obstat quomiaus opus, quod alioqui in se laudatur, ob vitium, quod intus latet, sit abominationi apud Deum. Rudimentum scilicet illad pie-

<sup>\*)</sup> Rom. 8, 30. Bph. 1, 4. \*\*) Ioan. 8, 10, 26. 8, 44.

tatis ignotum fuit Pighio: Nihil tam esse purum, quod non inquinet hominis immundities. Ergo non mirum est, si ab externa larva, Saulis opera aestimans, innocentiam eius probitatemque commendet. Quod semel eum Deo placuisse contendit, distinguo. Sic enim dignatus est eum honore regio, ut in scriptura domus Israël nunquam eum censuerit: quemadmodum Ezechiel (Ezech. 13, 9.) loquitur. An, quia ad munus Apostolicum electus fuit Iudas, ideo a Deo in filiis suis habitum esse colliget? Caeterum maligne, quod a me dictum est, calumniatur Pighius: quasi de singulis vitae actionibus seorsum loquutus sim, ac non potius de continuo vitae cursu. Porro, totam Scripturam labefactari eportet, nisi, quicquid esse in homine iustitiae et boni potest, a Spiritu sanctificationis, qui solis filiis datur, manare concedimus.

In persequendis caeteris cavillis non est quod plus operae sumam. Tritum illud est, Irritam fore doctrinam, vanas et nibili exhortationes, si ab electione Dei pendeat obsequendi vis et facultas. Item alind non absimile, Fieri non posse quin se ignaviae dedant homines, cum in aeternum Dei consilium recumbere docentur. Responsiones a me adductas quibus solet conviciis ita Pighius exagitat, ut maneant ab ipso intactae. Caeterum, si quibus plus aequo morosis nondum satisfactum sit et plus forte apud ipsos ponderis habeat Augustinus, idem, quod iam tradidi, eius verbis et repetam et confirmabe. Verba eius sunt in libro cui titulum fecit De bono perseverantiae: (Cap. 14.) Praedestinationis doctrinam aiunt praedicationi adversam esse, né quid prosit. Quasi vero adversata sit Apostolo praedicanti. Nonne ille doctor Gentium praedestinationem toties commendavit, et verbum Dei praedicare non destitit? Nunquid, quia dixit: Deus est qui operatur in vobis et velle et perficere: ideo non et ipse ut velimus quae Deo'placent et at operemur hortatus est? An, quia dixerat: Qui coepit in vobis opus bonum, perficiet: ideo, ut inciperent homines et perseverarent usque in finem, non suasit? Nempe, ipse Dominus praccepit hominibus ut in se crederent. Neque tamen felsa eius sententia est, nec vana definitio, ubi ait: Nemo venit ad me, hee est, nemo credit in me, nisi cui datum fuerit a Patre meo. Nequo rursus, quia vera est haec definitio, vana est illa praeceptio. Cur ergo praedicationi, exhortationi, correctioni, quae omnia tam frequenter usurpat Scriptura, dicemus inutilem esse praedestinationis doctrinam, quam commendat eadem Scriptura? Paulo post, Audient hace, of faciunt quibus datum est. Non autem faciunt, sive audiant sive non audiant, quibus non est datum. Nec pracdestinationis igitar praedicatione impedienda est praedicatio fidei perseverantis et proficientis, ut quod oportet audiant, et quibus datum est, obediant. Quomodo enim audient absque praedicante? Nec rursus praedicatione fidei proficientis et in finem usque perseverantis impedienda est praedicatio praedestinationis, ut, qui fideliter et obedienter vivit, non de ipsa obedientia tanquam de suo

sed in Domino glorietur. Item, sicut is, qui donum accepit, recte exhortatur et praedicat, ita exhortantem et praedicantem obedienter audit, qui accepit hoc donum. Ideo Dominus, Qui habet aures audiendi audiat. A quo autem habeant, quicunque habent, Dominus ipse ostendit, Dabo vobis cor ad cognoscendum me, et aures quae audiant. Ergo aures audiendi ipsum est donum obediendi, quo qui praediti sunt, veniunt ad Christum. Exhortamur ergo atque praedicamus: sed qui habent aures audiendi, obedienter nos audiunt: qui vero non habent, fit in eis quod scriptum est, Ut audientes non audiant: audientes corporis sensu, non audiant cordis assensu. Cur autem illi habeant, illi non: hoc est, cur illis datum sit a Patre, ut veniant ad Filium, illis non sit datum: quis cognovit sensum Domini? Nunquid ideo negandum est, quod apertum est, quia comprehendi non potest quod occultum est?

Quam autem praepostera sit eorum cautio, (Eiusdem lib. c. 15.) qui absurditatis ullius metu doctrinam cognitu necessariam vel supprimunt vel obscurant, deinde exsequitur. Nunquid si hoc audito nonnulli in torporem segnitiemque vertantur, et a labore proclives ad libidinem post concupiscentias cant: propterea de praescientia Dei falsum putandum est, quod dictum est? Nonne, si Deus illos bonos fore praescivit, boni erunt, in quantalibet nunc malitia versentur? Et si malos fore praescivit, mali erunt, in quantalibet nune bonitate cernantur? Nunquid ergo propter huiusmedi causas quae de praescientia Dei vera dicuntur vel neganda sunt vel tacenda? tune scilicet, quando, si non dicantur, in alios itur errores? Alia, inquit, (Cap. 16.) ratio est verum tacendi, alia verum Causas verum tacendi longum esset omnes dicendi necessitas. quaerere: quarum tamen est haec una, Ne peiores fiant qui non intelligunt, dum volumus eos, qui intelligunt, facere doctiores: qui nobis tale aliquid dicentibus doctiores quidem non fiunt, sed nec redduntur peiores. Quum autem res vera ita se habet, ut fiat peior nobis eam dicentibus qui capere non potest, nobis autem tacentibus ille qui potest: quid putamus faciendum? Nonne potius est dicendum verum, ut qui potest capere capiat, quam tacendum, ut non solum id ambo non capiant, verum etiam qui est intelligentior, ille sit peior: qui si audiret et caperet, per eum etiam plares discerent. Et nos dicere nolumus, quod, teste Seriptura, dicere licebat. Timemus enim videlicet, ne loquentibus nobis of fendatur qui capere non potest: non autem timemus, ne tacentibus nobis, qui veritatem potest capere, falsitate capiatur. Quam sententiam brevius tandem perstringens clarius etiam confirmat. (Eiusdem lib. c. 20.) Quamobrem, si Apostoli et qui eos sequati sunt Ecclesiae Doctores utrumque secerunt, ut de aeterna Dei electione pie dissererent, et sub piae vitae disciplina continerent fideles: quid est quod, invicta conclusi violentia veritatis, isti nostri se recte dicere existimant: Non esse populo praedicandum, etsi verum sit quod de praedestinatione dicitur? Imo praedicandum

est prorsus, ut, qui habet aures audiendi, audiat. Quis autem habet, si non accepit ab eo, qui se daturum promittit? Certe qui non accipit, reiiciat: dum tamen, qui capit, sumat et bibat, bibat et vivat. Sicut enim praedicanda est pietas, ut rite colatur Deus; ita et praedestinatio, ut, qui habet aures audiendi, de

gratia Dei, in Deo, non in se glorietur.

Et tamen, (Eiusdem lib. c. 22.). ut singulare aedificationis studium sancto viro fuit, sie docendi veri rationem temperat, ut prudenter caveatur, quoad licet, offensio. Nam quae vere dicuntur, congruenter simul posse dici admonet. Si quis ita plebem compellet: Si non creditis, ideo fit, quia iam divinitus exitio destinati estis: non modo ignaviam fovet, sed etiam indulget malitiae: Si quis in futurum quoque tempus sententiam extendat, quod non sunt credituri qui audiunt, quia reprobati sunt: inprecatio crit magis quam doctrina. Tales itaque Augustinus (De Cor. et gratia ad Valent. cap. 5.) non immerito tanquam vel insulsos doctores vel sinistros et ominosos prophetas ab Ecclesia iubet facessere. Tenendum quidem vere alibi contendit, quod tunc correctione proficit homo, quum miseretur atque adiuvat, qui facit quos voluerit, etiam sine correptione, proficere. Sed quare isti sic, illi aliter: absit, ut dicamus, Iudicium luti esse, non figuli. Item postea: (Cap. 14.) Qu'um homines per correptionem in viam institue suae veniunt seu revertuntur: quis operatur in cordibus corum salutem, nisi ille qui quolibet plantante et rigante dat incrementum? cui, volenti salvum facere, nullum hominis resistit liberum arbitrium. Non est itaque dubitandum, voluntati Dei, qui in caelo et in terra quaecunque voluit et qui etiam quae futura sunt fecit, humanas voluntates non posse resistere, quominus faciat ipse quod vult, quandoquidem de ipsis hominum voluntatibus quod vult facit. Item. Quum vult adducere homines, nunquid corporalibus vinculis alligat? Intus agit, intus corda tenet, intus corda movet: cosque voluntatibus corum, quas in illis operatus est, trahit. Sed quod continuo subiicit, (Cap. 15.) minime omitti debet: Quia nescimus quis ad praedestinatorum numerum pertineat vel non pertineat, sic nos affici decere, ut omnes velimus salvos fieri. Ita fiet, ut, quisquis nobis occurret, eum studeamus facere pacis consortem. Sed pax nostra super filios pacis requiescet. Ergo quaetum ad nos pertinet, omnibus, ne percant vel ne alios perdant, salubris et severa instar medicinae adhibenda erit correctio: (Cap. 16.) Dei autem erit illis utilem facere, quos praescivit et praedestinavit. Haec si vera sunt: quando primarium ex sanctis Patribus habeat testem, ne in odium Calvini ab indoctis vel male affectis respuantur. Utinam vero insipidi isti moderatores, qui in sobrietate nimis aquosa multum placent, saltem reputarent, quantum Augustino codunt rerum sacrarum scientia, modestia quoque illum esse superiorem, ne morosam suam timiditatem nobis pro modestia venditarent.

Ut tandem cum Pighio transigam, de tribus summatim monendi sunt mihi lectores: quicquid absurditatum ad gravandam meam doctrinam congerit, non tam in me quam in Deum ipsum torqueri: deinde, Scripturae lecoa, qui pro me aperte faciunt, ut mihi extorqueat, tam inscite nugari, ut satis appareat, non posse sustinere causam illam, nisi corrupta eversaque Scriptura: postremo, in tantum impudentiae prorumpere, ut Augustinum sibi accersere suffragatorem non dubitet. Si quos in exitium Deus condidit, indigaus est qui ametur. Qui antequam nati essent, vita aeterna privati sunt, misericordia quam supplicio digniores. Si mea essent, quae labefactare conatur, mortalem hominem impeteret: nunc, quum talibus probris palam insultet Deo, me cum Paulo centies repetere non pudehit: O homo tu quis es, qui cum fictore tuo litiges? Sentit iam miser et sentient olim omnes eius similes, quae ex ore impuro et sacrilego probra in Deum vibrant, suo impetu fracta concidere, antequam ad caelum pertingant: nec. demum restare aliud, nisi ut recident in corum capita. Foctidissimae in adulteranda Scriptura delirationis unum esto specimen, sonum ad Rom. cap. qualiter ab eo partim miscetur partim discerpitur. Initio, ne in selvendo nodo Gordiano nimium laboret, uno verbo abrumpit: Electum esse a Deo Israëlem, sed non omnes esse Israëlitas, quia patrem suum non referunt, qui a vidende cognominatus est. Unde constituit, non esse ratam electionem, nisi in iis qui oculos aperiunt. Atqui, bonus perspicaciae magister in Israëlis nomine ridicule caecutit, dum ex robore facit acumen. Interea non cogitat peculiari gratia factum esse divinitus Israëlem, qui in utero matris iam electus fuerat: nec alios videndo Deo esse idoneos, nisi quorum mentes illuminat: luce autem Spiritus sui dignari, quos sibi in filios, quum adhuc caeci essent, adoptaverit. Postea, quasi elapsus, ultra metas vagatur et saltat, Misericordiam Dei nemini deesse, quando omnes vult salves fieri, quando stat et pulsat ad cordis nostri ostium, cupiens ingredi. Itaque ante mundi creationem electos, a quibus se receptum iri praevidit: neminem vero indurare, nisi tolerantia: qualiter patres nimium faciles dicuntur indulgentia sua filios perdere. Quasi vero talibus naeniis eludere promptum sit, quae Paulus tam diserte in contrariam partem affirmat; et quasi lectoribus nihil significet, Ex duobus gemellis, quum adhuc in utero sunt inclusi, alterum eligi, alterum reiici, nullo operum respectu, sed mero Dei vocantis beneplacito: Non esse volentis, neque currentis, sed miserentis Dei, qui indurat quem vult, et misericordia quem vult prosequitur: Deum ostendere potentiam suam in vasis irae, ut in vasis misericordiae notas faciat gratiae suae divitias: Secundum gratuitam electionem servari, quidquid in Israële salvum est: atque ita electionem obtinere, et quae fusius suo ordine supra exposuimus. Certe iam si centuplo esset acutior, nullis tamen cavillis efficiet, quin tam sonorum Pauli (Rom. 11, 7.) clamorem vel

surdastri exaudiant. Quod vero multam verborum congeriem hoe eumulo terminat, Non creasse Deum quos praeviderat reprobos fore: sed reprobos scivisse quos creaverat: perinde est acsi luto illineret figuli oculos et manus, ne qua eius forma nobis appa-Similiter quum ex primo ad Ephes. cap. expedire se nititar, ita ludibundus proiicit suas ampullas, aesi inani suo strepitu Paulum obmutescere cogeret. Elegit nos Deus in Christo, quia gratiae suae, quae alioqui omnibus exposita est, praevidit locum in nobis fore. Elegit ex omnibus, quia, quod in commune prepositum erat omnibus, nostrum peculiariter fore praevidit, ut illi cooperantes sancti per eam essemus. Elegit secundum propositum voluntatis suae, quod est et erat eiusmodi, ut eos eligeret, de quibus praesciebat faturum quod dictum est. Elegit in laudem gratiae suae, quae nos sanctificat, ut laus est praeceptoris virtus et doctrina discipuli. Quasi vero non istud sit Dei propositum, quod alibi (1 Tim. 1, 9.) Paulus omnibus humanis operibus opponit. Quasi in nomine Beneplaciti non expressior sit hoe loco gratiae commendatio. Quasi non dicatur proposuisse Deus in seipso beneplacitum suum, quia causam in nobis nullam reperiens sibi ipse ad nos servandos causa fuit. Quasi frustra totum salutis nostrae effectum a decreto illo et proposito et beneplacito pendere quinquies repetat. Quasi non diserte pronuntiet, quia electi eramus, nos in Christo fuisse benedictos. Quasi non sanctificationem, et quicquid est bonorum operum, ex electione tanquam aquas ex fonte derivet. Quasi non eidem gratiae acceptum ferat, quod Dei figmentum sumus, ad bona opera conditi, quae praeparavit. Quasi non a reliquis nos discernat, ut gratuito solo Dei favore nos excellere sciamus. En quam apte operum praescientiam cum Paulino textu conciliet. Quanto satius fuerat, illam admirantis personam retinere, quam semel ad momentum suscipere coactus, mox ad superbas speculationes transvolans, deponit. Et haec quidem, quae uberius supra tractavi, nune cursim tantum delibo.

Augustinum postquam acriter flagellavit, ut qui in hac disputatione impetu magis quam moderata ratione feratur, qui huc illuc impingat, qui proferat quae aliena videntur a Dei bonitate: eius deinde suffragio quam parum verecunde utatur, tribus verbis ostendam. Diligentiam sancti viri laudat, quod in libro ad Simplicianum Mediolanensem Episcopum sedulo quaestionem hanc ventilet. An opus aliquando inspexerit, nescio, quum ex libris duobus libellum unum faciat. Mirum tamen, cur librum illum, quem se Augustinus initie sui Episcopatus scripsisse\*) commemorat, bonus iste dexterque interpres ex emnibus maxime delegerit. Nam etsi illum Pelagio auctor opponit, non tamen dissimulat, quanto plenius postca et solidius de cadem re disseruerit. Hace cius verba

<sup>&</sup>quot;) Lib. 1. de praedestin. sanctor. cap. 4. De bono persever, c. 20. Lib. retraetat. 2. cap. 1.

: sunt: Illic a me ostensa est praedestinatio sanctorum: quam post--- : ea diligentius et operosius, quum adversus Pelagianos disputarem, desendere necessitas compulit. Didicimus enim singulas hae reses intulisse Ecclesiae proprias quaestiones, contra quas diligentius defenderetur Scriptura divina, quam si nulla talis necessitas cogeret. Caeterum, videamus qualis ista sit quam ostendit Augustini subscriptio. In eo, inquit, noster est, quod vocationis contemptum, reprobationis causam affirmat. Longe vero ipse aliter. Nam in libro Retractationum dicit, Pro libero hominis arbitrio sic laboratum esse, ut tandem vicerit Dei gratia. Verum omittam, quid illic et duobus in locis a me citatis dicat, mentem suam fidelibus saltem, quam mille tui similes, exponens: quomodo in eum plusquam impudenter conferre audes, quod toto opere non minus fortiter reiicit, (Circa dimid. lib. prior.) quam ingenue damnat, ne longior sim: quae Pighius pro se verba adducit. Apud Augustinum quidem exstant, sed eadem pagina refutantur. Si propterea dictum est, inquit, non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei, quia voluntas hominis sola non sufficit, ut inste recteque vivamus, nisi adiuvetur misericordia Dei: potest et hoe modo diei: Igitur non miserentis est Dei, sed hominis volentis: quia misericordia Dei sola non sufficit, nisi consensus nostrae voluntatis addatur. At illud manifestum est: frustra nos velle, nisi Deus misereatur: illud autem nescio quomodo dicatur, frastra Deum misereri, nisi nos velimus. Si enim Deus miseretur, etiam volumus, quia ad eandem misericordiam pertinet, ut veli-mus, iuxta illud, Deus est qui operatur et velle et perficere. Nam si quaeramus, utrum Dei donum sit voluntas bona: mirum si quisquam negare audeat. Paulo post: Itaque verum est: non volentis neque currentis, sed miserentis Dei: quia etiam si multos vocet, corum tamen miseretur quos ita vocat, quomodo vocari illis aptum est, ut sequantur. Falsum autem si quis dicit: Non mise-rentis Dei, sed volentis hominis est: quia nullius frustra Deus miseretur. Cuius enim miseretur, sic eum vocat, quomedo scit ei congruere, ut vocantem non respuat. Est quidem verissimum quod praesatus erat Pighius, ventilari ab Augustino istam, de qua nunc agitur, quaestionem. Sed ipse graviter peccat, quod quisquilias in aërem sparsas arripiens, quod deinde in vanno residuum apparet triticum, negligit.

Nunc dandus Georgio quoque Siculo est locus: in quo homine adeo insipida sunt omnia, ut in eo refellendo quicquam operae locare pudeat. Nec sane congredi cum ista umbra dignarer, nisi stulta multorum consternatio me cogeret. Neque enim defuturos arbitror, qui, ex puerilibus nugis facilem me captare victoriam putantes, inane studium derisui habeant. Equidem nisi noceret, quantum non sine maximo dolore audio, contemptu potins obterendum censerem, quam verbis refellendum. Sed quando eius libri, per Italiam volitantes, multos passim dementant, cum deliro

homine, si opus sit, paulisper ineptire malo, quam meo silentio pati, ut cum tanta Ecclesiae iactura insania cius grassetur. Quum olim Propheta Ezechiel (Ezech. 13, 17.) anus fatidicas videret fucum populo facere: muliebre bellum subire non erubuit. Ergo neque nos pigeat, si Christi servi esse volumus, qualescunque tandem sint, qui in horreum Domini suas quisquilias ingerere ni-

tuntur, cos conserta manu depellere.

Quod aeterno Dei consilio praedestinatos esse homines dicimus vel ad salutem vel ad exitium: tribus de causis ea nes in re hallucinari Georgius putat: quarum primam assignat, quod Electionis nomen non observemus diverso sensu accipi in Scriptura: nempe quod ad munus temporale quosdam eligat Deus, ubi aulla fit aeternae vitae mentio neque etiam ratio habetur. Sed quibus persuadeat stolidus nugator, nos in Scriptura tam male exercitatos esse, ut nondum teneamus, Saulem, (1 Sam. 9, 16.) qui reprobus erat, Regem tamen esse electum? Iudam Diabolum vocari, (Ioan. 6, 70.) qui unus erat ex duodecim, quos a se Christus electos praedicat? Cur locos non notat male et impie a nobis adductos, qui errorem patefaciant? Vernm, somnia ipse sibi fabricat, quae in cerebro suo nata tanquam aliena debellet: interea mirum, quomodo decimo circiter versu praecepti sui oblitus Pauli (1 Cor. 9, 27.) testimonio nos oppugnet. Ne quum aliis praedicavero ipse reprobus efficiar. Colligit enim, vel mentiri Paulum, qui timere se iactet, ne concidat immutabilis Dei electio, et suae electionis fuisse ignarum: nec videt miser, reprobum illic probato opponi, qui certa suae pietatis experimenta dederit. Cur non tunc illi in mentem venit diversa vocis acceptio? Nam et argentum reprobum apud Ieremiam (Ierem. 6, 30.) et in Epistola ad Hebraeos, (Hebr. 6, 7.) reproba terra, non divinitus exitio devotum argentum vel terram significat, sed vitiosum nibilique argentum et terram infrugiferam. Quod autem in verbis Pauli relatio ad homines siat sicuti in altera quoque Epistole ex contextu colligeze promptum est. Et tamen sic ab aeterna electione, qua nos in vitam adoptat Dens, sic distinguitur electio ad muaus temporale, ut ambas simul interdum propter affinitatem Scriptura coniungat. Quem gloriatur Paulus (Gal. 1, 13.) se ab utere segregatum esse, de munere quidem Apostolico disserit: sed altius conscendens pariter Dei gratiam, quo vocatus fuerat in spem salutis, commendat. Christus etiam quamvis unum ex duodecim, quos elegit, diabolum esse pronuntiet: alibi tamen cum honore Apostolico adoptionis gratiam coniungit, dicens: \*) Non vos me elegistis, sed ego elegi vos, ut eatis et fructum afferatis et fructus vester maneat. Nam ea lege sibi datos a Patre commemoral, nt neminem sinat perire praeter eum, qui iam filius crat perditionis. Quod ergo passim legimus, ad certum vitae genus vel

<sup>\*)</sup> Ioan. 15, 16. Ioan. 17, 12.

munus temporale eligi hos et illos, minime obstat, quominus Deus ad salutem elegerit, quoscunque vult salvos esse.

Secundam erroris causam statuit, quod non teneamus fideles omnes novi Testamenti, quos vocat, electos esse in salutem: quemadmodum docet Paulus primo ad Eph. cap. Atqui, plus satis iam monstratum est, ex electionis fonte illic deduci fidem, qua filii Dei salutis suae possessionem adeunt. Fides certe inter spirituales illas divitias, quibus donati sumus in Christo, vel praecipue censeri debet. Unde autem fluere docet Paulus quicquid babemus benedictionum, nisi ex recondito illo gratuitae adoptionis fonte? Rursum: Ubertim nos locupletavit omni scientia et prudentia: sed quomodo? Iuxta beneplacitum suum, quod proposuerat in seipso. Si divinae electionis fructus est fides: constat autem non omnes in fidem illuminari: statuendum proculdubio est, eligi a Deo, quos fide donare apud se decrevit: atque ita verum esse quod Augustinus tradit: In filios a Deo eligi, ut credant, non quia praeviderit credituros. Aliis locis citandis (De praedest. Sanctor. c. 17. et aliis locis.) supersedeo, quia mox tractandi erunt. Caeterum quia unus erat locus, ubi Dei electi in infinitum aliquem numerum redigi videntur: quum scilicet dicit Christus, (Matth. 24, 24.) tantas fore Antichristi fallacias, ut etiam electos, si fieri possit, decipiant: illic electos vocari exponit Georgius, qui in fide et iustitia perseverant. Recte id quidem, modo simul fateretur constantiam hanc ab electione pendere. Atqui, ne qua specialis sit in Deo electio, sibi unumquemque hominum propriae electionis auctorem facit.

Tertia erroris nostri causa secundum Georgium est, quod dum excaecationis et indurationis meminit Scriptura, non animadvertimus superioribus peccatis tales poenas infligi. Nos vero, quod innumeris Scriptorae testimoniis passim expressum est, non negamns: Deum excaecatione et aliis modis et gratiae suae contemptum et superbiam et contumaciam et alia scelera ulcisci. Nam singulares poenae, quarum passim fit mentio, (Rom. 1, 26.) ad generalem illam sententiam referri debent: Coniici in sensum reprobum, et in cupiditates ignominiosas tradi, qui Deum cognitum non timuerunt nec reveriti sunt, ut decebat. Qua de re ilerum postea fusius. Verum, etsi Dominus impios furore et vertigine percutiens, quam meriti sunt, mercedem illis rependit: non tamen id obstat, que minus in reprobis emnibus maneat caecitas et obstinata cordis durities. Quum dicitur (Exod. 10. 20.) obduratus esse Pharao, iam dignus erat, quem Deus Satanae manciparet. Sed quod prius a Deo in hoc ipsum excitatus esset, simul admonet Moses. Nec vero Paulus (Rom. 9, 17.) aliam causam addit, nisi quod unus esset e reprobis. Sic demonstrat idem Paulus, quum Iudaei, intelligentiae luce privati, in horribiles tenebras delapsi sunt, poenas iustas impii divinae gratiae contemptus hoc modo ipsos dedisse: neque tamen excaecationem hanc reprobis omnibus constitutam fuisse dissimulat. Reliquias enim servatas fuisse docet secundum electionem gratuitam: reliquos omnes fuisse excaecatos. Si reliqui omnes, in quorum salutem non regnat Dei electio, excaecantur: certe palam constat, eosdem, qui sua rebellione iram Dei provocando novam excaecationem sibi accersunt, iam ab initio caecitati fuisse devotos. Et clara sunt 'Pauli verba, (Rom. 9, 22.) Vasa irae esse pridem ad interitum praeparata, quicunque, Spiritu adoptionis destituti, propria culpa seipsos praecipitant. Equidem cum Augustino (Lib. contra Faust. 21. cap. 2. et 3.) fateri non recuso, in occultis Dei iudiciis aliquid praecedere, sed occultum. Nam inaccessibili secreto ab humana cogitatione seclusum est, quomodo et impium damnet Deus et iustificet impium. Ergo satius nibil restat, quam eum Paulo expavescere, quia iudicia eius abyssus multa.

Pergat deinde Georgius, Nullam reperiri syllabam in tota Scriptura, unde colligere liceat, excaecari qui aeterno Dei iudicie reprobati sunt: et quicquid de praedestinatione tradimus, philosophica tantum argutia niti, quod Deum nihil eorum lateat quae futura sunt, quaecunque autem praevidit necessario eveniant. dico, nisi quod tam crassum mendacium libri nostri refellunt. Quia hoc illi inter fraterculos licentiae reverendi Abbatis favor dederat, ut quicquid somniaverat, oraculi instar iactare auderet: idem sibi extra monasterium permisit. Nos vero, non ex nuda Dei praescientia, ut ipse stolide mentitur, elicere, quod frustra oppugnat, inter electos et reprobos discrimen: scd manifestis solidisque Scripturae locis proditum ostendere quid pluribus nune contester? Nos ex nuda Dei praescientia pugnare fingit. Atqui, apertos Scripturae locos plus viginti a me prius citates reperient lectores. Specialem electionem commentum esse nostrum iactat, quia nullos Deus certos homines elegerit: At Christus ex adverse clamat, se scire quos elegerit.

Videatis tamen, quam validis machinis aeternum illud Dei consilium labefactet, quo alii in salutem electi suat, alii exitie destinati. Iustitiam Dei ex fide Paulus (Rom. 3, 22.) communem facit omnibus qui credunt, nec distinctionem admittit, quia omnes peccaverint et destituantur gloria Dei. Fateor sane Dei institiam super omnes per fidem diffundi. Sed unde hominibus fides, nisi ex gratuita Spiritus illuminatione? Et quos in Christum eredere Paulus censet, nisi quos Pater caelestis traxerit? Christus (Ioan. 10, 29. et 17, 6.) certe neminem in suis reputat, nisi datus sit a Patre. Sibi autem datos praedicat, qui ante Patris fuerant. Delirium suum de fide naturali obtrudet Georgius: qued refellere non est praesentis instituti. Tantum dico, in omnes et super omnes, qui credunt in Christum, esse Dei institiam; sed codem Paulo testo (1 Cor. 4, 6.) excipio: Ut alii prae aliis excellant, non nisi a solo Dee discerni, ne quis glerietur. Item, (Phil. 1, 29.) ut sciamus quae a Deo donata sunt nobis, arra et sigille

Spiritus aeternam haereditatem in cordibus nostris obsignari. Item, (Eph. 1, 18.) Nobis dari ut in Christum credamus. Item, (Gal. 5, 22.) Illuminari mentis nostrae oculos, ut sciamus quae sit spes vocationis nostrae. Item fructum Spiritus esse fidem. Discrimen esse negat Paulus: nempe Iudaei et Graeci: quia utrosque pariter Deus ad salutem invitat. Sed duae istae species, inquit Georgius, totum genus humanum comprehendunt. Esto: non tamen inde evincet, sigillatim unicuique hominum promitti iustitiam. Hoc quoque postremum ut demus, huc tamen redcundum erit, neminem boni oblati compotem, nisi fide, fieri. Restat ut Monachus fidem omnibus promiscuam faciat. iam satis probavi, quam sit a Pauli mente alienum. Verum sequetur, solos electos destitui gloria Dei. Unde id colliget? Quia in omnes qui peccaverunt, inquit, diffunditur Christi gratia. Atqui ego sie universalem Dei gratiam esse fateor, ut in hoe tamen situm esse discrimen addam: quod non omnes secundam Dei propositum vocantur.

Argute se ratiocinari putat, quum dicit: (Rom. 8, 32.) Christus propitiatio est pro peccatis totius mundi. Ergo extra mundum reprobos constituant oportet qui a Christi participatione arcere eos volunt. Ne valeat in praesens communis illa solutio: Christum sufficienter pro omnibus passum esse, efficaciter tautum pro electis. Magna illa absurditas, ob quam plausum sibi inter suos gregales Monachus quaesivit, apud me nihil habet momenti. Per quascunque mundi plagas dispersi sint fideles, expiationem Christi morte partem ad eos Ioannes extendit. Id certe non obstat, quominus reprobi in mundo electis permixti sint. Controversia etiam caret, Christum expiandis totius mundi peccatis venisse. (Ioan. 5, 15.) Sed confestim occurrit illa solutio: Ut, quisquis credit in eum, non pereat, sed habeat vitam aeternam. Nec vero qualis sit Christi virtus vel quid per se valeat, nune quaeritur: sed quibus se fruendum exhibeat. Quod si in fide consistit possessio, et sides ex Spiritu adoptionis manat: restat, ut in numerum filiorum is duntaxat adscitus sit, qui futurus est Christi particeps. Nec vero aliud Christi officium commendat Evangelista Ioannes, quam ut morte sua in unum congreget Dei Unde colligimus, Quamvis per ipsum offeratur omnibus reconciliatio, peculiare tamen esse electis beneficium, ut in vitae societatem colligantur. Quanquam, dum omnibus offerri dico, non ita accipio, quasi ad omnes legatio illa perveniat, qua mundum sibi reconciliat Deus, teste Paulo, (2 Cor. 5, 18.) sed ad quospervenit, ne corum quidem cordibus indifferenter obsignatur, ut rata sit. Quod nullam esse acceptionem personarum garrit: discat primum quid significet Personae nomen: tum nihil facesset nobis molestiae ex ea sententia.

At Paulus docet, Velle Deum omnes salvos fieri. Ergo aut Deum fateatur non esse votorum suorum compotem, aut omnes sine exceptione salvos fore. Si respondeat: Velle Deum, quantum in se est, quia salus libero cuiusque arbitrio sit exposita: quaero iterum, Cur non ergo omnibus indifferenter praedicari Evangelium ab initio mundi voluit? Cur tot seculis tam multas gentes in mortis tenebris errare passus est? Sequitur enim in contextu, quod velit omnes ad veritatis notitiam venire. Sed candido sanique iudicii lectori minime ambiguus est sensus, quem supra exposui: Quum pro Regibus et principibus iussisset Paulus sollennes et ordinarias in Ecclesia preces concipi, ne quis Reges et Magistratus haberet pro deploratis, quod tunc omnes infesti essent fidei hostes, occupat Apostolus, et Christi gratiam

ad illum quoque ordinem patere affirmat.

Quo audacior est nebulo hic in torquenda Scriptura, non mirum est, si in pluribus locis congerendis sit copiosus: quando neque ulla est religio neque pudor, quae eius proterviam fraenent. Sed quo ille laxius diffluit, meum erit responsiones brevius adstringere. Citat locum lesaine: Ne dicat filius extranene, Reiectus sum. De reprobis non posse exponi, pro confesso su-Electos autem vocari filios extraneae, absurdum indicat. Respondeo; non esse insolens, ut, qui ante mundi creationem electi erant, extranei tamen censeantur, donec fide aggregentur ad Dei filios. Verba Petri sunt, quae ex Propheta mutuatur: \*) Qui eratis quondam non populus, nunc estis populus Dei. Quos alloquitur? Nempe, quos initio testatus fuerat, (Eph. 2, 12.) dilectos esse secundum praecognitionem Dei Patris. Apertius etiamnum ad Ephesios. Postquam enim de aeterna ipsorum electione disserverat, subiicit, Exules fuisse a regno Dei, hospites promissionum, sine Deo et spe vitae. Et miramur, si lesaias, templum Dei ex profanis lapidibus aedificans, aevam consecrationem fore praedicet? Nam quum in Dei corde abscondita esset Gentium vocatio, quid aliud in illis quam damnata immundities apparuit? Erant quidem Dei oves, quicunque demum in Christi corpus coaluerunt, ut ipse testatur: (Ioan. 10, 16.) sed oves foris exclusae adhuc et vagae. Interea quamvis se nesci-- rent, paster tamen eas noverat secundum illam praedestinationem, qua suos elegit ante constitutionem mundi, ut probe Augustinus admonet.

Si verum est, inquit, (Tract. Ioan. 45.) Prophetae dictum: Filius non portabit iniquitatem patris: nulla igitur pars hominum in originali corruptione relinquitur. Cum bellus ista nihil mihi negotii este volo. Tantum rudibus succurrere consilium est, no talibus cavillis implicentur. Nihil certius est, quam manere in generali interitu, quicunque in Christi corpus non inseruntur. Bonus iste frater, de alieno prodigus, omnes accumulat; et quibus Deus ianuam claudit et obserat, eos facit domesticos. Cae-

<sup>\*) 1</sup> Petr. 2, 10. 1 Petr. 1, 2.

terum, sponte insanit, quisquis non fatetur, cos, qui naturaliter in Adam mortui sunt, non posse nisi ordinato divinitus remedio in vitam restitui. Iam inter pii hominis et increduli sobolem apertum discrimen statuit Paulus: \*) ut haec immunda sit, illa vero sancta. Et hac ratione, priusquam Gentes una cum Iudaeis, diruta maceria, cooptarentur in Ecclesiam, filios Abrahae ramos esse sanctos dicit ex radice sancta. Quid autem longo sermone opus est? An non idem Propheta Ezechiel, cuius dicto Monachus abutitur, Gentes incircumcisas saepius tanquam profanas exitio addicit? Neque enim alioqui tunc circumcisio fuisset vitae foodus. Quomodo igitar verum erit, filium paternae culpae poenam non daturum? Vicissim quaero: Quomodo innoxium se iactabit, qui ex malo ovo malus corvus nascitur? Sic enim ex Adam contrabitur originale peccatum, ut cuiusque proprium sit. Nemo itaque conqueri poterit, quasi alieni peccati reatum sustinet a culpa immunis. Caeterum, si Deo in filiis persequi non licet maiorum peccata; quid sibi vult illud: \*\*) Ultor in tertiam et quartam generationem? Item, (Exod. 34, 7. et aliis locis.) Reiiciens patris scelera in sinum filiorum. Porro, haec prima ultio est, quod Spiritu Dei destituti in naturae gravitate manent.

Quam dicit Ioannes: Quisquis peccaverit, delebo eum e libro vitae: si de reprobis exponas, nunquam scripti fuerunt; si de electis, consilium Dei erit instabile. Perinde garrit Monachus, acsi nunquam se ad captum nostrum Deus accommodaret. Foeda sane ingratitudo, adversus Deum ita insolescere, dum usque eo nobis indulget, ut nostra cause balbutiat. Hoc quoque modo Deum corporeum nobis conflabit, quia et aures et oculos et pedes et manus illi tribuit Scriptura. Atqui, simplex est sensus: Deleri e libro vitae, qui ad tempus inter filios Dei habiti postea in locum suum discedunt, quemadmodum de luda vere loquitur Petrus. (Actor. 1, 16.) Tales autem nunquam ex nobis fuisse loannes (1 Joan. 2, 19.) testatur, quia, si ex nobis fuissent, non exiissent. Quod autem crasse Ioannes expressit, subtilius Propheta Ezechiël: (Ezech. 13, 9.) In arcano, inquit, populi mei non erunt, et in catalogo Israël non scribentur. Non alia solutione indiget, quod optant Moses et Paulus, ex libro vitae deleri: quia vehementia doloris extra se rapti perire, si fieri posset, mallent, quam populosam Dei Ecclesiam, qualis tunc erat, extingui. Gaudere enim quum suos discipulos inhet Christus, quia nomina eorum scripta sint in caelo, perpetuum illud esse bonum significat, quo nunquam privandi sint. Porro non minus dilucide quam breviter atrumque conciliat Christus, quum dicit: (Matth. 15, 13.) Omnis arbor, quam non plantavit Pater mens, eradicabitur. Nam et reprobos in speciem radices agere, neque tamen Dei manu plantatos esse, significat.

<sup>\*) 1</sup> Cor. 7, 14. Rom. 11, 16. — \*\*) Exod. 20, 5. Deut. 5, 9.

Notanda, inquit, illa apud Paulum comparatio, quod, sicut per unum hominem peccatum in condemnationem, ita et per unum hominem donum iustitiae in vitam. Quod si in uno mortui sint multi, multo magis gratia Dei exuberabit, ut multi reguent in vita per Christum. Si illic disputaret Paulus, ad omnes penetrare Christi gratiam, victus tacerem; sed quum simpliciter illi propositum sit ostendere, quanto potentior sit in fidelihus Christi gratia, quam contracta ex Adam maledictio: quid hoc ad labefactandam corum electionem, quos in vitam Christus restituit, aliis percuntibus? Sed Monachus verba urget. Nam Paulus totum hominum genus comprehendit, quum dicit, Peccatum unius hominis grassatum in omnes: neminem licebit a vitae participatione excludere. Si hoc mode ineptire libet, creandos esse Deo noves mandos contendam, ut, quod illic habetur, praestet. Negat Christus parem fuisse maledictionem gratiae, quia haec longe exuberet. Si in rationem utrinque veniat hominum numerus, non potest Christus plures servare, quam perdiderit Adam. Ergo periclitabitur Pauli fides, nisi repente novus aliquis mundos emergat. vero non alium Monacho clypeum opponam, quain qui mihi ab co Alterum ex Paulo locum (1 Cor. 15, 22.) addueit: porrigitur. Quod sicut in Adam moriuntur omnes, ita in Christo omnes vivi-Si hoc secundum membrum extendit ad omnes Adae filios, manum Paulus iniicit, qui diserte mox testatur, non nisi de Christi membris se intelligere: Primitiae Christus: deinde et qui sunt Christi, resurgent. Nam certe illic de resurrectione disputat, quam beata immortalitas consequitor, qualem et in symbolo fidei praedicamus.

Ne esdem subinde iterando lectoribus frustra taedium pariam. pauca ex multis obiter perstringere consilium est. Qualiter mortem peccatoris nolit Deus, quum vult omnes converti et vivere, supra exposui. Nam quod ad resipiscentiam hortatur et conversis offert veniam, id omnibus commune est: at filios suos singulari hoc privilegio dignatur, ut carnea corum corda ex lapideis Neque tamen irritas in aërem iactari voces Monacho concedo, dum et impios malitiae suae convictos inexcusabiles reddit Dominus: et in electis suis ita operatur, ut arcana Spiritus virtute efficax sit in corum cordibus doctrina, quae in corum auribus personat. Nec est quod quempiam moveat vulgaris illa calumnia, Illudere Deum hominibus, quod pedibus captos ad ambulandum hortatur. Nam si nihil exigit, quod illi non debeant, non facit iniuriam. Nisi vero, qui solvendo non est decoctor, cum ludibrio creditoris solutum se iactabit. Porro litem bane. quae nisi propria cuiusque conscientia dirimi nequit, ulterius non persequor. Populi sui aures Prophetae voce verberari inbet Deus. An ut tangantur corda? Imo ut obdurentur. An ut resipiscant qui audiunt? Imo ut iam perditi bis pereant. Si excipias, Superiorem fuisse causam; non aliud in praesentia volo, minime absurdum esse, spargi Dei mandato doctrinam, quam profectu carituram novit. Non minus frivolum, quod constare negat posse Christi dictum, de reducta quae perierat ove, si qui praedestinati forent. Ego vero, quod temere in nos vibrare telum molitur, longe aptius in eum retorqueo: non alia ratione vocari ovem, qui ad tempus perditus videtur, nisi quia gratuitae electionis respectu sub Dei custodia manet.

Eiusdem sarinae est illud dilemma, Si qua esset specialis electio, non quadraret exhortatio Prophetae: Derelinquat impius viam suam. Nam si electos alloquitur, quomodo impii essent, quibas omnia in bonum cedunt? Si reprobos, quorsum ad resipiscentiam vocantar? Ego autem utrisque destinari Prophetae concionem respondeo: ut priores, qui excusso ingo lascivierunt, ad sanam mentem redeant moniti: alteri vero, qui in malis suis stupent, talibus stimulis pungantur. Neque enim electos fingimus continua Spiritus directione semper tenere rectum cursum: quin saepe labi, errare, impingere et fere alienari a salutis via dicimus. Sed quia potentius est, quo teguntur, Dei praesidium, lethali eos ruina excidere impossibile est. Cavere iubentur homines, no percant. Atqui, electos extra periculum esse, certum est: in reprobis nulla cautio. Respondeo, Nihil absurdi esse, si electi, qui assidue sunt in conflictu, necessariis armis instruuntur: et communiter acuitur omnium vigilantia, donec reprobi re ipsa se incurabiles esse demonstrent. Adhibetur enim morbis medicina, donec certa desperatio apparent.

Obiieit Georgius: Abraham fidelium, non electorum vocari patrem; et salutem non electis, sed credentibus promitti. Quos igitur esse dicet, qui simul cum patre suo Abraham in regnum Dei colligendi sunt? Nam certe Christus \*) id in electos docet competere. Christus finem horrendis cladibus impositum iri pronunciat, ut electis sit consultum. An filios Abrahae esse negabimus, qui simul cum eo domestici sunt Ecclesiae? Et unde, obsecro, tantae Abrahae dignitas, ut pater fidelium censeatur, nisi quia a Domino electus est? Unde degeneres esse statuendum est, qui hac similitudine ipsum non referunt: execrandam vero esse mebulonis buius audaciam, qui notam, qua praecipue filies suos insignit Deus, expungere et delere, quantum in se est, conatur. Credentibus certe vitam aeternam promitti fateor; modo ne vicissim neget, electis similiter promitti. Sic enim Iesaias: Et eam ·possidebunt electi mei; modo credere fateatur, quos Deus Spiritu sue illuminat; modo denique electionem fateatur matrem fidei esse. Ad omnia pro electis ferenda se paratum esse Paulus docet, (2 Tim. 2, 10.) Christus (Luc. 18, 7.) Patrem electorum vindicem fore clamat. Hortatur Paulus Colossenses, (Coloss. 3, 12.) ut mansuetudinem, patientiam et reliquas virtutes tanquam electi

<sup>\*)</sup> Matth. 24, 22, Marc. 13, 20.

Dei induant. Eximit Paulus a reatu omnes Dei electes. An spoliandi bonis istis erunt fideles? acsi inter res mutuo et quidem individuo nexu coniunctas plusquam hostile dissidium foret. Imo ut firma Dei electio maneat, tum in fidem illuminantur qui cacei erant, tum fide recipiunt Christi iustitiam, tum fide in finem us-

que custodiuntur.

Quum perditis exitium denunciat Scriptura, causam in aeternum Dei consilium minime reiicit vel transfert, sed residere in ipsis testatur. Nos vero non ideo reprobos tradimus destitui Dei Spiritu, ut scelerum suorum culpam in Deum derivent. Quicquid peccant homines, sibi imputent. Quod si quis subterfugiat, conscientiae vinculis fortius constriugi dico, quam ut se a iusta damnatione expediat. Causetur Adam, ut volet, se datae sibi a Deo uxoris illecebris fuisse deceptum: intus tamen mortiferum infidelitatis virus, intus pessima consultrix ambitio, intus diabolicum audaciae flabellum reperietur. Multo igitur minus excusabiles erunt, qui ex profundis Dei adytis malorum suorum causam, quae se ex vitioso corum corde proferet, eruere tentabunt. Coniici merentur in sensum reprobum, quicunque Deum ex caeli terraeque adspectu cognitum non glorificarunt, ut decebat. Qui maligno ac deliberata malitia Christi gratiam respuerunt et accensam Evangelii lucem respuere non veriti sunt, graviorem poenam sustinent. Sua quisque peccata accuset, seipsum damnet, suamque culpam ex animo confessus iudicem suum suppliciter deprecetur. Si quis obstrepat, prompta est exceptio: Perditio tua ex te Israël. Nam, ut alibi dictum est, si ridicule àpud veterem Poëtam queritur Medea, caesas in nemere Pelio fuisse abietes: quum intestino libidinis suae igne flagrans patrem totumque regaum secum perdiderit: multo certe minus audiendi sunt, qui procul remotas causas e nubibus accersunt, ut culpae suae notitiam, quae et esrum cordibus penitus insidet neque occulta latere potest, utennque Hominum ergo peccatis malorum omnium causam obscurent. Scriptura iure assignat. Neque id inter nos disputatur, Occultone Del iudicio citra propriam culpam pereant homines (quod non modo falsum esse concedimus, sed tanquam foedum sacrilegium detestamur), sed, An impii, qui voluntarie peccando iram Dei in se provocant, iam olim insta quidem sed incognita de causa divinitus reprobati fuerint. Atqui, ut Paules severe coarguit (Rom. 9, 22.) hominum peccata, conscientias valide urget, Deigne institiom a sacrilegis hominum calumniis accrrime vindicat: ita, qui se in exitium praecipitant, non dissimulat fuisse vasa irae ed interitum praeparata. Reprobos quo digni sunt reatu Christes (Matth. 16, 13.) constringit. Simul tamen arbores esse dicit (Ioan. 17, 6.) Patris manu non plantatas. Denique Patrem cos, qui sui erant, Filio dare audimus, ut cos sanctificet. Contra Paulus, (Rom. 11, 7.) postquam electionem Dei consequetam esse docuit, reliquos omnes sublicit esse excaecatos. Perperam

ergo Georgius, qui, defixis in manifesta peccata oculis, reconditum corruptae naturae fontem non considerat.

Magna absurditate nos implicari putat Georgius, qued hominem facimus liberum ad peccandum, quum necessitate peccent re-Atqui libertas ista de qua logimur, quum illi nimium fuerit familiaris', non fuit satis nota. Manumissos ab obsequio iustitiae et liberos Paulus (Rom. 6, 20.) vocat, qui sine metu Dei intemperanter lasciviunt. An ideo sequitur, non esse peccato mancipatos? Calumniatur etiam, nos Dei potentiam vincire; quia, si praescit atque ordinat quod futurum est, nequeat postea mutare. Abominandum vero prodigium, si Deus instar mortalis hominis varium se et flexibilem mutandis in horas consiliis non prae-Quid enim tantopere improbat Monachus nisi Deum sibi necessario constare? Verum, in eo scilicet hallucinatur, quod fixa Dei placita a potestate distrahendo eum sibi dissidentem fa-Si Stoice loquendum esset, nota est Senecae sententia, Quod Deus sibi sit ipse necessitas. Nos magis reverenter et sobrie: quod semper idem vult, constantiae esse laudem: quod, quicquid decrevit, effectum reddit, omnipotentiae eius esse consentaneum: quod coniuncta est cum potentia voluntas, dignam illa rerum omnium moderatrice providentia esse symmetriam. .

Non moror, quod diversa et nibil commune inter se habentia Scripturae testimonia coacervat. Quanquam, ut inscitiae parcamus, coërcenda eius protervia est, ne simplices conturbet. Postquam ex loce uno Pauli (2 Thess. 2, 11.) ostendit, mittere Deum operationem erroris rebellibus, ut credant mendacio, qui zoluerunt obedire veritati; locum alterum (2 Cor. 4, 3.) dissimilem accumulat : doctrinam Evangelii obscuram esse iis, qui pereunt, quorum mentes excaecavit Deus huius seculi. Fateor quidem illos vocari incredulos; verum si in illis caecitatis causa est sola incredulitas, quid sibi vult quod mox sequitur, Deum, qui iussit ex tenebris lucem splendescere, illuxisse in cordibus fidelium? Ubique tenebras esse audimus, Deum vero ex tenebris fulgorem edu-Sed quod nos crudelitatis accusat, quod nobis et multis obstruimus salutis viam, quum Christus Chananaeam et oves perditas atque alienos canes tam benigne invitet: ego vero respondeo, Nos fidei et poenitentiae doctrinam, quae nobis commissa est, fideliter omnibus proponere, ut Christo lucrifiant omnes. Quum rogatus esset Dominus ipse ab uxore Zebedaei \*), ut alterum ex filiis ad dexteram suam, alterum ad sinistram locaret, stultum et intempestivum votum compescere volens, praesenti quidem vocationi suae congruere hoc negat: neque tamen subticet, decretum cuique a Patre caelesti esse locum, et suo tempore patefactum iri. In hunc modum neque silentio nobis obruenda est superstitio, quae palam in Scriptura proditur; et tamen, quo usque reve-

<sup>\*)</sup> Matth. 20, 21. Marc. 10, 17.

lationis dies advenerit, agendum quod Dominus mandat, ut sine exceptione ad poenitentiam et fidem omnes hortemur. Communis enim omnibus est doctrina; et hac lege apud nos deposita est, donec qui reprobi sunt deplorata obstinatione viam nobis obstruant.

Caeterum, quum praedestinationem tot Scripturae locis testatam admittere cogatur, novum cavillum ingerit, quo nibil stultius nec putidius fingi potest: Fideles novi Testamenti electos a Deo esse, quibus mysterii a seculis absconditi notas faceret divitias. In hunc sensum colligit testimonia omnia, quae excellentiam gratiae per Christum exhibitae commendant. Tandem concludit. Quicquid primo ad Ephesios capite habetur, non alio spectare, nisi quod fideles novi Testamenti Deus peculiari hoc thesauro dignatus sit. Quum autem ad tempus referatur baec gratia, a Christi adventu usque ad finem mundi omnibus peraeque commu-Atqui, longe aliam Pauli mentem ostendunt nem esse docet. verba, quorum summa est, Illuminatos esse in fidem, qui secundum aeternum Dei beneplacitum ad vitam praedestinati fuerant. Quin tunc specialis fuerit quorundam vocatio, negari non potest. Ne omnibus quidem Evangelium promulgatum fuit. Verum ut detur, personuisse externa voce omnium aures, altiorem vocationem illic Paulus notat, qua in animos penetrat Dei Spiritus. Somnium narratur Georgio, quum interior et efficax vocatio ab externa discernitur. Sed quantum sit frivola eiusmodi distinctio. fidei experientia locuples est testis. Ad haec non alio vel sensu vel fine electionem tractat hoc loco (2 Thess. 2, 13.) Paulus, quam alibi, dum gratias agit Deo, quod Thessalonicenses ab initio elegerit in salutem. Atqui partem exiguam ab impia multitudine discernit. Excipiet Georgius, Electis opponi praefractos gratiae contemptores. Sed hoc nihil ad rem; quia non aliud in praesentia contendo, quam specialiter quosdam prae aliis electos esse. quum Georgius contra garriat, nos tantum in hoc praedestinatos esse, ut hoc tempore nasceremur. Quid Iudas? (Ioan. 13, 18.) Cui etsi Christum audire et domestica eius consuetudine frui datum est, electum tamen fuisse Christus negat. Non de omnibus loquor, inquit, ego scio quos elegerim. Quod si audiatur fanaticus iste, potior crit Herodis conditio, quam Davidis; et electioais honore sanctos Prophetas impii Scribae praecedent, dicet non esse ex numero fidelium. Atqui passim clamitat, generaliter in seculum competere electionis gratiam. Vult se fideiussore credi, Nunquam aliter Paulum de praedestinatione loquutum esse. An omnes suae aetatis homines complectitur, quam iustificari dicit, (Rom. 8, 29.) quos Deus praedestinavit? annon potius a communi ordine segregat, qui secundum propositum vocati sunt? Item. quen alibi (1 Cor. 1, 27.) dicit: Quae stulta sunt, elegit Deus, ut sapientiam mundi confundat; an ad totam actatem extendet, in qua manifestum discrimen statuitur?

Quoniam tamen se adhuc impeditum teneri sentit, alind asvlum captat, quod non vocentur electi, quos Deus aliis praetulco rit, sed qui in communi electione et gratia perseverant. diceret, Eos demum censeri electos, qui se fidei constantia ab homicum vulgo separant. Locum (1 Tim. 5, 21.) Pauli adducit: Testificor coram Deo et electis Angelis. Quasi vero illi concessum sit quod postulat, quia cum apostatis non desciverint, electionis gratiam esse promeritos. At si quis ex adverso asserat, Quia electi erant, perstitisse, quanto probabilius hoc erit? Ne sit pugna de verbo. Quum praedicit Christus, (Matth. 24, 24.) tantas fore Satanae fallacias, ut electi quoque, si sieri posset, in errorem inducantur: significat fieri nullo modo posse, ut electos vi sua abripiat Satan. Nunc qua virtute tutos esse dicemus? Staturos proprio robore Georgius somniat. Longe aliter Christus: (Ioan. 10, 29.) Nemo rapiet e manu mea quas suscepi custodiendas oves; Pater enim, qui dedit mibi, maior omnibus est; nec poterit quisquam eas rapere e manu Patris. Ita Paulus (1 Thess. 5, 24.) fideles minime in propriam constantiam recumbere iubet, sed fidelem esse Deum admonet, qui ipsos vocavit: qui idem efficiet. Suae quemque electionis auctorem et arbitrum facit Georgius; at Christus suos esse testatur, (Ioan. 15, 19.) quos e mundo ipse elegit. In quam sententiam clamat Paulus. (Rom. 8, 28.) Secundum propositum vocatis omnia cooperari in bonum. Et de infante nondum nato. (Rom. 9, 11.) Ut secundum electionem propositum Dei maneret, non ex operibus, sed cx. vocante dictum esse: Iacob dilexi. Quid restat tandem, nisi ut garriat nebulo, Iacob utero adhuc inclusum sua industria electionis honorem sibi peperisse, et sua constantia stetisse in eius possessione ad extremum?

Tantundem habet rationis, quod rejectionem, de qua disputat Paulus, non ad singulas personas, sed ad totum Irdaici populi corpus spectare exponit, quia gens illa Christum respuende vitae aeternae haereditate se privavit. Fateor equidem, hinc ortam fuisse disputandi causam. Sed inde nemo sanus colliget, quaestionem illis terminis finiri, quum et genus Abrahae ex electis pariter et reprobis mixtum esso doceat Paulus; et generaliter pronuntiet, ex genere humano partim irae partim misericordiae vasa ad illustrandam Dei gloriam proferri. Quod autem primam reprobationis originem in eo statuit, quod Evangelio increduli fuerint: causam hane a Paulo diserte exprimi non inficior, postquam scilicet prins illud membrum de abditis Dei iudiciis absol-. vit. Distincte enim duo ab eo tractantur: Quod nunquam ita obstrictus fuerit Deus uni populo, quin libera eius electio in singulis vel cooptandis vel abiiciendis regnaret; deinde quod Iudaei sua ingratitudine se abdicaverint ex Dei familia, quum proprii essent actornae vitae haeredes. Caeterum, ne quem perturbet varietas, quasi posterior hace rejectio areanum Dei consilium labefactet, mature occurrit Paulus, (Rom. 11, 29.) Dona et vocationem Dei poenitentia carere, ac proinde reliquias secundum gratuitam electionem servari. Quibus verbis stabilem et fixam manere, quae in abdito Dei consilio fundata est, electionem significat. Foedior etiam nebulonis impudentia in eo se profert, quod Esau ante reprobatum fuisse negat, quam primogenitura sua vendidit. Verbum certe Apostoli (Hebr. 12, 17.) agnosco, quod, quum se haereditate privasset, reprobatus est. Sed an superius illud iudicium abolet, quam tunc passus est, repulsa? Certe non magis, quam fides et obedientia Iacob, gratuitam Dei adoptionem evertit.

Quod initio praesatus sum, nunc iterum repeto: Nemini improbari posse quam exposui doctrinam, nisi qui supra Dei Spiritum sapere sibi videbitur. Nunc enim eo fastidii perveniet hominum morositas, ut, quod e Scriptura sumptum esse constat, placide libenterque amplecti non sustineant, quin sibi, quod Dei proprium est, arrogent: loquendi scilicet et tacendi legem imponere. Et tamen modestiae praetextu sepeliri quidem volunt, quod ab omnibus Dei servis proditum esse ne ipsi quidem negare audent. Ego vero non aliam modestiae legem novi, nisi ut, quod in caelestis Magistri schola didici, sobrie et reverenter profitear. Neque vero me latet, ut ad sidei aedisicationem attemperentur omnia, prudentiam adhibendam esse. Sed quum id quoque bona side praestare studuerim, si nondum placantur quorundam lautitiae, desunctum me existimo: qui habet aures audiendi, audiat.

## [DE PROVIDENTIA DEI.]

De providentia Dei verba facturus, qua non modo totam mundi machinam et singulas eius partes, sed corda etiam actionesque hominum gubernat, ingens sylva occurrit. Sed quia argumentum hoc sic me tractasse iam confido, ut satisfactum magna ex parte sit sanis et aequis lectoribus, summam qua potero brevitate nunc adstringam. Nec vero sperandus est a me orationis splendor, qui illius magnitudini et praestantiae respondeat: Nudis tantum verbis quae uberius in mea Institutione exposita fuerunt nunc referam; et si qua opus testimonia habebunt, probationem ex Scriptura attexam; tum sinistras malignasque Pighii et similium obtrectationes, quibus bene dicta male corrumpunt, ita diluam, ne quid pias mentes impediat vel conturbet.

Providentiam vocamus, non qua Deus e caelo otiosus speculetur quae in mundo fiunt, sed qua mundum a se conditum gubernat, ut non unius tantum momenti sit opifex, sed perpetuus moderator. Sic providentia, quam Deo tribuimus, non minus ad manus quam ad oculos pertinet. Iam dicitur providentia sua mundum regere, non modo quia propositum a se naturae ordinem tuetur, sed quia peculiarem uniuscuiusque ex suis creaturis euram habet ae gerit. Est hoc quidem verum: sicuti admirabili Dei sapientia tam pulchre dispositum fuit mundi opificium, ita nisi quatenus praesenti eius virtute sustinetur non posse manere in suo statu. Quod sol quotidie nobis oritur, quod in cursu tam rapido gradus habet tam apte temperatos, quod astrorum mire digesta series non turbatur, quod continuae recurrunt temporum vices, quod viscera sua quotannis ad homines alendos terra aperit, quod elementa et singulae partes officium facere non desinunt, quod denique naturae foecunditas nunquam deficit quasi fatigata: id non nisi directrice eius manu, qui semel omnia condidit, fieri putandum. Et Psalmus 104. nibil aliud continet, quam universalis huius providentiae elogium. Eam similiter praedicat Paulus, quum dicit, (Actor. 17, 28.) In ipso nos esse et moveri et vivere. Quare sieuti Dei unius propria est essentia, ita fide consideranda est occulta, quam inspirat, vegetatio: qua fit, ut sub-

sistant, quae alioqui mox interirent, creaturae.

Sed universalis providentiae notitia per se vaga et confusa esset, nisi simul teneamus, Deum singulas creaturas cura sua complecti; quemadmodum et Christus docet, (Matth. 10, 29.) passerculum, qui dimidio asse vaenit, non eadere in terram sine Patris voluntate. Nunc in ista speciali providentia, quae curandis singulis Dei operibus privatim excubat, certos et distinctos gradus statuere convenit. Nam quum nobilissimum Dei opus sit homo, in cuius gratiam conditum est quiequid caelum et terra continent, Scriptura praecipue nobis in gubernando genere humano Dei providentiam commendat. Paulus dum locum illum exponit: (1 Cor. 9, 9.) Non obligabis os bovi trituranti; boves Dec curae esse negat, quod scilicet illic non resideat cura eius tanquam in sua meta, sed in hominem potius respiciat. Hic autem, quia Deo cum hominibus ratione praeditis negotium est, certior et magis dilucida se profert eius providentiae ratio. Mirifica enim eius iudicia nune in sceleribus puniendis, nune in erudiendis ad patientiam fidelibus domandaque eorum carne, nunc in purgandis mundi vitiis, nunc in expergefaciendo multorum torpore, nunc in conterenda impiorum superbia, nunc in astu sapientum ridendo. nune in pravis machinationibus diruendis se proferunt. Ex altera parte incomparabilis eius bonitas in iuvandis miseris, in protegenda asserendaque innocentium salute, in ferendo rebus desperatis auxilio relucet. Huius providentiae, quae homines respicit. pulchra descriptio habetur Psalmo centesimo septimo. Illic enim ostendit Propheta, quae vulgo aestuariae putantur fortunze vices adee non volvi caeco impetu, ut dilucida sint vel bonitatis vel irae vel iustitiae Dei specula. Quare tandem concludit, Si prudenter reputentur quae subinde in mando fiunt'rerum conversiones, piis fore lactitiae materiam, satis autem ad es iniquis obstraendum tale operum Dei specimen valere.

Caeterum hic rursum digerendi sunt gradus. Quamvis enim se toti humano generi et patrem et iudicem Deus ostendat, quia

tamen Ecclesia sanctuarium est in quo residet, illie clarioribus documentis praesentiam suam exserit, illic officium facit patris familias et eam propiore adspectu, ut sic loquar, dignatur. Referta est eiusmodi testimoniis Scriptura, quae Deum pro suis fidelibus intentiores agere excubias affirmant. Oculi Domini sunt super iustos. (Psal. 33, 21. et 96, 10.) Custodit Dominus animas sanctorum suorum. (1 Petr. 5, 7.) Illi cura est de vobis. Capilli capitis vestri numerati sunt \*). Denique Ecclesia propria est Dei officina, in qua suam providentiam exercet, et praecipaum eiusdem providentiae theatrum. Qua ratione etiam dicitur Angelos, qui sunt veluti eius manus, specialiter destinasse fidelibus suis custodes, ne a Christi corpore, cuius ipsi quoque sunt membra, quicquam seperatum habeant. Itaque, ut pro captu rudiom crasse agamus, primo loco statuenda est ante oculos generalis mundi gubernatio, qua foventur et vegetantur omnia, ut stet incolumis naturae eorum status. Deinde considerandae sunt in singulis partibus regendis et curandis Dei excubiae, et quidem tales, ut nihil nisi nutu arbitrioque eius eveniat. Tum peculiaris generis humani cura in mentem nobis venire debet: qua fit ut vita et mors hominum, tam publica regnorum et gentium quam privata cuiusque conditio, et quicquid fortunae adscribi solet, ab una caelesti moderatione pendeat. Ultimo praesidium vere paternum, quo Ecclesiam suam tuetur, cui praesentissima Dei ipsius virtus annexa est.

Porro, quanta sit et quam multiplex huius doctrinae utilitas, nullis verbis pro dignitate satis exprimi potest. Verum, Dei providentiam in mundo gubernando, qualis in Scriptura nobis traditur et agnoscitur fidei sensu, nemo utiliter expendet, nisi qui, sibi cum fictore suo rerumque omnium opifice negotium esse reputans, metum et reverentiam tantae maiestatis, qua decet humilitate, primum se submiserit. Nam si aequalibus quisque suis tantum honoris habere solet, ut candide modesteque de corum factis indicet, ubi quid obscurum est vel non satis cognitum, sensum non minus quam sedulo inquirat, et iudicium suspendere malit, quam nimis properando iniuriam facere: an non plus quam immanis, obsecto, ista est feritas, maiore licentia tum opera Dei ad calculum nostrum vocare, tum de incognitis praecipitem ferre sententiam, tum arcana eius consilia excutere, tum profano more de tantis et procul adorandis mysteriis nugari? Atqui, 'quum omnibus seculis grassata fuerit haec petulantia, multo insolentius hodie, quam antehac unquam, se iactat. Ac multi quidem Epicurei, quia Deum nequeunt e caelo detrahere, quod gigantum exemplo libenter tentarent ut saltem eius cultum et quicquid est religionie ex suis et omnium conscientiis deturbent, foedas et indignas blasphemias vomendo impium suum furorem produnt. Sed

<sup>\*)</sup> Matth, 10, 30. Psal, 34, 8.

in maiori parte hunc mali fontem esse constat, quod leves et fervidi spiritus frivolae suae curiositati primum indulgent, ut nullo fine sibi proposito totos se addicant supervacuis speculationibus. Accedit deinde effraenis audacia, quae linguas ad aequandam sua petulantia illam intemperiem stimulat. Alii laborant quidem diverso vitio, sed non minus noxio. Nam se implicantes absurdis deliriis mentes suas obruunt voluntaria aut desperatione aut socordia. Istae scilicet diaboli sunt artes: involvere prodigiosis figmentis piam sanamque doctrinam, quibus non modo eius fructum nobis praeripiat, sed partim eam odiosam partim exitialem reddat. Verum quicquid moliatur ille, facessat tamen a nobis praepostera quorundam cautio, qui ut talibus periculis occurrant, non aliud inveniunt compendium, nisi ut corrumpant

vel obscurent quod simpliciter in Scriptura proditum est.

Longe aptius remedium est: quomodo et in quem finem consideranda sit Dei providentia, tenere. Prior finis est, ut nos. temeraria confidentia exutos tum in Dei timore contineat tum ad invecationem expergefaciat. Alter vero, ut, sedatis tranquillisque animis, in Deum recumbere, et quae nos circunstant pericula nobisque assidue centum mortes minantur, secure fortiterque contemnere doceat. Utrumque membrum breviter exponam. Qui fortuitum aliquid imaginantur, vel industriae suae, consiliis, opibus, humanis auxiliis quidpiam arrogant: audacius ad tentanda omnia feruntur, satagunt, versant se in omnes partes, nullum non movent lapidem, subinde novi aliquid excogitant; quasi libero spatio soluti vagantur; nulla interim Dei invocatio, nullus metus. Qui vero Dei providentia homines eorumque consilia et rerum eventus gubernari agnoscet, trepide cum Ieremia (lerem. 10, 23.) dicet: Scio Domine, non esse hominis viam eius, neque viri ut dirigat gressus suos; item illud Solomonis (Prov. 20, 24.) reputans: A Domino sunt gressus viri, et quis hominum disponet viam suam? totum se Domino tradet, atque ab eo pendebit. Ultro sequentur proces, ut Deus nobis quiescentibus inchoet ac perficiat, quicquid aggredimur operum. Similiter qui fortunae imperium comminiscetur, ut diabolo, impils et brutis animalibus fraena laxabit, quasi praeter Dei nutum et moderationem quicquam possint vel agant: misera anxietate semper aestuabit, vitam suam quasi de filo pendentem adspiciens torquebitur, pedem vix movere audebit quin de vita sua desperet: fideles vero, dum sibi manum Dei moderatricem proponent, curas suas non dubitabunt in eum coniicere. Dum certo statuent, diabolum et impios omnes, quantumvis tumultuentur, non tantum ligatos Dei compedibus teneri, sed etiam cogi ad praestanda illi obsequia: quieti per vias suas pergent.

Nonnihil etiam lucis addent duae aliae distinctiones: prior est, Quod tam in praeteritum quam futurum tempus consideranda sit Dei providentia: altera, Interdum cum suis mediis, interdum sine mediis,

interdum contra omnia media summam illi potestatem asserendam esse, ut ordinet constituatque omnia. Talis praeteriti temporis sit consideratio, Si quid prospere et ex voto successit, non sacrificet mortalis homo reti suo, quemadmodum loquitur Habacue; neque suam prudentiam, virtutem vel fortunam efferat, neque acceptum ferat hominibus vel creaturis qued Dei proprium est; sed Denm sibi persuadeat eins boni primum esse auctorem, undecunque provenerit. In rebus autem adversis in hac consolatione acquiescat: Sicut Domino placuit, ita factum est; contra Deum tumultuando nec quicquam proficiam, et me obstringam impiae contumaciae reatu. Tum vero anteactae vitae subcat memoria, ut ex poenis sibi inflictis peccata sua agnoseat. In tempus futurum hoc modo reputanda est piis mentibus Dei providentia, ut semper ad eius promissiones ac minas intentae sint, quia, simulatque inde deflexerint, nulla restabit ad Dei timorem eruditio, nullus fidei profectus. At vero qui Dei omnipotentiam in speculo verbi eius intuebitur, tum promissionibus cius fretus supra innumera mundi pericula se fidei alis eriget, tam minis subactus se coram totidem ferulis humiliabit. Quod cum suis mediis considerandam esse dixi Dei providentiam, hunc habet sensum: Si quis in extremo discrimine laborantibus opem tulerit, non humana est sed divina per manum hominis liberatio. Sol oritur quotidie, sed Deus est qui orbem terrae illustrat. Producit terra fruges, sed Deus est qui panem suppeditat et pani inspirat vigorem ad nos alendos. In summa, quum inferiores causae tanquam vela Deum e conspectu nostro subducere ut plurimum soleant, fidei oculo altius penetrandum est, ut Dei manum in his organis operantem cernat. Absque mediis quomodo locus dandus sit providentiae Dei, exemplo suo Christus (Matth. 4, 4.) docuit, quum Satanae insultum hoc clypeo repelleret: Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo quod egreditur ex ore Dei. Nam quia virtutem Dei sciebat nullius externi adminiculi indigam esse, tam sine pane suffecturam colligit, quam se benigne exerit per panem. Cavendum itaque, ne inferioribus mediis ita simus affixi, quum Dei manus omni subsidio nudata per se nobis abunde sufficiat. Contra media, quam meretur gloriam apud nos obtinet Dei providentia, quum, illam obstaculis omnibus superiorem fore persuasi, cunctas formidines hac una fiducia vincimus. Atque baec vera est palaestra, in qua fidem nostram Deus exercet, quum totidem se obstacula ingerunt ad impediendum eius consilium, quot sursum et deorsum apparent in caelo creaturae. Quid autem tunc agendum? Nempe ai ad divinae potentiae altitudinem conscendat fides, omnia, quae contra niti videntur agendi media, non magno negotio expugnabit.

Quisquis se intra has metas continuerit, nec tortuosis speculationibus se impediet, nec, quia divinitus omnia fieri audiet, inde praetextum captabit ignaviae, nec desperatione concidet, nec ad frivolas nugas devolabit et Dei maiestate indiguas. Nunc tamen

propius excutienda est quaestio, unde exoriuntur pugnae. Non quod Dei providentia rite, ut decebat, cognita eas ex se gignat: sed quia in reputandis Dei operibus humana ratio, quum caecutiat, simul ad rixandum prosilit. Quanquam mirum non est, si carni parum consentanea sint Dei consilia, quae ex caelorum altitudine Angeli suspiciunt. Sed hoc vitium minime tolerabile, quod nos, quibus humi reptare vix datum est, nihil probamus, nisi quod tanquam oculis nostris subjectum despicere liceat. Caeterum. ut fructuosa sit doctrina, tum rudes et imperitos placare tum improborum calumnias refellere operaepretium est. Prime loco videndum est, quomodo Dei voluntas rerum omnium, quae in mundo geruntur, causa sit, neque tamen malorum auctor sit Deus. Non dicam cum Augustino, quod tamen ut vere ab eo dictum libenter amplector, In peccato sive in malo nihil esse positivum. Est enim argutia, quae multis non satisfaceret. Sed aliud mihi principium sumo: Quae perperam et iniuste ab hominibus fiunt, eadem recta et iusta esse Dei opera. Hoc si prima specie quibusdam esse paradoxum videtur, saltem ne sint ita fastidiosi, quin paulisper mecum sustineant ex verbo Dei inquirere, quid sentiendum sit. Caeterum, ne quicquam stulta pertinacia tueamur quasi Dei proprium, quod illi temere ex sensu nostro affictum fuerit: primum audienda est Scriptura, imo tota inde operum Dei petenda est definitio.

Quod Deus suo consilio dirigat, quae maxime videntur fortuita, clare Scriptura testatur, quum dicit: (Prov. 16, 33.) In sinum conjici sortes, iudicium vero earum exire a Domino. militer si ramus ex arbore defractus aut securis e manu hominis praeter consilium elapsa caput transcuntis illidat, Moses testatur (Deut. 19, 5.) hoe Deum consulto fecisse, quia hominem occisum voluerit. Alia Scripturae testimonia consulto nunc praetereo, quia rem tantum digito monstrare propositum est. Sed quia Stoica necessitas hoe modo statui videtur, multis odiosum est dogma, etiam qui pro falso damnare non audent. Vetus ista calumnia fuit, qua se Augustinus imuste fuisse gravatum alicubi (Lib. 2. ad Bonif. c. 5.) conqueritur; nunc obsoletam esse decebat. Certe hominibus probis et ingenuis, si modo iidem docti sint, valde indigna est. Qualis fuerit Stoicorum imaginatio, notum est. Fatum suum texebant ex Gordiano causarum complexu, in quem quum Deum ipsum involverant, fabricabant aureas catenas, ut est in fabulis, quibus Deum vincirent, ut subjectus esset inferioribus causis. Stoicos hodie imitantur Astrologi, quibus fatalis ex stellarum positu dependet rerum necessitas. Valeant igitur cum suo fato Stoici; nobis libera Dei voluntas omnium sit moderatrix. Sed contingentiam tolli ex mundo, videtur absurdum. Omitto quae in scholis usitatae sant distinctiones. Quod afferam, simplex, meo iudicio. et minime coactum erit, deinde ad vitae usum accommodatum. Sic evenire necesse est, quod statuit Deus, ut tamen neque praecise neque suapte natura necessarium sit. Exemplum in Christi ossibus familiare habeo. Christum corpus induisse prorsus nostro simile, Scriptura testatur. Quare fragilia illi ossa fuisse, fateri nemo sanus dubitabit. Sed alia mihi videtur ac separata quaestio, An ullum os eius frangi potuerit. Nam integra omnia et illaesa manere, quia fixo Dei decreto ita statutum erat, necessario oportuit. Nec vero, quod a receptis loquendi formis de necessitate secundum quid et absoluta, item consequentis et consequentiae, abhorream, ita loquor; sed ne qua lectores argutia impediat, quin agnoscat vel rudissimus quisque verum esse quod dico. Ergo si ia Christi essibus naturam consideres, fragilia erant; sin vero illud Dei decretum, quod suo tempore manifestatum fuit, nihilo magis fracturae obnoxia erant, quam humanis aerumnis Angeli. Iam vero quia divinitus positum naturae ordinem intueri nes decet,

contingentiam, quoad sensum nostrum, minime reiicio.

Ac memoria tenendum est, quod ante posui, ubi Deus per media et inferiores causas virtutem suam exerit, non esse ab illis separandam. Temulenta est ista cogitatio: decrevit Deus quid futurum sit, ergo curam ac studium nostrum interponere supervacuum est. Atqui, quum nobis quid agendum sit praescribat, et virtutis suae organa nos esse velit : fas nobis esse ne putemus separare quae ille coniunxit. Initio terram sine humana arte et cultura omne herbarum et frugum genus iussit producere, nunc autem manum hominis adhibet per quam operetur, si quis otioso hiatu velle se panem excipere iactet, quia benedictio Domini foecundet terram; at non pedibus magis calcabit Dei providentiam, quam tali praedicatione efferet. Discerpit enim ac lacerat, quae sacro inter se nexu cobaerent. Ergo quantum ad futurum tempus, quia nos adhuc rerum eventus latent, perinde ad officium suum intentus esse quisque debet, acsi nihil in utramvis partem constitutum Vel, ut magis proprie loquar, talem in omnibus, quae ex Dei mandato aggreditur, successum sperare debet, ut in rebus sibi incognitis contingentiam cum certa Dei providentia conciliet. Et benedictionem suam Dominus manuum nostrarum labori promittit. Hac voce pius vir se divinae providentiae organum constitui agnoscet. Hac eadem promissione fretus alacriter ad opus se accinget, quia persuasus erit, non fortuitam se operam in aëre iacere, quae in Dei verbum recumbens arcano eius consilio in optimum finem dirigetur. Denique, sicut providentia Dei rite expensa manus nostras non ligat, ita invocationem adeo non impedit, nt potius stabiliat. Si quid iam acciderit, simili in tempus practeritum sobrietate iudicia nostra temperari convenit. Nulla ad patientiam aptior exhortatio, quam dum audimus, nihil fortuito contigisse, sed quod Domino visum est, fuisse impletum. Interea. non sequitur, quin rerum adversarum culpam vel ignavia nostra vel temeritas vel incogitantia vel aliud vitium merito sustineat. Quod si de causis eventuum non liqueat, ut saepe videntur quae accidunt praeter rationem accidere: tameu ne sie quidem desinent piae mentes et sapientiae et institiae laudem tribuere Deo.

Verum, ubi interveniunt hominum consilia, voluntates. studia, conatus, plus in eo est difficultatis, quomedo illie quoque regnet Dei providentia: non modo ne quid geratur nisi ex eius nuta, sed etiam ne quid deliberando agitent homines, nisi quod ipse inspirat. Edit quidem in eo quotidie praeclara suae providentize documenta, quum stultis hominum consiliis fraena laxans, imo dissimulans ad eorum apparatus, eventu tandem eos frustratur. Sed in alio genere potentem eius manum et dominationem celebrat Scriptura, quum impios infatuat, quum vertigine percutit, quum dementat et obstupesacit eos, similiter quum eorum corda essoeminat et pavore replet, ut ad solii cadentis strepitum concidant. Parum ergo considerate Pighius, dum in istas angustias concludit Deum, ut tanquam vir prudens et dux rei militaris peritus hostium suorum consilia praevidens in contrarium tempestivis remediis vertat. Quasi vero non utrumque diserte exprimatur: Quod deprehendat sapientes in astutia sua et auferat spiritum principum ac eorum prudentiam evanescere faciat. (Lib. 8. cap. 3.) Nimis crassa etiam inscitia est, dum negat Dei voluntate mori, qui consulto ab homine occiditur, quia; ubi intercedit hominis voluntas. Deus agere non iudicatur. Quid ergo de innumeris Scripturae testimoniis fiet, quae gladios impiorum Dei manu regi testantur? An sine hominum consilio occisi sunt filii Heli? (1 Sam. 4, 11.) Atqui, adscribitur elogium, quod voluerit Dominus occidere ipsos. Caeterum, quin perpetuo gubernet Deus hominum manus, nunc ligatas teneat, nunc flectat buc et illuc ad exequendam quod statuit, quicunque mediocriter in Scriptura exercitati sunt, non vocabunt in controversiam. Imo communi fere omnium sensu receptum est, quicquid moliantur homines, eventum in manu Dei esse. Sed quia in tam densa humanae mentis caligine perquam tenuis et fere evanida est illa cognitio: Scriptura altiorem nobis speculam aedificat, e qua Deum contemplemur omnia hominum opera sic moderantem, ut in finem a se destinatum applicet.

Summa autem huc redit: Quamvis homines, ut indomitae bestiae nullisque vinculis coërcitae, laseiviant; arcano tamen fraeno gubernari, ut ne digitum quidem movere queant, nisi ad exequendum Dei magis quam suum opus. Nam fideles, qui spontaneum illi obsequium impendunt, non secus atque Angeli, manus eius censendi sunt. Quare eos potissimum hic commemoro, quibus nihil minus propositum est, quam habere quicquam vel consilio Dei affine vel consentaneum eius voluntati. Ac sibi quidem quasi votorum compotes plaudunt impii. Sed res tandem comprobat, per ipsos, licet inscios ac nolentes, quod divinitus ordinatum fuerat, esse impletum. Porro Deus ipse nunc impiis ad punienda heminum peccata tanquam flagellis utitur; nunc, quasi obtorto collo cos traheret, beneficentiae suae ministros esse cogit. Prioris

membri exempla colligere, immensi operis foret. Pauca tantum attingere praestiterit. Postquam Deus Assyrium ad bellandum incitans virgam furoris sui vocavit, (lesa. 10, 5.) nec alio quam irae suae baculo armatum esse docuit, postea in eius superbiam invehitur, quod se non agnosceret veluti securim vel serram aliunde agitatam. Hac ratione et sanctificati a Deo et conductitii eius milites dicuntur, et operam illi navare, quos ambitio alioqui sua et erudelitas et avaritia impellit; et Dominus vicissim sibilo vel classico se eos ad arma vocare testatur. Divinae beneficentiae viam parari hominum maleficiis, vel unus Mosis locus satis clare demonstrat. Plusquam scelerata, perfida et crudelis fuerat conspiratio fratrum Ioseph, quum eum venderent. Atqui, in Deum transcribit, sed alio respectu venditionis huius causam: Non vos estis, sed Dominus qui me praemisit, ut vos alerem. Constat erge, quum impie agerent, per eos tamen operatum esse Deum, ut vitam in morte invenirent. Quantum in ipsis erat, occiderant fratrem. Inde illis vita affulget. Idem in scelerum omnium principe et impiorum capite, Satana, perspicere est. (1 Reg. 22, 23.) Eum Deus ad decipiendum Achab cum suo mandato dimittit, ut sit spiritus mendax in ore omnium Prophetarum. Ita spiritus impostor irae Dei minister est ad excaecandos impios, qui veritati obtemperare noluerant. Contra vero Paulus datum sibi carnis stimulum memorat nuntium Satanae, a quo caedatur colaphis. Hic Satanae venenum ad curandum superbiam antidotum est. Qualis, obsecro, medicus Satan, qui nihil quam perdere et occidere didicit? Verum Deus, qui semel iussit e tenebris lucem splendere, (2 Cor. 4, 6.) ex inferis ipsis, cum ita visum est, salutem mirabiliter educit, atque ita tenebras convertit in lucem. Caeterum quod operatur Satan, Scriptura Dei opus alio respectu assirmat, quatenus scilicet ipsum Deus suae providentiae obsequio illigatum tenens, quo visum est, flectit, ut eius operam ad usus suos applicet.

Quanquam si non alium agendi modum exprimeret Scriptura, nondum adeo difficilis esset ad solvendum nodus. Magis ardua est altera quaestio: agatne Deus in cordibus hominum, consilia dirigat, hue illuc fleetat corum voluntates, ne quid agant nisi quod ipse ordinavit. Non quaerimus hic, an pios sanctosque affectus in cordibus suorum operetur, quia controversia caret; sed an pravos quoque impiorum affectus in potestate sua habeat, flectat hue vel illuc, ut velint quod per ipsos perficere decrevit. Certe cum Solomon pronunciat, (Prov. 21, 1.) in manu Dei esse cor regis, ut quocunque visum fuerit ipsum inclinet, generaliter estendit, non minus voluntatem, quam externa opera, Dei arbitrio regi. Obduratum ab eo cor Pharaonis dicit Moses. (Exod. 4, 21. et 7, 3.) Frustra hic ad permissionem confugitur, quasi Deas fecisse dicatur, quod fieri tantum passus est. Clare enim duritiem illam Dei opus fuisse Moses affirmat. Nec sane alio sensu hic Bei consilio adscribitur Pharaonis saevitia, quam alibi gratiam dare populo suo

dicitur in oculis Aegyptiorum. Quis enim non videt cicuratas suisse Dei virtute et mausuesactas truces bestias, cum ad clementiam sexi repente sunt Aegyptii? Unde ergo sactum dicemus, ut tam inhumaniter Pharao sacviret, nisi quia partim ad probandam suorum tolerantiam partim ad exercendam suam virtutem ita Domino placuit? Eadem ratione dicitur, (Psal. 105, 25.) vertisse hostium corda in odium populi sui. Nec obstat, quod dicitur alibi (Exod. 8, 32.) Pharao ipse cor suum aggravasse quando neque extrinseco motu impelli singimus hominum animes, ut violenter serantur, neque in Deum transferimus indurationis causam, acsi non sponte propriaque malitia duri et immites seipsos ad pervicaciam acuerent; sed quod perverse homines faciunt, non nisi Deo ordinante sieri Scriptura docet. Quemadmodum alibi (Iosuae 11, 20.) dicitur, quod incolae Gibeon se Israëli opposuerint a Domino snisse, qui obstinavit cor eorum.

Modum quoque exprimit Scriptura, quum uno in loco (2 Sam. 24, 10.) recitat Deum populo iratum cor Davidis incitasse, ut populum numeraret; in altero Satanam facit einsdem instigationis auctorem. Unde intelligimus, Satanam irae Dei flabellum esse, ut corda homiaum quocunque voluerit Deus impellat. Quod expressius alibi (1 Sam. 16, 23.) habetur: Invasit Saulem Spiritus Domini malus. Scelere quidem suo agitur Saulus, ut furorem intus conceptum voluntario modo egerat. Eum nihilominus impellit Satan, neque id Deo per otium speculante, sed ita volente. Alioqui improprie Spiritus Domini malus diceretur, nisi ad exequendam eius vindictam minister esset ac carnifex. Nee vero ideo tantum irae Dei minister, quod animos ad malas cupiditates solbcitet, sed quia efficaciter trahst. In quem sensum Paulus (2 Thess. 2, 11.) efficaciam erroris divinitus immitti asserit, ut mendacio credant, qui noluerunt veritati obedire. Vides ut non modo Dei mandato Satan in ore Prophetarum omnium spiritus sit mendax, sed eius imposturae reprobos illaqueent, ut ratione privati in errorem necessario trahantur. Sic intelligendum quod idem Paulus tradit, qui Deo ingrati fuerant, dari ab ipso in reprobum sensum, et tradi in cupiditates foedas et ignominiosas, ut faciant, quae non conveniunt, et probris afficiant sua corpora. Augustinus ait: non permissu quiescentis Dei, sed iusto eius iudicio cordis cupiditatibus fuisse addictos, qui gloriam eius indigne profanarunt. Quomodo id factum sit, declarat locus ille, quod illis Deus mittit efficaciam erroris. Unde perspicuum fit, quod iam attigeram, non minus interiores affectus regere Dei manum, quam externis actionibus pracesse; neque Deus, quae decrevit, hominum manu perficeret, nisi in ipsorum cordibus operaretur ipsum velle, quod operis effectum praecedit. Tenenda igitur Augustini sententia: (Lib. 1. de praedest. Sanct. cap. 20.) quum vult fieri Deus, quod non nisi volentibus hominibus fieri oportet, eorum simul corda inclinare, ut veliat, ipsumque non tantum auxiliando in cordibus

agere, sed etiam iudicando, ut impleant, quibus nihil tale propositum est, quod manus eius et consilium decrevit. Prudenter etiam in ipsis naturae seminibus considerandum proponit, (Lib. 1. de pec. mer. et remiss. cap. 22.) a quo multi tantopere abhorrent. Tanta enim quae in hominum ingeniis cernitur diversitas, quum divinitus sit illis indita, arcanae illius operationis, qua corda regit

ac movet, luculentum est specimen.

Hinc certe iam colligere promptum est, quam inane et fluxum ait illud divinae iustitiae patrocinium, Quae mala sunt, non eius voluntate, sed permissu duntaxat fieri. Equidem quatenus mala sunt, quae malo animo perpetrant homines, ut statim plenius exponam. Deo minime placere fateor; sed quod otiosum ea permittere fingunt, quae Scriptura non tantum eo volente sed auctore sieri pronunciat, nimis frivolum est effugium. Dedit hoc interdum Augustinus receptae loquendi consuetudini; (Cap. 3.) sed quum pressius insistit et magis exacte rem examinat, nullo modo patitur, in locum actionis permissionem substitui. Non referam ad verbum omnia quae hac de re libro contra Iulianum quinto disputat. Clausulam apponere sufficiet. Facit haec miris et ineffabilibus modis, qui novit iusta iudicia sua non solum in corporibus hominum sed etiam in cordibus operari. Qui non facit voluntates, malas, sed utitur eis ut voluerit, quum aliquid inique velle non possit. (De grat. et libero arbitrio ad Valent. cap. 20.) In eundem sensum alibi Scriptura, si diligenter inspicitur, ostendit non solum bonas hominum voluntates, quas ipse facit ex malis, et bonas a se factas in actus bonos et in acternam dirigi vitam; verum etiam illas, quae conservant seculi creaturam, ita esse in Dei potestate, ut eas quando voluerit et quo voluerit faciat inclinari, vel ad beneficia quibusdam praestanda vel ad poenas quibusdam ingerendas. Tandem attexit, (Cap. 20.) Quis non ad ista iudicia contremiscat, quibus agit Deus etiam in cordibus malorum quicquid vult, reddens eis tamen secundum merita corum? Iterum Scripturae testimoniis satis manifestum est, operari Deum in cordibus hominum ad inclinandas corum voluntates quocunque volucrit, sive ad bona pro sua misericordia sive ad mala pro meritis corum, iudicio utique suo, quandoque aperto, quandoque occulto, semper autem iusto: fixum enim in cordibus vestris esse debet, quod non sit iniquitas apud Deum. Cur autem occultum quandoque Dei indicium esse commemoret, ex superiore loco petenda ratio est, ubi, postquam saepius peccata confessus est esse poemas quas Deus inste prioribus peccatis rependit, tandem ad illad altius magisque reconditum arcanum conscendit: quod iustam exercendae irae suae materiam Deus in omnibus inveniat, nisi quos gratis elegit. Nam caeteri, inquit, mortales, qui ex isto numero non sunt, et ex eadem quidem massa, ex qua et isti, sed vasa irze secti sent, in utilitatem nascuntur electorum. Non cuim quenquam corum Deus temere ac fortuito creat, aut, quid de illis

boni operetur, ignorat, quum et hoc ipsum bonum operetur, quod in eis humanam creat naturam et ex eis ordinem seculi exornat. Cur formidine et pavore nune corda hominum construnt nunc instruat andacia, cur auferat spiritum principibus et sapientum consilia infatuet, cur spiritu temperantiae donet alios, spiritum vertiginis et furoris aliis propinet: causam aliquando notam et conspicuam assignat; sed occultum eius iudicium dominari, ut voluntates quas visum est convertat, aeque apparet, quando communis omnibus natura est, non gratia, ut alio loco (de ver. apost. serm. 11.) vere admonet idem sanctus vir.

Haec probe et sobrie reputanti minime dubium erit, summam et praecipuam rerum omnium causam esse Dei voluntatem. Qua etiam notitia fraenari mentes nostras convenit, ne plus quam fas est quaerendo intemperanter lasciviant. Durum primo statim auditu videtur illud Augustini, (Lib. 6. de gen. ad liter. c. 15.) quod Dei voluntas sit rerum necessitas. Item quod subiicit (Cap. 18.) explicandi gratia, quod sic causas inferiores condiderit Deus, ut ex illis esse illud, cuius causae sint, possit, sed non necesse sit; altiores autem et remotas sic in se absconderit, ut ex eis esse necesse sit, quod ex illis fecit, ut esse possit: sed attentius rem consideranti asperitas illa facile mitescet. Nam quod alibi (Lib. 9. eiusdem operis c. 18.) tradit, etsi verbis diversum, re tamen et sensu prorous idem est: quod tamen nibil in se offensionis continet. Habet in seipso Deus absconditas quorundam factorum causas, quas rebus conditis non insernit; eas implet, non illo opere providentiae, quo naturas substituit ut sint, sed quo eas administrat prout voluerit, quas prout voluit condidit. Ibi est gratia, qua salvi sint qui perditi erant. Quid enim verius, quam Deum in creaturis regendis plus aliquid apud se habere reconditum, quam earum naturis indiderit? Atqui omnium, quae geruntur, prima causa ideo censetur eius voluntas, quia naturas a se conditas arbitrio suo ita regit, ut cuneta hominum consilia et actiones in finem a se praefixum destinet. Porro hac doctrina fraenum nobis iniici, quod sub modestia nos contineat, non immerito dixi: quia nimis absurdum est Dei voluntati, quae omnibus causis superior est, non cedere'nisi manifesta eius causa appareat.

Memoria quidem repetendum est quod ante dixi: nihil nisi optima ratione facere Deum; sed quia certissima iustitiae regula est eius voluntas, nobis praecipua, ut ita loquar, rationum omnium ratio esse debet. Nam fidei humilitas, quum ex divinae iustitiae reverentia nascatur, minime stupida fingenda est. Quis enim, nisi persuasionem hanc penitus animo infixam habeat, iustum esse Deum et recta eius opera, in solo eius placito acquiescet? Itaque Sorbonicum illud dogma, in quo sibi plaudunt Papales Theologastri, detestor, quod potentiam absolutam Deo affingit. Solis enim lucem a calore avellere, imo suum ab igne calorem, facilius erit, quam Dei potentiam separare a iustitia. Facessant ergo procul

a piis mentibus monstrosae illae speculationes: plus aliquid Deum posse, quam conveniat, vel eum sine modo et ratione quicquam agere. Nec vero commentum illud recipio, Deum, quia lege solutus sit, quicquid agat, reprehensione vacare. Deum enim exlegem qui facit, maxima eum gloriae suae parte spoliat, quia rectitudinem eius ac iustitiam sepelit. Non quod legi subiectus sit Deus, nisi quatenus ipse sibi lex est. Talis enim est inter potentiam eius ac iustitiam symmetria et consensus, ut nihil ab ipso nisi moderatum, legitimum et regulare prodeat. Et certe quem omnipotentem praedicant fideles, cundem simul mundi iudicem agnoscant necesse est, ut potentiam sensu suo apprehendant, iu-

stitia et aequitate temperatam.

Nondum tamen soluta est obiectio: Si Dei arbitrio geruntar omnia, nec quicquam homines nisi co volente et ordinante desiguant, esse igitur malorum omnium auctorem. Vera est illa, quae pridem in scholis obtinuit, et passim celebratur distinctio: malum poenae, non culpae, a Deo proficisci, modo dextre intelligatur; sed imperite quidam, acsi verbale uno rem, de qua agitur, obruere liceret, hoc ipsum, de quo maxime ambigitur, secure praetereunt: quomodo extra culpam sit Deus in eodem opere, quod in Satana et reprobis tam damnat ipse, quam damnatum ab hominibus pronunciat. In codem coim opere non diversis malum utrumque cernitur, ut Deo iustae punitionis laudem, culpam homiaibus adscribi necesse sit. Praedones sancti Iob pecora rapiunt. Crudele et indignum est facinus. Satan hoc modo eum ad desperationem sollicitat. Magis detestanda machinatio. Atqui Iob auctorem alium praedicat: Dominus dedit, Dominus abstalit. Neque immerito in Doum transfort, quod non nisi latronibus tribuendum foret. Nam perinde acsi oculis spectasset, quae in caelesti consessu gesta esse historia narrat, Dominum abstulisse fatetur per manus latronum, quod nonnisi eius nutu et auctoritate ablatum erat. Qued etiam explicat sequentibus verbis: Sieut Domino placuit, ita factum est. Audimus commune esse et Dei et Satanac et latronum opus. Audimus nihil accidisse, nisi quod Domino visum est. Quomodo nunc a culpa eximetur Deus, cuius Satan cum suis organis reus erit? Nempe si inter hominum facta discrimen a consilio et fine sumitur, ut eius damnetur crudelitas, qui cornicum oculos configit vel occidit ciconiam, indicis autem laudetur virtus, qui scelesti hominis caede manus suas sanctificat. Et cur deterior erit Dei conditio, ne sua eum institia ab hominum maleficiis separet? Ut propius ad similitudinem accedam: laudabitur princeps, qui iusto et legitimo bello vim, rapinas et latrocinia a suis finibus repellet. Interea multos armabit militos, qui cupido ad fundendum sanguinem, ad diripienda pauperum bona, ad omne licentiae genus grassando, landem certe non merebuntur. Alii duo inter se exercitus praelio confligent: si in duce, cuius auspiciis et iussu commissum est praelium, rectum affectum per-

spicias, quamvis homo sit mortalis, eum absolves, militibus damnatis, qui manus ad iugulandos homines nefanda mercede locant: et Deum, quia per Satanam operatur, iustitiae suae gloria fraudabis? Ita est scilicet: ut nebulae, quas terra exhalat, Solis fulgorem obscurant, ne ad hominum usque oculos perveniat. Sol tamen nibilominus lucidus manet; ita muka quasi vaporum impedimenta procreat hominum vanitas, quae divinae aequitatis conspectum auferant, ipsa tamen integra et illaese manet. Quum idem sit opus, pari Deum et impios reatu involvi volunt isti. Verum non sic David, (2 Sam. 16, 6. 10.) quem quum Semei probris et lapidibus impeteret, non in homine ipso subsistit, sed Dei praeceptum considerat: Dominus, inquit, iffi praecepit, ut malediceret. Neque tamen contra Deum insurgit, sed humiliter tergum virgis subiiciens: quis audeat dicere, inquit, quare sic fecisti? Quemadmodum et in Psalmo: (Psal. 39, 10.) Obmutui, quia to fecisti. Quem enim piorum non ad silentium protinus adiget Dei maiestas? et cui non laudis confessionem exprimet iustitia? ut in vocem illam erumpat: (2 Sam. 16, 10.) Sinite maledicere iuxta praeceptum Domini, si forte afflictionem servi sui respiciat ipse Dominus.

Ergo quam iusta de causa, licet nobis ignota, a Domine procedant, quae scelerate ab hominibus maleficia perpetrantur: etiamsi rerum omnium prima causa sit eius voluntas, peccati tamen eum esse auctorem nego. Neo vere oblivione tegenda est illa. quam posmi, causarum diversitas: quod alia est propinqua, alia autem remota causa: ut sciamus, quam longa inter aequabilem Dei providentiam et turbulentos hominum impetus sit distantia. Torpi quidem et illiberali calumnia nos gravant, qui Denm peccati auctorem fieri obtendunt, si omnium, quae aguntur, causa est eius voluntas. Nam quod homo iniuste perpetrat, vel ambitione vel avaritia vel libidine vel pravo quovis alio affectu incitatos, quum Deus inste, licet occulto, indicio per manum eius faciat, non potest in eum quadrare peccati nomen. Peccatum in homine facit perfidia, crudelitas, superbia, intemperies, invidia, caecus sui amor, prava aliqua cupiditas. In Deo nihil reperies tale. Semei regem suum immani petulantia infestat. Peccatum Deus tali ministro ad iustam Davidis humiliationem utitur, adeoque tali ferula eum castigat. Quis eum peccati insimulet? Arabes et Sabaei ex aliena substantia praedam rapiunt. Manifestum latrocinii crimen. Deus servi sui patientiam illorum violentia exercet. Emergat potins ex re praesenti heroica illa confessio, Sit nomen Domini benedictum, quam sacrilegae obstrectationes audiantur. Denique talis Dei est agendi ratio in hominum peccatis, ut, quum ad eum ventum est, sua puritate omnem maculam prorsus abstergat.

Atque hie utilis est Augustini admonitio: (Enchirid. ad Laur. cap. 101.) in specie consensus magnum esse interdum Deo cum

hominibus dissidium, quum bene vult Deus, quod homines male volunt, et bene non vult, quod homines male nolunt; sicut rursum in specie repugnantiae non male conveniunt, quum bene volant homines and Deus bene non vult, et bene nolunt, quod Deus bene vult. Optabit filius mortem patris, ut in haereditatem con-Eundem et Deus mori volet. Voluit Deus Ierosolymam excidi, Templum profanari et funditus everti, extremis quibusque tormentis vexari Iudaeos: idem optabant Idumaei. Diro et truculento homini, qui nemini pepercit, ut eadem illi mensura remetiatur, nolet Deus quicquam opis afferri, quum necessitate urgebitur. Filius omne illi pietatis officium negabit, nec eum suble-Sanioribus consiliis filios Heli parere Deus nolebat, vare volet. (1 Sam. 2, 25.) quos statutum illi erat perdere. Patrem illi audire noluerunt. Quaedam initio consensus species hic se profert; sed quantum ad bonum vel malum, nihilo minus discordiae, quam inter aquam et ignem. Longiorem uxoris vitam optabit maritus, quam e mundo Deus evocat. Mortem horrebat et deprecabatur Christus, quae suavissimi odoris sacrificium erat Deo. Utriusque tamen voluntas, quamvis in speciem diversa, extra culpam est. Non est igitur, quod Deum in societatem criminis quisquam arripiat, quoties inter arcanum eius consilium et palam vitiosas hominum cupiditates aliqua similitudo se ostendit. Occurrat semper illud Augustini: Propterea magna opera Domini, exquisita in omnes voluntates eius, ut miro et ineffabili modo non fiat praeter eius voluntatem, quod etiam fit contra eius voluntatem, quia non fieret si non sineret; nec utique nolens sinit, sed volens.

Atque hinc etiam refellitur (Enchirid. ad Laur. cap. 100.) eorum vel inscitia vel improbitas, qui unam et simplicem Dei naturam fore negant, si voluntas illi alia tribuitur, quam quae ab ipso in Lege patefacta est. Quaerunt etiam nonnulli per ludibrium, si qua est, quae non est revelata in lege Dei voluntas, quo nomine vocetur. Atqui mente captos esse oportet, quibus nihil significant tot Scripturae testimonia, quae cum admiratione pracdicant quam profunda sit iudiciorum Dei abyssus. Certe Paulus quum exclamat: O altitudo! quam inscrutabilia sunt iudicia eius! aliud quoddam de Iudaeis fuisse Dei iudicium aperte docet, quam quod exprimitur Christi verbis: Ierusalem, quoties volui congregare pullos tuos! Et quod filios Heli patri morigeros esse noluit, voluntas illa a Legis praecepto differebat, quo iubet filium parentibus obsequentem esse. Denique quoties mirifica Dei consilia et profundas cogitationes praedicat, non de praeceptis loquitur, quae ante oculos patent exposita; sed potius inaccessam illam lucem commendat, in qua reconditum est consilium, quod mentis nostrae captu altius suspicere et adorare cogimur. Dicet quispiam: Si inaccessa lux est, cur ergo accedis? Ego vero non accedo, ut, quae procul latere vult Deus, proterva curiositate excutiam; sed, quod Scriptura pronunciat, certa fide amplexus reverenter suspicio.

Sed quomodo conveniet, Deum perpetuo similem esse sui, ac ne minima quidem obumbratione flexibilem, et aliud tamen velle quam prae se ferat? Respondeo, non esse mirum, si Deus cum hominibus loquens ad eorum modulum se attemperet. Quis Deum in visionibus apparuisse dicet, qualis est? Nam is est gloriae eius fulgor, qui omnes nostros sensus nudo sui conspectu absorbeat. Se ergo manifestavit, quatenus capere homines poterant. Verum, sive nobiscum balbutit Deus, sive, quod nobis novit incomprehensibile esse, subticet, in eins tamen sermone quicquam fictum aut simulatum esse nego. Quod habetur in Psalmo, verissimum est: quod Deus non sit iniquitatem volens. Nec vero illic per os Davidis testatur aliud, quam re ipsa quotidie probat, dum poenam de hominum peccatis sumit. Neque enim puniret, nisi odisset. Ultorem vides, approbatorem non esse statuendum est; sed in eo falluntur multi, quod Deum iuste velle non reputant, quae homines peccando faciunt. Quomodo, inquies: Adulteria incestosque coitus abominatur. Quod Absalom patris concubinas coram populo constuprat, (2 Sam. 16, 21.) an fit Deo nolente? Atqui hoc se facturum ipse per servum suum Nathan praedixerat: (Eiusdem lib. c. 12.) Tollam uxores tuas in oculis tuis; et dabo proximo tuo, qui dormiet cum illis in conspectu Solis huius. Tu fecisti occulte, ego autem coram toto populo et coram Sole facturus sum. Plena est talibus exemplis Scriptura. An ideo vel peccati culpam Deo imputabimus, vel duplicem in eo voluntatem fabricabimns, ut secum ipse dissideat? Verum sicuti iam ostendi, idem cum velle cum sceleratis et improbis, sed diverso modo; ita nunc tenendum est, quae in speciem diversa sunt, eodem modo eum velle. Ut in ista, quae mentibus nostris occurrit, varietate optime temperata sit symphonia. Quatenus immanis adversus patrem impietas, persida coniugii violatio, foeda etiam ordinis naturae profanatio est, Absalomi facinus displicere Deo certum est, cui placet honestas, pudicitia, fides, modestia, qui legitimum, quem praescripsit, ordinem coli et integrum servari vult inter homines: quia tamen illi placet, hoc modo adulterium Davidis ulcisci, quae diversa nobis videntur, eodem modo vult. Una enim et simplex est voluntas, qua praecipit quid fieri debeat, et qua legis suae transgressiones ulciscitur. Dietum alibi est, peccata esse poenas, quas Deus superioribus peccatis rependit. In talibus documentis an non duo nobis consideranda sunt? iustum Dei iudicium, quo se peccatum, cui poenam irrogat, testatur odisse, et hominis malitia, quae Dei voluntati palam adversa est. Quod si tam immensus splendor mentis nostrae aciem praestringit, quid mirum? Ad ferendum Solis intuitum corporei oculi non sufficiunt. An vel ingenio nostro maior perspicacia, vel Dei maiestas Solis fulgore inferior? Nos ergo nimis acutos esse non convenit, modo ne interea, quod Scriptura clare docet ac experientia confirmat, vel negemus verum esse, vel tanquam Deo

minus consentaneum capere audeamus. Quum ultimus affulserit dies, inquit Augustinus, (Enchirid. ad Laur. c. 95.) tune in clarissima luce sapientiae videbitur, quod nunc piorum fides habet, antequam manifesta cognitione videatur, quam corta et immutabilis et efficacissima sit voluntas Dei, quam multa possit et non velit, nihil autem velit, quod non possit.

# 10.

# CONFESSION DE FOY,

PAITTE D'UN COMMUN ACCORD PAR LES FRANCOIS,

QUI DESIRENT VIVRE SELON LA PURETÉ DE L'EVAN-GILE DE NOSTRE SEIGNEUR IESUS CHRIST.

### I PIERRE III.

SOYEZ TOUSIOURS APPAREILLEZ À RESPONDRE À CHACUN QUI VOUS DEMANDE RAISON DE L'ESPERANCE QUI EST EN VOUS.

### MDLXI.

# LES FRANCOIS QUI DESIRENT VIVRE SELON LA PURETÉ DE L'EVANGILE DE NOSTRE SEIGNEUR IESUS CHRIST.

# AU ROY.

Sire, nous rendons graces à Dieu, de ce que n'ayans eu ins-ques icy aucun accés à vostre Maiesté, pour luy faire entendre la rigueur des persecutions que nous avons endurees, et endurons iournellement pour vouloir suyure la pureté de l'Evangile, et le repos de nostre conscience: maintenant il nous fait cet heur de veoir qu'avez la volonté de counoitre le merite de nostre cause, suyvant l'Edit dernier donné à Amboise au moys de Mars, l'An present 1559, qu'il a pleu à vostre Maiesté faire publier. est la cause qu'à present nous osons ouvrir la bouche : laquelle nous a esté parcidevant fermee par l'iniustice et violence de plusieurs voz officiers, estans plustost incitez de haine contre nous, que de bonne affection à vostre service. Et à fin, Sire, que nous puissions pleinement informer vostre Maiesté de ce qui concerne cette cause, nous vous supplions treshumblement de voir et entendre nostre Confession de Foy, laquelle nous vous presentons: esperans qu'elle nous sera defence suffisante contre tous les blasmes et opprobres, dont insques iey avons esté chargez à grand tort par ceux qui ont tousiours fait mestier de nous condamner; premier que nostre cause leur fust conneve. En laquelle, Sire, nous pouvons protester qu'il n'y a aucune chose qui repugne à la parole de Dieu, ne qui contrevienne à l'hommage que nous vous devons. Car les articles de nostre Foy qui sont descrits assez au long en nostre Confession, reviennent tous à ce poinct, que puisque Dieu nous a suffisamment declare sa volonté par ses Prophetes et Apostres, et mesmes par la bouche de son fils nostre Seigneur lesus Christ nous devons cet honneur et reverence à la parole de Dieu de n'y rien aioutter du nostre: mais de nous conformer entierement à la reigle qui nous y est prescritle. Et pour ce que l'Eglise Romaine, laissant l'usage et coustume de la primitive Eglise, a introduit nouveaux commandemens et nouvelle forme du service de Dieu: nous estimons estre tres-raisonnable de preserer les commandemens de Dieu, qui est la verité mesme, aux commandemens des hommes: qui de leur nature sont enclins à mensonge et vanité. Et quoy que noz adversaires pretendent à l'encontre de nous, si pouvons nous dire devant Dieu et les hommes, que nous ne soufirons pour autre raison que pour maintenir nostre Seigneur Iesus Christ estre nostre Seul Sauveur et Redempteur, et sa doctrine veule doctrine de vie et de salut. Et cette est la seule cause, Sire, pour laquelle les bourreaux ont en tant de fois les mains souillees du sang de voz poures suiets, lesquels n'espargnent point leurs vies pour maintenir cette mesme confession de Foy, ont bien peu faire entendre à tous qu'ils estoyent poussez d'autre esprit que de celuy des hommes, qui naturellement ont plus de soucy de leurs repos et commoditez, que de l'honneur et gloire de Dieu. Et partant, Sire, suyvant la bonté et douceur de laquelle promettez user envers voz poures suiets, nous supplions treshumblement vostre Maiesté nous faire cette misericorde, que de prendre en main la connoissance de la cause, pour laquelle estans poursvyvis à toute heure ou de mort, ou de baunissement, nous perdons par ce moyen la puissance de vous faire le tresbumble service que nous yous devons. Qu'il plaise donq à vostre .. Maiesté, Sire, a lieu des feus et glaives dont on a usé parcidevant, faire decider nostre confession de Foy par la parole de Dieu: donnant permission et sevreté pour ce faire. Et nous esperons que vous-mesmes serez iuge de nostre innocence, connoissant qu'il n'y a en nous ny heresie, ny rebellion aucune: mais que nous tendons seulement à ce but, de pouvoir vivre en saine conscience, servans à Dieu selon ses commandemens, et honorans vostre Maiesté en toute obeissance et servitude. Et par ce que nous avons necessairement besoin d'estre, par la predication de la parole de Dieu, retenus en nostre devoir et office tant envers luy: qu'envers vous: nous vous supplions treshumblement, Sire, qu'il nous soit permis d'estre quelquesois assemblez tant pour estre exhortez par la parole de Dieu à sa crainte, que pour estre conformez par l'administration des Sacremens que nostre Seigneur Iesus Christ a instituez en son Eglise. Et s'il plaist à vostre Maiesté nous donner lieu, auquel un cha-

cun puisse voir ce qui se fait en noz assemblees, la seule veue nous absoudra de l'aceusation de tant de crimes enormes, dont nosdittes assemblees ont esté dissamees parcidevant. Car on n'y pourra veoir que toute modestie et chasteté, et on n'y pourra ovyr que louanges de Dieu, exhortations à son service, et prieres pour la conservation de vostre Maiesté et de vostre Royaume. Que s'il ne vous plaist nous faire tant de grace, au moins qu'il nous soit permis de poursvyvre particulierement entre nous avec repos l'ordre qui y est estably. Vous supplions treshumblement, Sire, de croyre, que oyant lire cette supplication qui vous est maintenant presentee, vous ovez les cris et gemissemens d'une infinité de voz poures suiets qui implorent vostre misericorde: à ce qu'elle esteigne les feus que la cruanté de voz iuges a allumez en vostre Royaume. Et ainsi qu'il nous soit loisible, servans à vostre Maiesté de servir à celuy qui vous a élevé en vostre dignité et grandeur. Et s'il ne vous plaist, Sire, d'ouyr nostre voix, qu'il vous plaise d'ouyr celle du Fils de Dieu, lequel vous ayant donné puissance sur noz biens, sur noz corps et sur nostre propre vie: vous demande que la puissance et domination sur noz ames et consciences (lesquelles il s'est acquises au pris de son sang) luy soyent reservees. Nous le supplions, Sire, qu'il vous conduise tousiours par son Esprit, accroissant avec vostre sage, vostre grandeur et puissance, vous donnant victoire contre tous voz ennemis, establissant pour iamais en toute equité et instice le throsne de vostre Maiesté: devant laquelle aussi il luy plaise nous faire trouver grace, pour resentir quelque fruit de nostre presente supplication, à sin qu'ayons changé noz peines et afflictions à quelque repos et liberté, nous changeons aussi noz pleurs et larmes à une perpetuelle action de graces à Dieu, et à vostre Maiesté, pour avoir fait chose à luy tres-agreable, tresdigne de vostre bonté et iustice, et tresnecessaire pour la conservation de voz plus humbles et plus obeissans suiets et serviteurs.

# CONFESSION DE FOY,

FAITTE D'UN COMMUN ACCORD PAR LES FRANCOIS, QUI DESIRENT VIURE SELON LA PURETÉ DE L'EUANGILE DE NOSTRE SEIG. IESUS CHRIST.

#### Article I.

Nous croyons et confessons qu'il y a un seul Dieu 1), qui est une seule et simple essence 2), spirituelle 3), éternelle 4), in-

<sup>1)</sup> Deut. IV. 35. 39. 1 Cor. VIII. 4. 6. 2) Gen. I. 3, Ex. III. 15. 16. 18. 3) Iean IV. 24. 2 Cor. III. 17. 4) Rom. I. 20.

visible <sup>5</sup>), immuable <sup>6</sup>), infinie, incompréhensible <sup>7</sup>), ineffable, qui peut toutes choses <sup>8</sup>), qui est toute sage <sup>9</sup>), toute bonne <sup>10</sup>), teute iuste <sup>11</sup>) et toute miséricordieuse <sup>12</sup>).

### Article II.

Ce Dieu se manifeste tel aux hommes premièrement par ses oeuvres, tant par la création que par la conservation et conduite d'icelles 13): secondement et plus clairement par sa parole 14), laquelle au commencement révélée par oracle 15), a esté puis après rédigée par escrit és livres que nous appellons Escriture sainte 16).

#### Article III.

Toute cette Escriture sainte est comprinse és livres eanoniques du vieil et nouveau Testament, desquels le nombre s'ensuit: Les cinq livres de Moyse, scavoir est, Genèse, Exede, Levitique, Nombres, Deuteronome: Item Iosué, Inges, Ruth, Les premier et second livres de Samuel, Premier et second livres des Roys: Premier et second livres des Chroniques, autrement dits Paralypomenon: Le premier livre d'Esdras: item Nehemie, le livre d'Ester, Iob, Psalmes de David, Proverbes ou sentences de Salomon, le livre de l'Ecclésiaste, dit Prescheur, Cantique de Salomon: item les livres d'Esaïe, Iérémie, Des Lamentations de Iérémie, Ezéchiel, Daniel, Ozée, Ioël, Amos, Abdias, Ionas, Michée, Nahum, Abacuc, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie: item le saint Evangile selon saint Matthieu, selon saint Marc, selon saint Luc, et selon saint lean: item le second livre S. Luc, autrement dit les Actes des Apostres: item les Epistres saint Paul, aux Romains une, aux Corinthiens deux, aux Galates une, aux Ephésiens une, aux Philippiens une, aux Colossiens une, aux Thessaloniciens deux, à Timothée deux, à Tite une, à Philemon une: Item l'Epistre aux Hebrieux, l'Epistre S. Jaques, la première et seconde epistres saint Pierre, la première, deuxième et troisième epistres saint Iean, l'Epistre saint Iede: item l'Apocalypse ou révélation saint lean.

#### Article IV.

Nous connoissons ces livres estre canoniques, et reigle trescertaine de nostre Foy 17) non tant par le commun accord et consentement de l'Eglise, que par le tesmoignage et intérioure persuasion du S. Esprit, qui les nous fait discerner d'avec les

<sup>5) 1</sup> Tim. I. 17. 6) Mal. III. 6. Nombr. XXIII. 19. 24. 7) Act. VII. 48. et 17. Rom. XI. 33. 8) Iér. X. 7. 10. Luc. I. 37. 9) Rom. XVI. 29. 10) Matth. XIX. 17. 11) Iér. XII. 1. Psalm. CXIX. 90. 12) Ex. XXXIV. 6. 7. 13) Rom. I. 19. 20. 14) Rom. XV. 4. Ican V. 39. Hébr. I. 1. 15) Voyes Genese III. 15. IV. 26. XII. 7. XV. 1. XVIII. 1. 16) Ex. XXIV. 3. 4. Rom. I. 2. 17) Ps. XII. 7. XIX. 8. 9.

antres livres Ecclésiastiques. Sur lesquels (encore qu'ils soyent utiles) on ne peut fonder aucun article de Foy.

### Article V.

Nons croyons que la parole qui est contenue en ces livres est procédée de Dieu 18), duquel seul elle prend son autorité, et non des hommes 19). Et d'autant qu'elle est la reigle de toute vérité, contenant tout ce qui est nécessaire pour le service de Dieu et nostre salut 20), il n'est loysible aux hommes, ne mesmes aux Anges d'y adioutter, diminuer ou changer 21). Dont il s'ensuit que ne l'antiquité, ne les coustumes, ne la multitude, ne la sagesse humaine, ne les iugemens, ne les arrests, ne les édits, ne les décrets, ne les conciles, ne les visions, ne les miracles, ne doyvent estre opposés à icelle Escriture sainte 22); ains au contraire, toutes choses doyveut estre examinées, reiglées et réformées selon icelle 23). Et suyvant cela, nous avouons les trois Symboles, à sçavoir des Apostres, de Nice et d'Athanase, pource qu'ils sont conformes à la parole de Dieu.

#### Article VI.

Cette Escriture sainte nous enseigne qu'en cette seule et simple essence divine, que nous avons confessée, il y a trois personnes, le Père, le Fils, et le S. Esprit <sup>24</sup>): le Père, première cause, principe et origine de toutes choses. Le Fils, sa parole et sapience éternelle. Le saint Esprit, sa vertu, puissance et efficace: le Fils éternellement engendré du Père: le saint Esprit procédant éternellement de tous deux: les trois personnes non confutes, mais distinctes, et toutesfois non divisées, mais d'une mesme essence, éternité, puissance et égalité <sup>25</sup>). Et en cela avouons ce qui a esté déterminé par les Conciles anciens, et détestons toutes sectes et hérésies, qui ont esté reiettées par les saints Docteurs, comme saint Hylaire, saint Athanase, saint Ambroise, saint Cyrille.

#### Article VII.

Nous creyons que Dieu en trois personnes coopérantes par sa vertu, sagesse et boaté incompréhensible a créé toutes choses: non seulement le ciel, la terre, et tout ce qui y est contenu: mais aussi les esprits invisibles 26), desquels les uns sont

<sup>18) 2</sup> Tim. III. 15. 16. 2 Pier. I. 17. 20. 21. 19) Iean III. 31. 33. et V. 33. 34. 1 Tim. I. 15. 20) Iean XV. 15. et XX. 31. Act. XX. 27. 21) Deut. IV. 2. XII. 32. Prouerb. XXX. 6. Gal. I. 8. Apoc. XXII. 18. 19. 22) Matth. XV. 9. Act. V. 28. 29. 23) 1 Cor. XI. 1. 2. 23. 24) Deut. IV. 12. X. 17. Matth. XXVIII. 19. 1 Iean V. 7. 25) Matth. XXVIII. 19. Iean I. 1. 17. 52. Act. XVII. 25. Rom. 1, I. 1 Iean V. 6. 7. 26) Gen. I. 1. 11I. 1. Iean I. 3, Col. I. 16. Hébr. I. 2, 14.

décheuz et trébuchez en perdition <sup>27</sup>): les autres ont persisté en obéissance <sup>28</sup>). Que les premiers s'estant corrompus en malice <sup>29</sup>), sont ennemis de tout bien, par conséquent de toute l'Eglise. Les seconds ayans esté préservez par la grâce de Dieu, sont Ministres pour glorifier le nom de Dieu, et servir au salut de ses éleus <sup>30</sup>).

#### Article VIII.

Nous croyons que non seulement il a créé toutes choses: mais qu'il les gouverne et conduit, disposant et ordonmant selon sa volonté de tout ce qui advient au monde 31): non pas qu'il soit auteur du mal ou que la coulpe luy en puisse estre imputée 32), veu que sa volonté est la reigle souveraine et infaillible de toute droiture et équité 33). Mais il a des moyens admirables de se servir tellement des diables et des méchans, qu'il sait convertir en bien le mal qu'ils font, et duquel ils sont coulpables 34). Et ainsi en confessant que rien ne se fait sans la providence de Dieu, nous adorons en humilité les secrets qui nous sont cachés, sans nous enquérir par dessus nostre mesuree 35): mais plustost appliquons à nostre usage ce qui nous est montré en l'Escriture sainte, pour estre en repos et seureté: d'autant que Dien qui a toutes choses suiettes à soy, vieille sur nous d'un soin paternel, tellement qu'il ne tombera point un cheveu de nostre teste sans son vouloir 36). Et ce pendant tient les diables, et tous noz ennemis bridés, en sorte qu'ils ne nous peuvent faire aucune nuisance sans son congé 37).

#### Article IX.

Nous croyons que l'homme ayant esté créé pur et entier, et conforme à l'image de Dieu 28), est par sa propre faute descheu de sa grace qu'il avoit reçue 39), et ainsi s'est aliéné de Dieu, qui est la fontaine de iustice et de tous biens, en sorte que sa nature est du tout corrompue: et estant aveuglé en son esprit et dépravé en son coeur, a perdu toute intégrité sans en avoir rien de residu 40). Et combien qu'il ait encores quelque discrétion du bien et du mal 41): non obstant nous disens que ce qu'il a de clarté, se convertit en ténèbres, quand il est

<sup>27)</sup> Iud. VI. 1 Pier. II. 4. 28) Ps. CIII. 20. 21. 29) Iean VIII. 44. 30) Hébr. I. 7. 14. Ps. XCI. 15. Prov. XVI. 4. Act. II. 23, et IV. 28. et XVII. 24. 26. 28, Rom. IX. 11. 31) 2 Sam. II. 6. Pseau. CXIV. et CXIX. 30. et 147. 32) Rom. IX. 11. Osée XIII. 9, 1 Iean II. 16. lob. I. 22. Ps. V. 56. 34) Voyez l'histoire de Ioseph Gen. XXX. 37. 39. 41. iusques à la fin. Item, l'histoire de Ioben son livre. Act. II. 23. 35) Rom. XI. 33. 36) Matth, X. 30. I.uc. XXI. 18. 37) Iob. I. 12. Iean I. 9. 11. 38) Gen. I. 26. 27. 39) Gen. III. 17. Recl. VI. 30. Rom. V. 12. Eph. II. 2. 3. 40) Gen. VI. 5. et VIII. 21. Rom. III. 41) Rom. I. 20. 21, et II. 18. 19. 20.

question de chercher Dieu 42), tellement qu'il n'en peut nullement approcher par son intelligence et raison 43). Et combien qu'il ayt volonté par laquelle il est incité à faire cecy ou cela, toutesfois elle est du tout captive sous péchée 44), en sorte qu'il n'a nulle liberté à bien, que celle que Dieu luy donne 45).

# Article X.

Nous croyons que toute la lignée de Adam est infectée de telle contagion, qui est le péché originel et un vice héréditaire 46), et non pas seulement une imitation, comme les Pélagiens ont voulu dire. Lesquels nous détestons en leurs erreurs. Et n'estimons pas qu'il soit besoin de s'enquérir comme le péché vient d'un homme à l'autre, veu que c'est bien assez que ce que Dieu loy avoit donné n'estoit pas pour luy seul, mais pour toute sa lignée. Et ainsi que en la personne d'iceluy nous avons esté dénués de tous biens, et sommes trébuchés en toute pauvreté et malédiction 47).

### Article XI.

Nous croyons aussi que ce vice est vrayement pachés qui suffit à condamner tout le genre humain, iusques aux petis enfans dès le ventre de la mère, et que pour tel il est réputé devant Dieu 48), mesmes qu'après le Baptesme c'est tousiours péché, quant à la courpe, combien que la condamnation en soit abolie aux enfans de Dieu, ne la leur imputant point par sa bonté gratuite 49): outre cela, que c'est une perversité produisant tous-iours fruicts de malice et rebellion 50), tels que les plus sains, encores qu'ils y résistent, ne laissent point d'estre entachez d'infirmitez et de fautes, pendant qu'ils habitent en ce monde 51).

#### Article XII.

Nous croyons que de cette corruption et condamnation générale, en laquelle tous hommes sont plongez, Dieu retire ceux lesquels en son conseil éternel et immuable il a éleus <sup>52</sup>) par sa seule bonté et miséricorde en nostre Seigneur Iesus Christ, sans considération de leurs oeuvres <sup>53</sup>), laissant les autres en icelle mesme corruption et condamnation <sup>54</sup>), pour démontrer en eux sa instice, comme és premiers il fait luire les richesses de sa

<sup>42)</sup> Rom. I. 21. 43) 1 Cor. II. 14. 44) Rom. VI. 16. 17. et VIII. 6. 7. 45) lerem. X. 23. Iean I. 12 et III. 6. 7. 8. et XV. 5. Rom. VII. 1 Cor. III. 5. Philip. II. 13. 46) Gen. VI. 5. et VIII. 2. Rom. V. Iob. XIV. 4. Rom. III. Psal. LI. 7. 47) Gen. V. 3. Rom. V. 48) Psal. LI. 7. Rom. III. 9. 10. 11. 12. 23. Rom. V. 12. Ephes. II. 3. Rom. VII. 49) Rom. VII. 5. 50) Galat. III. 19. 51) Rom. VII. 2 Cor. XII. 7. 52) Rom. IX. 30. Ephes. I. 4. 5. Ierem. I. 5. 53) Rom. VIII. 28. 29. 30. et XII. Ephes. I. 5. II. 4. 5. 9, 2 Tim.I. 9. Tite III. 4. 5. Bph. I. 4. 5. 6. 2 Tim. I. 9. Ephes. II. 54) Rom. IX. 22.

miséricorde 55). Car les uns ne sont point meilleurs que les autres, iusques à ce que Dieu les discerne selon sont conseil immuable, qu'il a déterminé en Iesus Christ devant la création du monde 56): et nul aussi ne se pourroit introduire à un tel bien de sa propre vertu, veu que de nature nous ne pouvons avoir un seul bon mouvement, n'y affection, ne pensée, iusques à ce que Dieu nous ayt prévenus et nous y ayt disposez 57).

### Article XIII.

Nous croyons qu'en iceluy Iesus Christ tout ce qui estait requis à nostre salut nous a esté offert et communiqué. Lequel nous estant donné à salut, nous a esté quant et quant fait sapience, iustice, sanctification et rédemption 58), en sorte qu'en déclinant de luy, on renonce à la miséricorde du Père 59), où il nous convient avoir nostre refuge unique.

### Article XIV.

Nous croyons que Iesus Christ, estant la sagesse de Dieu et son Fils éternel, a vestn nostre chair à fin d'estre Dieu et homme en une personne 6°), voire homme semblable à nous 61), paisible en corps et en ame, sinon entant qu'il a esté pur de toute macule 62). Et quant à son humanité, qu'il a esté vraye semence d'Abraham et de David 63), combien qu'il ayt esté conceu par la vertu du Saint Esprit 64). En quoy nous détestons toutes les hérésies qui ont anciennement troublé les Eglises: et notamment aussi les imaginations diaboliques de Servet, lequel attribue au Seigneur Iesus une divinité fautastique, d'autant qu'il le dit estre idée et patron de toutes choses, et le nomme Fils personnel ou figuratif de Dieu: et fiualement luy forge un corps de trois élémens incréés, et par ainsi messe et destruit toutes les deux natures.

#### Article XV.

Nous croyons qu'en une mesme personne, à sçavoir lesus Christ, les deux natures sont vrayement et inséparablement coniointes et unies 65): demeurant néantmoins chacune nature en sa distincte propriété: tellement que comme en cette conionction la nature Divine retenant sa propriété est demeurée incréée, infinie et remplissant toutes choses, aussi la nature humaine est demeurée finie, ayant sa forme, mesure et propriété: et mesme

<sup>55)</sup> Rom. IX. 17. 24. 56) Rom. IX. Ephes. I. 4. 5. 57) Ierem. X. 23. Rom. IX. 16. Rph. I. 4. 5. 2 Tim. I. 9. Philip. II. 13. Tite III. 3. 58) 1 Cor. I. 30, Eph. I. 6.7. Col. I. 1 Tim. I. 15. Tite II. 14. 59) Jean III. 18. 36. 60) Iean I. Phil. II. 6. 61) Hébr. II. 17. 62) 2 Cor. V. 21. 63) Act. XIII. 23. Rom. I. IX. 5. Phil. II. Hébr. II. 14. 15. IV. 14. 15. 64) Matth. I. 18. Luc. I. 25. 65) Iean I. Matth. I. Luc. I. 1 Tim. III. 16.

combien que Iesus Christ en resuscitant ayt donné immortalité à son corps, toutesfois il ne luy a osté la vérité de sa nature 66). Et ainsi nous le considérons tellement en sa divinité, que nous ne le despouillons point de son humanité.

# Article XVI.

Nous croyons que Dieu envoyant son Fils a voulu montrer son amour et bonté inestimable envers nous, en le livrant à la mort, et le resuscitant pour accomplir toute iustice, et pour nous acquérir la vie céleste 67).

# Article XVII.

Nous croyons que par le sacrifice unique que le Seigneur Iesus a offert en la croix, nous sommes réconciliez à Dieu 68) pour estre tenus et réputez iustes devant luy 6,9): pource que nous ne luy pouvons estre aggréables, ne estre participans de son adoption, sinon d'autant qu'il nous pardonne noz fautes, et les ensevelit. Aussi nous protestons que Iesus Christ est nostre lavement entier et parfait 7°): qu'en sa mort nous avons entière satisfaction, pour nous acquiter de noz forfaits et iniquitez, dont nous sommes coulpables, et ne pouvons estre délivrez que par ce remède.

#### Article XVIII.

Nous croyons que toute nostre Iustice est fondée en la remission de noz péchez: comme aussi c'est nostre seule félicité, comme dit David 11. Parquoy nous reiettons tous autres moyens de nous pouvoir iustifier devant Dieu 12, et sans présumer de nulles vertus ne mérites, nous nous tenons simplement à l'obéissance de Iesus Christ, laquelle nous est allouée tant pour convrir toutes noz fautes, que pour nous faire trouver grâce et faveur devant Dieu. Et de fait nous croyons qu'en déclinant de ce fondement tant peu que ce soit, nous ne pourrions trouver ailleurs aucun repos, mais serious tousieurs agitez d'inquiétude 12): d'autant que iamais nous ne sommes paisiblement avec Dieu, iusques à ce que nous seyons bien résolus d'estre aymez en Iesus Christ 14), veu que nous sommes dignes d'estre haïs en mousmesmes.

<sup>66)</sup> Luc. XXIV. 38. 39. Rom. I. 4. Phil. II. 67) Ican HI. 16. XV. 13. 66) 2 Cor. V. 19. Tite HI. 4. 5. 6. 7. Hébr. V. 7. 8. Hébr. IX. 69) 1 Pier. II. 24. 25. 70) Eph. V. 26. Hébr. IX. 14. 1 Pier. I. 18. 19. 1 Ican I. 7. Rom. III. 26. IV. et V. 71) Ps. XXXII. 1 Ican XVII. 23. Rom. IV. 7. 8. VIII. 2 Cor. V. 19. 20. 72) Rom. III. Galat. II. 73) Act. IV. 11. 74) Rom. V.

# Article XIX.

Nous croyons que c'est par ce moyen que nous avons liberté et privilége d'invoquer Dieu, avec pleine siance qu'il se montrera nostre Père. Car nous n'aurions pas aucun accez au Père, si nous n'estions addressez par ce Médiatur 75): et pour estre exaucez en son nom, il convient tenir nostre vie de luy comme de nostre ches.

# Article XX.

Nous croyons que nous sommes faits participans de cette iustice par la seule Foy, comme il est dit, qu'il a suffert pour nous acquérir salut, à celle fin que quicon que croira en luy ne périsse point <sup>76</sup>): et que cela se fait d'autant que les promesses de vie, qui nous sont données en luy, sont appropriées à nostre usage, et en sentons l'effet quand nous les acceptons, ne doutans point qu'estans essurez de la bouche de Dieu, nous ne serous point frustrez <sup>17</sup>). Ainsi la Iustice que nous obtenons par Foy dépend des promesses gratuites, par lesquelles Dieu nous déclare et testifie qu'il nous ayme <sup>78</sup>).

# Article XXI.

Nous croyons que nous sommes illuminez en la Foy par la grâce secrette du saint Esprit 19), tellement que c'est un don gratuit et particulier que Dieu départ à ceux que bon luy semble: en sorte que les fidèles n'on dequoy s'en glorifier, estans obligez au double de ce qu'ils ont esté préférez aux autres 80): mesmes que la fin n'est pas seulement baillée pour un coup aux éleus pour les introduire au bon chemin, ains pour les y faire continuer aussi iusqu'au bout 81). Car comme c'est à Dieu de faire le commencement, aussi c'est à luy de parachever 82).

### Article XXII.

Nous croyons que par cette Foy nous sommes régénérez en nouveauté de vie, estant naturellement asservis à péché 82). Or nous recevons par Foy la grâce de vivre saintement, et en la crainte de Dieu, en recevant la promesse qui nous est donnée par l'Evangile, à sçavoir que Dieu nous donnera son saint Esprit. Ainsi la Foy non seulement ne refroidit l'affection de bien et saintement vivre, mais l'engendre et excite en nous,

<sup>75)</sup> Iean XV. 16. 1 Tim. II. 5. 1 Iean II, 2. 76) Iean III. 16. 77) Matth. XVII. 20. Iean I. 6. et III. 16. et XVII. 19. 20. 21. Act. X. 43. 2 Cor. V. 19. 21. Tite III. 5. et VI. 10. 13. 78) Iean XVII. 23. 24. 25. 26. Rom. I. 16. 17. III. 24. 25. 28. 30. IV. V. X. Gal. II. III. 79) 1 Cor. II. 12. Rphes. I. 80) Bphes. II. 8. Philip. I. 28. 81) 1 Cor. I. 8. 9. 82) Phil. I. 5. 6, II. 13. 83) Rom. VI. Ephes. II. Tite III. 4.

produisant nécessairement les bonnes oeuvres 84). Au reste combien que Dieu pour accomplir nostre salut nous régénère 85). nous réformant à bien faire: toutesfois nous confessons que les bonnes oeuvres que nous faisons par la conduitte de son Esprit, ne viennent point en conte pour nous iustisser, ou mériter que Dieu nous tienne pour ses enfans 86), pource que serions tousiours flotans en doute et inquiétude, si noz consciences ne s'appuiovent sur la satisfaction, par laquelle Iesus Christ nous a acquitez 87).

### Article XXIII.

Nous croyons que toutes les figures de la Loy ont prins fin à la venue de lesus Christ 88). Mais combien que les cérémonies ne soyent plus en usage, néanmoins la substance et vérité nous en est demeurée en la personne de celuy, auquel gist tont accomplissement. Au surplus, il nous faut ayder de la Loy et des Prophètes tant pour reigler nostre vie, que pour estre confermez aux promesses de l'Evangile 89).

# Article XIV.

Nous croyons, puisque Iesus Christ nous est donné pour seul Avocat 90), et qu'il nons commande de nous retirer privéement en son Nom vers son Père 91), et mesme qu'il ne nous est pas licite de prier sinon en suyvant la forme que Dieu nous a dictée par sa parole 92). Que tout ce que les hommes ont imaginé de l'intercession des Saints trépassez, n'est qu'abus et fallace de Satan pour faire dévoyer les hommes de bien prier 93). Nous relettons aussi tous autres moyens que les hommes présument avoir pour se racheter envers Dieu, comme dérogeans au sacrifice de la mort et passion de Iesus Christ. Finalement nous tenons le Purgatoire pour une illusion procédée de cette mesme boutique, de laquelle sont aussi procédez les voeux Monastiques, pélerinages, désenses du Mariage, et de l'usage des viandes, l'observation cérémonieuse des jours, la confession auriculaire, les indulgences, et toutes autres telles choses par lesquelles on pense mériter grâce et salut 94). Lesquelles choses nous rejettons non seulement pour la fausse opinion du

<sup>84)</sup> Gal. V. 6. Iacq. II. 1 Iean II. 3. 4. Rom. VII. 4, 2 Pier. I. 5. 6. 7. 8. 85). Deut. XXX. 6. Iean III. 5. Rom, VIII. 86) Luc. XVII. 10. Ps. XVI. 2. Rom. III. 19. 20, Rom. IV. 3. 4. 5. 87) Rom. V. 88) Rom. X. 4. Gal. III. 4. Col. II. 17. Iean. 1. 17. 89) 2 Pier. I. 19. 1 Tim. III. 16. 2 Pier. III. 2. 19. Iaq. V. 10. 90) 1 Tim. II. 5. Act. IV. 12. 1 Iean II. 1. 2. 91) Iean XVI. 23. 24. 92) Matth. VI. Luc. XI. 93) Act. X. 25. 26. XIV. 14. Apoc. XIX. 10. XXII. 8.9. 94) Matth. IX. XV. 11. VI. 16. 17. 18. Act. X. 14. 15, Rom. XIV. Gal. IV. 9. 10. Col. II. 18, 19, 23. 1 Tim. IV. 2—5.

mérite, qui y est attachée, mais aussi parce que ce sont inventions humaines, qui imposent iong aux consciences 95).

# Article XXV.

XXV. Or pource que nous, ne iouissons de Iesus Christ que par l'Evangile 96), nous croyons que l'ordre de l'Eglise, qui a esté establi en son autorité, doit estre sacré et inviolable 91). Et pourtant que l'Eglise ne peut consister sinon qu'il y ayt des pasteurs qui ayent la charge d'enseigner, lesquels on doit honorer et escouter en révérence quand ils sont devëment appelez, et exercent fidèlement leur office 98). Non pas que Dieu soit attaché à telles aydes ou moyens inférieurs, mais pource qu'il luy plaist nous entretenir sous telle charge et bride. En quoy nous détestons tous fantastiques qui voudroyent bien, entant qu'en eux est, annéantir le ministère et prédication de la parole de Dieu et ses Secremens.

# Article XXVI.

Nous croyons donq que nul ne se doit retirer à part, et se contenter de sa personne: mais tous ensemble doyvent garder et entretenir l'unité de l'Eglise, se soumettans à l'instrution commune et au ioug de Iesus Christ 99): et ce en quelque lieu que Dieu aura estably un vray ordre d'Eglise, encores que les Magistrats et leurs édicts, y soyent contraires 100), et que tous ceux qui ne s'y rangent ou s'en séparent contrairent à l'ordonnance de Dieu 1).

# Article XXVII.

Toutesfois, nous croyons qu'il convient discerner soigneusement et avec prudence quelle est la vraye Eglise, pource que par trop on abuse de ce tiltre 2). Nous disons donq, suyvant la parole de Dieu, que c'est la compagnie des Fidèles, qui s'accordent à suyvre icelle parole, et la pure religion qui en dépend, et qui proufitent en ícelle tout le temps de leur vie, croissans et se confermans en la crainte de Dieu, selon qu'ils ont besoin de s'avancer et marcher tousiours plus outre 3). Mesme quoy qu'ils s'efforcent, qu'il leur convient avoir incessamment recours à la rémission de leurs péchez 4). Néantmoins nous ne nions point que

<sup>95)</sup> Matth, XV. 3. 9. Colos. II. 18. 19. 20. 21. 23. 1 Tim. IV. 7. 96) Rom. I. 16. 17. X. 97) Matth. XVIII. 20. Eph. I. 22. 23. 98) Matth. X. 40. Iean XII. 20. Rom. X. 99) Ps. V. 8. XXII. 23. XLII. 5. Eph. IV. 12. Hebr. II. 12. 100) Act. IV. 17. 1) Hebr. X. 25. 2) Iér. VII. XXIII. 22. Matth. III. 8. 9. 10. VII. 22. XXIV. 5. 11. 1 Cor. III. 10. 11. Mich. II. 10. 21. 22. 3) Deut. XXXII. 12. Iosué I. 8. 1 Cor. I. 2. XIV. 23. 26. 27. 28. 2 Cor. I. 1. Ephes. II. IV. 1 Timot. III. 4) Rom. III.

parmy les fidèles il n'y ayt des hypocrites et réprouvez, desquels la malice ne peut effacer le tiltre d'Eglise 5).

# Article XXVIII.

Sous cette croyance nous protestons que où la parole de Dieu c'est receüe, et qu' on ne fait nulle profession de s'assuiettir à icelle, et qu' ou il n'y a nul usage de Sacremens, à parler proprement, on ne peut iuger qu'il y ayt aucane Eglise 6). Pourtant nous condamnons les assemblées de la Papauté, veu que la pure vérité de Dieu en est bannie: esquelles les Sacremens sont corrompus, abâtardis, falsifiez, ou anéantis du tout: et esquelles les superstitions et idolâtries ont la vogue. Nous tenons donques tous ceux qui se messent en tels actes, et y communiquent, se séparent et retranchent du corps de Iesus Christ 1). Toutesfois pource qu'il reste encore quelque petite trace d'Eglise en la Papauté, et mesme que la substance du Baptesme y est demeurée, ioint que l'efficace et vertu du Baptesme ne dépend de celuy qui l'administre 8), nous confessons ceux qui y sont baptisez n'avoir besoin d'un second Baptesme. Cependant à cause des corruptions qui y sont en n'y peut présenter les enfans sans se polluer.

# Article XXIX.

Quant est de la vraye Eglise, nous croyons qu'elle doit estre gouvernée selon la police que nostre Seigneur lesus a establie, c'est qu'il y ayt des pasteurs, des surveillans et diacres 9), à fin que la pureté de doctrine ayt son cours: que les vices soyent corrigez et réprimez, et que les pauvres et tous autres affligés soyent secourus en leurs nécessitez, et que les assemblées se facent au nom de Dieu, esquelles grans et petits soyent édifiez.

#### Article XXX.

Nous croyons tous vrays pasteurs, en quelque lieu qu'ils soyent, avoir mesme auterité et égale puissance sous un seul chef, seul souverain, et seul universel Evesque Iesus Christ 10). Et pour cette cause que nulle Eglise ne doit prétendre aucune domination ou seigneurie sur l'autre.

### Article XXXI.

Nous croyons que nul ne se doit ingérer de son autorité

<sup>5)</sup> Matth. XIII, 1 Tim. II, 18, 19, 20. 6) Matth. XVIII. 19. 20. Marc. XVI. 15, 16, 17, X, 14, 15, Iean X, 1 Cor. III, Bph. II, 19, 20, 21. Coloss, II, 18, 19, 20. 7) Rom. VII, 3, 4, 1 Cor. V, 9, 10, 11, 2 Cor. VI. 14—16. 8) Matth. III, 11, XXVIII, 19. Marc. I. 8. Act. I. 5. XI. 15—17, XIX, 4, 5, 1 Cor. I. 13. 9) Matth. XVIII, 17, Act. VI. 3—5. Eph. IV. V. 24, 1 Tim. III. Tite I. 1 Cor. XII. Coloss. I. 28, 10) Matth. XVIII, 2—4, XX, 26, 27, 1 Cor. III, IV. 1. Eph. I. 21, Col. I. 18, 19.

propre pour gouverner l'Eglise: mais que cela se doit faire par election 11), entant qu'il est possible, et que Dieu le permet. Laquelle exception nous y aiouttons notamment, pource qu'il a falla quelque fois, et mesmes de nostre temps (auquel l'estat de l'Eglise estait interrompu), que Dieu ayt suscité gens d'une façon extraerdinaire, pour dresser l'Eglise de nouveau, qui estoit en ruine et désolation. Mais quoy qu'il en soit, nous croyons qu'il se faut tousiours conformer à cette reigle, que tous pasteurs, surveillans et diacres ayent tesmoignage d'estre appelez à leur office 12).

# Article XXXII.

Nous croyons aussi qu'il est bon et utile que ceux qui sont éleus pour estre superintendens, advisent entr'eux quel moyen ils devront tenir pour le régime de tout le corps 13), et toutesfois qu'ils ne déclinent nullement de ce qui nous en a esté ordonné par nostre Seigneur Iesus Christ 14). Ce qui n'empesche point qu'il n'y ayt quelques ordonnances particulières en chacun lieu, selon que la commodité le requerra.

# Article XXXIII.

Cependant nous excluons toutes inventions humaines et toutes lois qu'on voudroit introduire sous ombre du service de Dieu, par lesquelles on voudroit lier les consciences 15): mais seulement recevons ce qui fait et est propre pour nourrir concorde, et tenir chacun depuis le premier iusques au dernier en obéissance. En quoy nous avons à suyvre ce que nostre Seigneur a déclaré quant à l'excommunication: laquelle nous approuvons et confessons estre nécessaire avec toutes ses appartenances 16).

# Article XXXIV.

Nous croyons que les Sacremens sont aiouttez à la parole pour plus ample confirmation, à fin de nous estre gages et marreaux de la grâce de Dieu, et par ce moyen aider et soulager nostre foy, à cause de l'infirmité et rudesse qui est en nous 17): et qu'ils sont tellement signes extérieurs que Dieu besongae par iceux en la vertu de son Esprit, à fin de ne nous y rien signifier en vain 18). Toutesfois nous tenons que toute leur substance et vérité est en lesus Christ: et si on les en sépare, ce n'est plus rien qu'ombrage et fumée 19).

<sup>11)</sup> Matth. XXVIII 10. 19. Marc. XVI. 15. Iean XV. 16. Act. I. 21. VI. Rom. X. 15. Tit. I. 5—7. 12) Iere. I. 4. 5. 6. Gal. I. 15. 1 Tim. III. 7—10. 15. V. 4. 13) Act. XV. 6. 7. 25. 28. Rom. XII. 6. 7. 8. 1 Cor. XIV. 2 Cor. XII. 7. 8. 14) Col. II. 6. 7. 15) Rom. XVI. 16. 17. 18. 19. 1 Cor. III. 11. Gal. V. 1. Col. II. 8. 16) Matth. XVIII. 17. 1 Cor. V. 1 Tim. I. 20. 17) Ex. XII. Matth. XXVI. 26. 27. Rom. IV. 11. 1 Cor. XI. 23. 24. X. 18) Act. XXII. 46. Gal. III. 17. Eph. V. 26. 19) Iean VI. 17, III.

# Article XXXV.

Nous en confessons seulement deux communs à toute l'Eglise: desquels le premier (qui est le Baptême) nous est donné pour tesmoignagne de nostre adoption; pource que là nous sommes entez au corps de Christ, à fin d'estre lavez et nettoyez par son sang, et puis renouvellez en sainte vie par son Esprit <sup>20</sup>). Nous tenons aussi combien que nous ne soyons baptisez qu'une fois, que le proufit qui nous est là signifié s'estend à la vie et à la mort <sup>21</sup>), à fin que nous ayons une signature permanente, que lesus Christ nous sera tousiours iustice et sanctification. Or, combien que ce soit un Sacrement de foy et de pénitence <sup>22</sup>), néantmoins pource que Dien reçoit en son Eglise les petits enfans avec leurs pères <sup>23</sup>), nous disons que par l'autorité de Iesus Christ les petits enfans engendrez des fidèles doyvent estre baptisez.

# Article XXXVI.

Nous confessons que la sainte Cène (qui est le second Sacrement) nous est tesmoignage de l'unité que nous avons avec Iesus Christ 24), d'autant qu'il n'est pas seulement une fois mort et ressuscité pour nous, mais aussi nous repaist et nourrit vrayement de sa chair et de son sang, à ce que nous soyons un avec luy, et que sa vie nous soit commune 25). Or combien qu'il soit au ciel iusques à ce qu'il vienne pour iuger tout le monde 26), toutesfois nous croyons que par la vertu secrette et incompréhensible de son Esprit il nous nourrit et vivifie de la substance de son corps et de son sang 21). Nous tenons bein que cela se fait spirituellement 28): non pas pour mettre au lieu de l'effet et de la vérité imagination ne pensée, mais d'autant que ce mystère surmonte en sa hautesse la mesure de nostre sens ct tout ordre de nature. Bref, pource qu'il est céleste, ne peut estre appréhendé que par foy.

#### Article XXXVII.

Nous croyons, ainsi qu'il a esté dit, que tant en la Cène qu'au Baptesme Dieu nous donne réalement et par effet ce qu'il y figure. Et partant nous conioingnons avec les signes la vraye possession et ionissance de ce qui nous est là présenté. Et par ainsi tous ceux qui apportent à la table sacrée de Christ une pure Foy, comme un vaisseau reçoyvent vrayement ce que les signes y testifient: c'est que le corps et le sang de Iesus Christ ne ser-

<sup>20)</sup> Act. XXII. 16, Rom. VI. 3. Tite III, Eph. V. 26. 21) Rom. IV. VI. 22, 23. 22) Matth. III. 11. Marc. L 4. XVI. Luc. III. 3. Actes XIX. 4, XIII. 24. 23) Matth. XIX. 14. 1 Cor. VII. 14. 24) 1 Cor. X. 16, 17. XI. 24. 25) Iean VI. 56. 57. XVII. 21. 26) Marc. XVI. 19. Luc. XXIV. 31. Act. III. 21. Act. I. 2. VII. 48. XVII. 24. 27) 1 Cor. X. 16. 28) Iean VI.

vent pas moins de manger et boire à l'ame, que le pain et le vin font au corps 29).

#### Article XXXVIII.

Ainsi nous tenons que l'eau estant un elément caduque ne laisse pas de nous testifier en vérité le lavement intérieur de nostre ame au sang de Iésus Christ, par l'efficace de son Esprit 30); et que le pain et le vin nous estans donnez en la Cène nous servent vrayement de nourriture spirituelle, d'autant qu'ils nous montrent comme à l'oeil la chair de Iesus Christ nous estre nostre
viande, et son sang nostre bruvage 31). Et reiettons les fantastiques et sacrementaires, qui ne veulent recevoir tels signes et
marques, veu que Iesus Christ prononce; Cecy est mon corps,
et ce calice est mon sang 32).

# Article XXXIX.

Nons croyons que Dieu veut que le monde soit gouverné par loix et polices, à fin qu'il y ait quelques brides pour reprimer les appetits desordonnez du monde 33). Et ainsi qu'il a estably les royaumes, republiques et toutes autres sortes de principauté, soyent hereditaires ou autrement, et tout ce qui appartient à l'estat de iustice, et en veut estre reconneu auteur: à cette eause a mis le glaive en la main des Magistrats pour reprimer les pechez commis, non seulement contre la seconde table des Commandemens de Dieu, mais aussi contre la premiere. Il faut donques à cause de luy, que non seulement on endure que les Superieurs dominent, mais aussi qu'on les honnore et prise en toute reverence 34), les tenans pour ses lieu-tenans et officiers, lesquels il a commis pour exercer une charge legitime et sainte.

# Article XL.

Nous tenons donques qu'il faut obeïr à leurs leix et statuts, payer tributs, impos et autres devoirs, et porter le ioug de sub-iection d'une banne et franche volonté, encores qu'ils fussent infideles 35), moyennant que l'Empire souverain de Dieu demeure en son entien 36). Par ainsi nous detestons ceux qui voudroyent reietter les superioritez, mettre communauté et confusion de hiens, et renverser l'ordre de Iustice.

<sup>29)</sup> Iean VI. 1 Cor. XI. 30) Rom. VI. 3. 4. 1 Cor. VI. 11. 31) Iean VI. 1 Cor. XI. 32) Matth. XXVI. 1 Cor. XI. 33) Exod. XVIII. 20. 21. Matth. XVII. 24. 25. Rom. XIII. 34) 1 Timot. II. 2. 1 Pier. II. 13, 14. 35) Matth. XVII. 24. 36) Actes IV. 17. 18. 19.

# **GALLICARUM**

# ECCLESIARUM CONFESSIO

# CHRISTIANISSIMO REGI ANNO M.D.LXI.

#### EXHIBITA.

### NUNC VERO IN LATINUM

CONVERSA, UT OMNINO CONSTET EAS AB OMNIBUS HAERE-SIBUS SIVE SECTIS ESSE PRORSUS ALIENAS.

# ANNO DOMINI M.D.LXVI.

Omnibus Christianarum' Ecclesiarum Pastoribus et doctoribus, patribus ac symmistis in Domino plurimum observandis, Pastores et Ministri Evangelium Iesu Christi in regno Galliarum annuntiantes, gratium et pacem a Domino.

Etsi Dei heneficio, adversus eos a quibus, itidem ut vos, oppugnamur, partim nostrae conscientiae testimonio niti possumus, partim etiam ad eos provocare, qui nos quotidie docentes audiunt, suntque eorum omnium, quae in Ecclesiis fidei nostrae commissis gerontur idonei testes: atque adeo publica extat universae doctrinae nostrae confessio, nostro nomine aliquot abbine annis vulgata, et Regiae Maiestati a nobis exhibita: nihilominus tamen quum hoc tempore, si unquam alias, in omnes species vetus ille noster bostis seipsum transformet, tum ut discordiam inter fratres serat, tum ut nos subinde novis calumniis oneratos magis ac magis in omnium invidiam et odium adducat: visum nobis est eandem illam consessionem Latine conversam in publicum edere, ut qui nos alioqui nonnisi ex rumoribus plerunque incertis ac nonnunquam etiam falsis, norunt, duo plane intelligant, Gallicas videlicet Ecclesias sincerum Dei Evangelium amplexas, neque inter se ulla in re, vel tantillum dissidere, neque diversum aliquod doctrinae genus ab iis Ecclesiis, quas Dominus ex regno tenebrarum ad illam admirabilem lucem nostris temporibus vocavit, profiteri: quod quidem bonis omnibus gratum ac iucundum fore speramus. Scimus tamen nonnullos nihil aeque ac communem omnium Ecclesiarum consensum reformidantes, primum omnium quaesituros si unum et idem sentimus, cur unica confessione non simus omnes contenti: deinde vero in singula etiam vocabula, nedum in confessionis capita diligentissime inquisituros, ut ubi maxima est concordia, sum-

mam esse discordiam imperitis hominibus persuadeant, nedum ut quod charitas Christiana inbet, si quae sunt dissidentia, conciliare studeant, et si quae ambigua, in meliorem partem interpretentur. Nec profecto nobis dissimulandum est (quod non sine summo dolore dicimus) neque tantam esse inter nos per omnia ouologias, quantam optamus ac etiam speramus: neque deesse in tanto numero qui (quod sine cuiusquam Ecclesiae offensione dictum sit) dogmata quaedam sua maximis cum offendiculis defendant. Sed non deest, Dei gratia, quod communibus adversariis ista nobis obiicientibus commode et vere respondeamus. Nam si iubeantur ipsi communem aliquam confessionem proferre, quid tandem aliud proment, quam suas illas innumeras, et ne ipsis quidem notas Nam certe si vel Apostolico illi symbolo, vel quatraditiones. tuor illarum Synodorum fidei expositionibus starent, nulla nobis esset cum illis controversia. Quod si Tridentinum illud suum recens concilium proferent, viderint ipsi quo iure pro communi confessione obtrudant, de quo ne milesimus quidem quisque inter ipsos quicquam unquam cogitavit, aut etiam indicare possit: atque adeo, de quo ne nunc quidem inter ipsos conveniat. Quid plura? si haec illorum confessio est, sit etiam illis communis non tantum Propheticorum et Apostolicorum scriptorum, sed etiam omnium orthodoxorum Patrum, veterumque Synodorum, ipsorumque adeo quorundam scholasticorum, quos vocant, abnegatio. Desinant igitur ipsi nobis multitudinem confessionum obiicere, quum ipsi ne unam quidem habeant: nobis autem omnino sit gloriosum, quanvis inter nos nullo communicato consilio, in tam diversis regionibus, variis quidem linguis, nec verbis iisdem, sed uno tamen Spiritu unam prorsus et eandem Evangelii doctrinam sonare. Anabaptistas enim, Libertinos, Tritheitas et eaeteros eiusmodi, non est quod nobis accenseant, quum nos potius, stertentibus ipsis, illos oppugnemus. Quod si nobis obiiciant infelix illud de Coena Domini dissidium, nihil dicent quod non optimo iure possimus in illos retorquere. Nec enim nobis difficile facrit ostendere, ne inter ipsos quidem transsubstantiatores per omnia in hoc argumento convenire. Ad rem ipsam autem, quod attinet, quisquis hanc controversiam non ex paucorum quorundam scriptis, sed ex re ipsa aestimabit, comperiet, non esse quidem de nihilo, sed eiusmodi tamen, ut quum neque de re neque de usu Sacramenti illius, sed de solo praesentiae modo nunc quaeratur, propterea diversum doctrinae Ecclesiarum nostrarum fundamentum dici nec possit, nec debeat. Itaque etsi nos hac in doctrinae parte, ut in caeteris, plane cum Anglicis, Scoticis, Helveticis et Rheticis Ecclesiis, ipsaque adeo Genevensi idem penitus sentire ac docere non obscure profitemur, absit tamen ut nos propterea a reliquis Ecclesiis, quas ut vere sanctas et Christianas veneramur, atque adeo quarum splendore nos irradiatos fuisse coram Deo et Angelis ipsius cum gratiarum actione agnoscimus ullo modo seiunctos arbitremur. Esset enim hoc certe nobis non minus acerbum, quam si nostra ipsorum corpora, ipsumque adeo Christum membratim laniari ac discerpi videremus ac sentiremus. Speramus autem potius confidimus vicissim fore (Patres plurimum observandi) ut perlecta nostra Confessione omnes porro eodem in nos animo sitis, nedum ut ullis adversariorum calumniis nihil aeque ac vestram a nobis abalienationem captantibus, aures nedum animos praebeatis. Quod super est, emergentes adhuc Galliae Ecclesias, nosque ipsos adeo vestris precibus commendamus, et Patrem illum, Deum pacis ac misericordiarum toto animo precamur, ut Ecclesiae suae misertus, nostram in Iesu Christi Filii sui Evangelio consensionem augeat, et confirmet: regnum suum denique potenter oris sui Spiritu prostrato Satana et mendacibus omnibus, in universo terrarum orbe stabiliat.

# CONFESSIO FIDEI

BDITA ET REGIAE MAIESTATI EXHIBITA COMMUNI CONSENSU OMNIUM PASTORUM, QUI ABDICATIS ROMANAE ECCLESIAE SUPERSTITIONIBUS, PURUM ET SYNCERUM EVANGELIUM DOMINI NOSTRI IESU CHRISTI IN REGNO GALLIARUM ANNUNTIANT.

# Articulus I.

Credimus et agnoscimus unicum Deum, qui sit unica et simplex essentia spiritualis, aeterna, invisibilis, immutabilis, infinita, incomprehensibilis, inenarrchilis, omnipotens, summe sapiens, hona, iusta, et misericors.

# Articulus II.

Hic unicus Deus talem se patefecit hominibus, primum in operum suorum tum creatione, tum conservatione et gubernatione: deinde multo clarius in Verbo suo, quod quidem initio certis quibusdam visis et oraculis Patribus patefecit: deinde vero iis libris perscribi voluit, quos sacram Scripturam vocamus.

#### Articulus III.

Tota haec sacra Scriptura Canonicis veteris et novi foe-

deris libris comprehensa est, quorum hic est Catalogus:

Quinque libri Mosis, nempe Genesis, Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium. Iosue. Iudices. Ruth, Samuelis libri 2. Regum libr. 2. Chronicon sive Paralipomenon libri 2. Esdrae liber unus. Nehemias. Esther. Iob. Psalmi. Proverbia Salomonis. Ecclesiastes. Canticum canticorum. Esaias. Ieremias, cum Lamentationibus. Ezechiel, Daniel. Minores Prophetae 12. nempe:

Oseas, Ioel, Amos, Abdias, Ionas, Micheas, Nahum, Abacue, Sophonias, Aggaeus, Zacharias, Malachias. Sanctum Iesu Christi Evangelium secundum Matthaeum,

Sanctum Iesu Christi Evangelium secundum Matthaeum, secundum Marcum, secundum Lucam, secundum Ioannem. Acta Apostolorum. Epistolae Pauli, nempe ad Romanos una, ad Corinthios duae, ad Galatas una, ad Ephesios una, ad Philippenses una, ad Colossenses una, ad Thessalonicenses duae, ad Timotheum duae, ad Titum una, ad Philemonem una. Epistola ad Hebraeos. Iacobi Epistola. Petri Epistolae duae. Ioannis Epistolae tres. Iudae Epistola una. Ioannis Apocalypsis.

# Articulus IV.

Hos libros agnoscimus esse Canonicos, id est, ut fidei nostrae normam et regulam habemus, idque non tantum ex communi Ecclesiae consensu, sed etiam multo magis ex testimonio et intrinseca Spiritus sancti persuasione: quo suggerente docemur, illos ab aliis libris ecclesiasticis discernere, qui, ut sint utiles, non sunt tamen eiusmodi, ut ex iis constitui possit aliquis fidei articulus.

# Articulus V.

Credimus Verbum his libris comprehensum ab uno Deo esse profectum, quo etiam uno, non autem hominibus, nitatur ipsius authoritas. Cumque haec sit omnis veritatis summa, complectens quicquid ad cultum Dei et salutem nostram requiritor, neque hominibus, neque ipsis etiam Angelis fas esse dicimus, quicquam ei verbo adițeere vel detrahere, vel quicquam prorsus in eo immutare. Ex hoc autem efficitur, neque antiquitatem, neque consuetudines, neque multitudinem, neque humanam sopientiam, neque iudicia, neque edicta vel decreta ulla, neque Concilia, neque visiones, neque miracula, Scripturae illi Divinae opponere licere: sed potius omnia ad eius regulam et praescriptum examinari et exigi oportere. Quamobrem etiam tria illa Symbola, nempe Apostolicum, Nicaenum, et Athanasianum, ideirco approbamus, quod sint illi verbo Dei scripto consentanea.

#### Articulus VI.

Hace sancta Seriptura nos docet, in illa singulari et simplici essentia divina subsistere tres personas, Patrem, Filium, et Spiritum Sanctum. Patrem videlicet primam ordine causam et originem rerum omnium: Filium autem eius Sapientiam et Verbum aeternum: Spiritum sanctum eiusdem virtutem, potentiam et efficaciam; Filium ab aeterno ex Patre genitum; Spiritum sanctum ab aeterno ex Patre et filio procedentem: quae tres personae non sint confusae, sed distinctae, nec tamen separatae, sed coessentiales, coaeternae, et coaequales. Denique in hoc mysterio ap-

probamus, quod vetera illa quatuor Concilia determinarunt: et omnes Sectas a vetustis illis sanctis doctoribus, veluti Athanasio, Hilario, Cyrillo, Ambrosio, et caeteris, ex Dei verbo damnatas, detestamur.

### Articulus VII.

Credimus, Deum, cooperantibus tribus personis, sua virtute, sapientia ac bonitate incomprehensibili, condidisse universa, id est, non tantum coelum et terram, omniaque iis contenta, sed etiam invisibiles spiritus, quorum alii in exitium praecipites ceciderunt, alii in obedientia perstiterunt. Itaque illos quidem dicimus, ut sunt suapte malitia depravati, esse omnis boni, ac proinde totius ecclesiae perpetuos hostes: hos vero mera Dei gratia conservatos, ministros esse illius gloriae, et electorum salutis.

# Articulus VIII.

Credimus Deum omnia non tantum creasse, sed etiam regere et gubernare, ut qui pro sua voluntate disponat et ordinet quicquid in mundo evenit. Negamus tamen illum esse authorem mali, aut eorum, quae perperam fiunt, ullam culpam in ipsum transferri posse, quum ipsius voluntas sit summa et certissimaomnis iustitiae norma. Habet autem ipse admirabiles potius quam explicabiles rationes, ex quibus sic utitur Diabolis omnibus et peccantibus hominibus, tanquam instrumentis, ut quicquid illi male agunt, id ipse sicut iuste ordinavit, sic etiam in bonum convertit. Itaque dum confitemur, nihil prorsus non interveniente ipsius providentia et ordinatione fieri, humiliter adoramus arcana nobis occulta, neque in ea, quae captum nostrum superant, inquirimus. Imo vero usui nostro applicamus, quod Scriptura quietis et tranquillitatis nostrae causa docet: Deum videlicet, cui res omnes subjectae sint, paterna sollicitudine pro nobis excubare, adeo ut ne pilus quidem capitis nostri defluat, absque eius voluntate: Satanam autem et omnes nostros adversarios sic tenere constrictos. nt nisi potestate ipsis facta, ne tantillum quidem nobis incommodare possint.

# Articulus IX.

Credimus hominem creatum purum et integrum, et imagini Dei conformem sua ipsius culpa excidisse a gratia quam acceperat, ac proinde scipsum a Deo omnis iustitiae et bonorum omnium fonte abalienasse, adeo ut ipsius natura sit prorsus corrupta, et spiritu excaecatus, ac corde depravatus, omnem illam integritatem, sine ulla prorsus exceptione, amiserit. Etsi enim nonnullam habet boni et mali discretionem: affirmanus tamen quicquid habet lucis (mox fieri tenebras, cum de quaerendo Deo agitur, adeo ut sua intelligentia et ratione nullo modo possit ad eum accedere: Item, quamvis voluntate sit preditus, qua ad hoc vel illud movetur, tamen quum ea sit penitus sub peccato captiva, nullam prorsus habet ad bonum appetendum libertatem, nisi quam ex gratia et Dei dono acceperit.

# Articulus X.

Credimus totam Adami sobolem hac contagione infectam esse, quam peccatum originale vocamus, vitium videlicet ex propagatione manans, non autem ex imitatione duntaxat, sicut Pelagiani senserunt, quorum omnes errores detestamur. Nec putamus necessarium esse inquirere, quinam possit hoc peccatum ab uno ad alterum propagari. Sufficit enim, quae Deus Adamo largitus erat, non ipsi soli, sed etiam toti ipsius posteritati fuisse data: ac proinde nos in ipsius persona omnibus illis bonis spoliatos, in omnem hanc miseriam et maledictionem incidisse.

### Articulus XI.

Credimus hoc vitium esse vere peccatum, quod omnes et singulos homines, ne parvulis quidem exceptis adhuc in utero matrum delitescentibus, aeternae mortis reos coram Deo peragat. Affirmamus quoque hoc vitium, etiam post baptismum, esse vere peccatum, quod ad culpam attinet, quanvis qui filii Dei sunt, minime idcirco condemnentur, quoniam videlicet Deus pro gratuita sua bonitate et misericordia, illud ipsis non imputat. Dicimus praeterea, hanc perversitatem semper edere fructus aliquos malitiae et rebellionis, adeo ut etiam qui sanctitate excellunt, quanvis ei resistant, multis tamen infirmitatibus et delictis sint contaminati quandiu in hoc mundo versantur.

#### Articulus XII.

Credimus ex hac corruptione et damnatione universali, in qua omnes homines natura sunt submersi, Deum alios quidem eripere, quos videlicet aeterno et immutabili suo consilio sola sua honitate et misericordia, nulloque operum ipsorum respectu in Iesu Christo elegit: alios vero in ea corruptione et damnatione relinquere, in quibus nimirum iuste suo tempore damnandis iustitiam suam demonstret, sicut in aliis divitias misericordiae suae declarat. Nec enim alii aliis sunt meliores, donec illos Deus discernat ex immutabili illo consilio, quod ante seculorum creationem in Iesu Christo determinavit: neque posset quisquam sua vi sibi ad bonum illud aditum patefacere, quum ex natura nostra ne unum quidem rectum motum, vel affectum seu cogitationem habere possimus, donec nos Deus gratis praeveniat, et ad rectitudinem formet.

# Articulus XIII.

Credimus quicquid ad solutem nostram requiritur, nobis in uno demum illo Iesu Christo offerri et communicari, ut qui, quum nobis servandis sit datus, simul etiam sit nobis factus sapientia, iustitia, sanctificatio, et redemptio, adeo ut quicunque ab eo declinat, misericordiae patris, id est unico refugio nostro renunciet.

### Articulus XIV.

Credimus Iesum Christum, sapientiam, et filium aeternum patris, naturam nostram assumpsisse, ita ut una sit persona Deus et Homo; homo, inquam, et corpore et anima passibilis, nobisque per omeia, excepto peccato, similis, utpote cujus caro sit vere semen Abrahae et Davidis, quanvis arcana et incomprehensibili Spiritus sancti virtute fuerit suo tempore in utero beatae illius Virginis concepta. Ac proinde omnes illas haereses quihus olim turbatae sunt ecclesiae, ut illi veritati contrarias detestamur, ac nominatim quidem diabolicas Serveti imaginationes, Domino nostro Iesu Christo imaginariam deitatem tribuentis: ut quem videlicet dicat ideam et exemplar fuisse rerum omnium, et Filium Dei personatum sive figurativum appellat: denique corpus ei fabricantis ex tribus increatis elementis compactum, ac proinde utranque naturam miscentis ac destruentis.

# Articulus XV.

Credimus in una eademque persona, quae est Iesus Christus, vere et inseparabiliter duas illas naturas sic esse coniunctas, ut etiam sint unitae: manente tamen unaquaque illarum naturarum in sua distincta proprietate, ita ut quemadmodum in ista coniunctione, divina verbi natura proprietates suas retinens, mansit increata, infinita, et omnia replens: sic etiam natura humana manserit mansuraque sit in aeternum, finita, suam illam naturalem formam, dimensionem, atque adeo proprietatem habens, cui nimirum veritatem humanae naturae non ademerit resurrectio, et glorificatio, sive assumptio ad dexteram patris. Itaque sic Christum consideramus in sua deitate, ut ipsum sua Humanitate non spoliemus.

#### Articulus XVI.

Credimus Doum immensam suam in nos caritatem ac bonitatem in eo demonstrasse, quod filium miserit, qui moreretur et resurgeret, et iustitiam omnem impleret, ut nobis coelestem vitam acquireret.

#### Articulus XVII.

Credimus eo unico sacrificio, quod Iesus Christus in cruce obtulit, nos esse Deo reconciliatos, ut pro instis reputemur coram ipso, quoniam non possumus ipsi esse grati, neque adoptionis nostrae fructu potiri, nisi quatenus peccata nobis ignoscit. Itaque testamur, Iesum Christum esse integram et perfectam no-

stram ablationem, in cuius morte plenam satisfactionem nancisci mur, qua liberemur ab omnibus peccatis quorum rei sumus, et a quibus absolvi alio remedio non possumus.

# Articulus XVIII.

Credimus totam nostram iustitiam positam esse în peccatorum nostrorum remissione, quae sit etiam, ut testatur David, unica nostra felicitas. Itaque ceteras omnes rationes quibus
homines existimant se coram Deo posse iustificari, plane repudiamus: omnique virtutum et meritorum opinione abiecta, in sola Iesu
Christi obedientia prorsus acquiescimus, quae quidem nobis imputatur, tum ut tegantur omnia nostra peccata, tum etiam ut gratiam coram Deo nanciscamur. Denique credimus non posse nos,
si vel tantillum ab hoc fundamento declinemus, reperire ubi conquiescamus, sed potius inquietos semper fore, quoniam pacem cum
Deo habere non possumus, donec certo nobis sit persuasum, nos
in Iesu Christo diligi, quoniam in nobis ipsis omni odio digni sumus.

# Articulus XIX.

Credimus nos hac una ratione libertatem obtinere Dei invocandi, certa cum fiducia futurum, ut sese nobis patrem demonstret. Nec enim ullus nobis ad patrem aditus nisi hoc Mediatore patet.

# Articulus XX.

Credimus nos sola fide fieri huius iustitiae participes, sieut scriptum est ipsum passum esse acquirendae nobis saluti, ut quicunque crediderit in eum non pereat. Hoc autem ideo fit quod promissiones vitae, nobis in ipso oblatae, tune úsui nostro applicantur, et nobis redduntur efficaces quum eas amplectimur, nihil ambigentes nobis obventura de quibus ore Dei certiores simus. Itaque iustitia, quam fide obtisemus, pendet a gratuitis promissionibus, quibus nos a se diligi Deus declarat et testificatur.

#### Articulus XXI.

Credimus nos arcana sancti Spiritus gratia donari fidei lumine, quae sit gratuitum Dei donum, et iis unis proprium, quibus Deo libuit illud tribuere, ut non habeant fideies, de quo in seipsis glorientur, cum potius duplo sint obligatiores quod eeteris praeferantur. Sed et illud credimus, fidem electis dari, non ut semel tantum in rectam viam introducantur, quin potius, ut in ea ad extremum usque pergant, quia sicut a Deo initium est, ita etiam est complementum.

#### Articulus XXII.

Gredimus nos qui natura servi sumus peccati, hac esdem fide intercedente in novam vitam regenerari. Recipimus autom

per fidem hanc sanete vivendi gratiam, dum promissionem illam evangelicam amplectimur, quod daturus sit nobis Dominus Spiritum sanctum. Tantum abest igitur, ut bene et sancte vivendi studium fides extinguat, ut etiam illud cieat, et inflammet in nobis, unde bona opera necessario consequentur. Ceterum quanvis Deus, ut nos plene servet, regeneret nos, et ad sanctam vitam formet: tamen profitemur, bona opera, quae duce ipsius Spiritu edimus, non respici a Deo, ut per ea iustificemur, aut filii Dei censeri mereamur, quoniam perpetua dubitatione, et trepidatione, fluctuaremus, nisi satisfactione illa niteremur, per quam nos omni noxae Iesus Christus exemit.

# Articulus XXIII.

Credimus omnes Legis figuras adventu Iesu Christi sublatas esse, quanvis earum veritas et substantia nobis in eo constet in quo sunt omnes impletae. Legis tamen doctrina, et Prophetis nobis utendum est, tum ad vitam nostram formandam, tum ut eo magis in promissionibus Evangelicis confirmemur.

### Articulus XXIV.

Credimus, quoniam Iesus Christus datus est nobis voicus advocatus, qui etiam praecipit ut ad patrem suo nomine confidenter accedamus, neque nobis licet alia forma preces concipere, nisi ea quam nobis Deus verbo suo dictavit: quicquid homines de mortuorum sanctorum intercessione commenti sunt, nihil aliud esse quam fraudem et fallacias Satanae, ut homines a recta precandi forma abduceret. Repudiamus etiam, quaecunque alia media excogitarunt homines, ut sese irae divinae eximant, utpote quae sacrificio et morti lesu Christi tantumdem derogent, quantam illis tribuitur. Denique Purgatorium arbitramur figmentum esse ex eadem officina profectum: unde etiam manarunt vota monastica, peregrinationes, interdicta matrimonii, et usus ciborum. ceremonialis certorum dierum observatio, confessio auricularis, indulgentiae, ceteraeque res omnes eiusmodi, quibus opinantur quidam se gratiam et salutem mereri. Ea vero omnia non tantum reiicimus, propter falsam meriti opinionem ipsis adiunctam, sed etiam quoniam sunt humana commenta et iugum ex hominum authoritate conscientiis impositum.

### Articulus XXV.

Credimus quoniam non nisi per evangelium fimus Christi compotes, oportere sacram et inviolabilem εὐταζίαν eius authoritate in ecclesia sancitam conservari: ac proinde requiri in ecclesia Pastores, quibus onus docendi verbi et administrandorum sacramentorum incumbat, quos etiam honore prosequi et reverenter audiroporteat siquidem legitime vocati officio suo fungantur: minime id quidem, quasi Deus eiusmodi adminiculis et subsidiis inferioribus

egeat, sed idcirco potius, quoniam ita illi videtur nos hoc veluti fraeno adhibito regere. Itaque Fanaticos' illos omnes detestamur, qui quantum in se est, sacrum ministerium sive praedicationem verbi et administrationem sacramentorum, abolita cupiunt.

### Articulus XXVI.

Credimus igitur nemini licere, sese coetibus subducere, et in seipso acquiescere, sed potius omnibus simul tuendam et conservandam esse Ecclesiae unitatem, sese communi institutioni et iugo Christi subiiciendo, ubicunque Deus veram illam disciplinam ecclesiasticam constituerit, etiamsi Magistratum edicta reclament, a quo ordine quicunque seipsos seiungunt, ordinationi Dei resistuat.

# Articulus XXVII.

Credimus summo studio et prudentia discernendam esse veram Ecclesiam, cuius nomine nimium multi abutuntur. Itaque affirmamus ex Dei verbo, Ecclesiam esse fidelium coetum, qui in verbo Dei sequendo, et pura religione colenda consentiunt, in qua etiam quotidie proficiunt, crescentes et confirmantes se mutuo in Dei timore, ut qui quotidiano progressu et profectu indigeant, quos etiam, quantuncunque promoveant, oporteat tamen assidue ad remissionem peccatorum confugere. Minime tamen inficiamur, quin fidelibus hypocritae et reprobi multi sunt permixti, sed quorum malitia ecclesiae nomen delere non possit.

#### Articulus XXVIII.

Itaque dum hoc ita esse credimus, simul etiam palam affirmamus ubi verbum Dei non recipitur, nec ulla est professio obcdientiae quae illi debetur, nec ullus sacramentorum usus, ibi proprie loquendo, non posse nos iudicare ullam esse Ecclesiam. Papisticos igitur conventus damnamus, quod pura Dei veritas ab illis exulet in quibus etiam sacramenta fidei corrupta sunt, adulterata, falsificata, vel penitus etiam abolita, in quibus denique omnes superstitiones et idolomaniae vigent. Ac proinde arbitramur, omnes eos, qui sese eiusmodi actionibus adiungunt, et iis communicant, a Christi corpore seipsos separare. Quia tamen in Papatu exigua quaedam Ecclesiae vestigia, ac praesertim Baptismi substantia remansit, cuius etiam efficacia ab eo non dependet a quo administratur, fatemur illic baptizatos, secundo haptismo non egere, quanvis propter admixtas corruptiones nemo baptizandos illic infantes offerre possit, quin seipsum polluat.

# Articulus XXIX.

Credimas veram Ecclesiam gubernari debere ea politia sive disciplina, quam Dominus noster Iesus Christus sancivit, ita videlicet ut in ea sint pasteres, presbyteri, sive seniores, et diaconi,

ut doctrinae puritas retineatur, vitia cohibeantur, pauperibus et reliquis calamitosis, prout opus est, consulatur, et sacri coetus aedificandis tum parvis tum magnis habeantur.

### Articulus XXX.

Credimus omnes veros Pastores, ubicunque locorum collocati fuerint, eadem et aequali inter se potestate esse praeditos sub unico illo capite, summoque et solo universali Episcopo Iesu Christo: ac proinde nulli Ecclesiae licere sibi in aliam imperium aut dominationem vendicare.

# Articulus XXXI.

Credimus nulli fas esse suapte auctoritate invadere ecclesiae gubernacula, sed legitima electione quoad eius fieri potest, et quandiu Dominus eius rei potestatem facit, praeeunte, adscisci unumquemque oportere. Addimus autem nominatim illam exceptionem, quoniam interdum, ut nostris etiam temporibus, interrupto Ecclesiae statu necesse fuit nonnullos extra ordinem divinitus excitari, qui Ecclesiae collapsae ruinas instaurarent. Utcunque sit, tamen credimus, semper sequendam esse hanc normam ut omnes pastores et presbyteri suae vocationis testimonium habeant.

# Articulus XXXII.

Credimus expedire, ut qui electi sunt, ecclesiae alicuius praefecti, inter se dispiciant, qua ratione totum corpus commode regi possit. Ita tamen, ut ab eo, quod Dominus noster Iesus Christus instituit, nusquam deflectant. Hoc autem non impedit, quominus quaedam singulis locis peculiaria sint instituta, prout commodum visum fuerit.

# Articulus XXXIII.

Excludimus autem humana omnia commenta, et leges omnes, quae, cultus Dei praetextu, astringendis conscientiis invehuntur, et eas tantum admittimus, quae fovendae concordiae, et unicuique in obedientia debita retinendo subserviunt, qua in re sequendum nobis putamus, quod Deminus noster Iesus Christus de Excommunicatione statuit, quam quidem approbamus, et una cum suis appendicibus necessariam esse arbitramur.

#### Articulus XXXIV.

Credimus adiuncta esse verbo Sacramenta, amplioris confirmationis causa, gratiae Dei nimirum pignora et tesseras, quibus infirmae et rudi fidei nostrae sabveniatur. Fatemur enim, talia esse signa haec exteriora, ut Deus per illa, sancti sui Spiritus virtute, operetur, ne quicquam ibi frustra nobis significetur. Arbitramur tamen omnem illorum substantiam et veritatem esse in Christo Iesu, a quo si separentur, nihil sint quaminanes umbrae et fumi.

### Articulus XXXV.

Agnoscimus duo tantum Sacramenta toti Ecclesiae communia, quorum prius est Baptismus, nobis testificandae nostrae adoptioni datus, quoniam in eo inserimur Christi corpori, ut eius sanguine abluti, simul etiam ipsius spiritu ad vitae sanctimoniam renovemur. Illud etiam dicimus, quanvis non nisi semel baptizemur, fructum tamen Baptismi ad totius nostrae vitae cursum pertinere, ut certo stabilique sigillo in nobis obsignetur baec promissio, Christum semper nobis fore sanctificationem et iustificationem. Praeterea quanvis Baptismus sit fidei et resipiscentiae sacramentum, tamen quum una cum parentibus posteritatem etiam illorum in Ecclesia Deus recenseat, affirmamus infantes sanctis parentibus natos, esse ex Christi authoritate baptizandos.

# Articulus XXXVI.

Affirmamus sanctam Coenam Domini, alterum videlicet Sacramentum, esse nobis testimonium nostrae cum Domino nostro Iesa Christo unitionis, quoniam non est duntaxat mortuus semel et excitatus a mortuis pro nobis, sed etiam vere nos pascit et nutrit carne sua et sanguine, ut unum cum ipso facti vitam cum ipso communem habeamus. Quanvis enim nunc sit in caelis, ibidem etiam mansurus, donec veniat mundum iudicaturus: credimus tamen enm arcana et incomprehensibili spiritus sui virtute per fidem apprehensa, nos nutrire et vivificare sui corporis et sanguinis substantia. Dicimus autem hoc spiritualiter fieri, non ut efficaciae et veritatis loco, imaginationem aut cogitationem supponamus, sed potius, quoniam hoc mysterium nostrae cum Christo coalitionis tam sublime est, ut omnes nostros sensus totumque adeo ordinem naturae superet: denique quoniam eum sit Divinum ac caeleste, son misi fide percipi et apprehendi potest.

# Articulus XXXVII.

Credimus, sicut antea dictum est, tam in Cocaa quam in Baptismo, Deum nobis reipsa, id est, vere et efficaciter denare quicquid ibi sacramentaliter figurat, ac proinde cum signis coniungimus veram possessionem ac fruitionem eius rei, quae ita nobis offertur. Itaque affirmamus eos qui ad sacram mensam Domini puram fidem tanquam vas quoddam afferunt, vere recipere quod ibi signa testificantur, nempe corpus et sanguinem Iesu Christi, non miaus esse cibum ac potum animae, quam panis et vinum sunt corporis cibus.

# Articulus XXXVIII.

Dicimus itaque elementum aquae, quantumvis caducum, nobio nihilominus vere testificari interiorem animi nostri ablutionem in sanguine Iesu Christi per sancti Spiritus officaciam. Itemque panem illum, et vinum illud, quod nobis in Coena datur, vere nobis fieri spirituale alimentum, quatenus videlicet velut oculis nostris spectandum praebent carnem Christi nostrum cibum esse, et einsdem sanguinem nobis esse potum. Itaque fanaticos illos omnes reiicimus, qui haec signa et symbola repudiant, cum Christus Dominus noster pronunciavit: Hoe est corpus meum, et Hoc poculum est sanguis meus.

#### Articulus XXXIX.

Credimus Deum velle mundum legibus et Politia gubernari, ut aliqua sint fraena, quibus immoderatae mundi cupiditates coerceantur: ideoque constituisse Regna, Respublicas, et reliquas principatuum species, sive haereditario iure obveniant, sive minus: neque id duntaxat, sed etiam quicquid spectat ad statum Iustitiae, quam vocant, cuius author agnosci postulat. Ideo etiam gladium in Magistratuum manus tradidit, reprimendis nimirum delictis, non modo contra secundam Tabulam, sed etiam eontra primam commissis. Oportet igitur propter illum huius ordinis authorem non tantum pati, ut ii dominentur, quos ille nobis praefecit, sed etiam honore et omni reverentia eos prosequi, tanquam eius legatos ae ministros, ad legitimum et sanctum munus obeundum ab ipso designatos.

## Articulus XL.

Affirmamus ergo parendum esse legibus et statutis, solvenda tributa, et reliqua onera perferenda, subiectionis denique iugum voluntarie tolerandum, etiam si infideles fuerint Magistratus, dummodo Dei summum imperium integrum et illibatum maneat. Itaque detestamur omnes eos, qui dominationes repudiant, communitatem et confusionem bonorum invehunt, omnes denique iuris rationem evertere moliuntur.

Finis.

## 11.

# SCOTICANA CONFESSIO FIDEI, ORDINES REGNI SCOTIAE,

OMNESQUE IN ILLO REGNO PROFITENTES IESUM CHRISTUM, SANCTUMQUE EIUS EVANGELIUM NATIVIS SUIS POPULARIBUS, ALIISQUE REGNIS ET NATIONIBUS UNA CUM IPSIS EUNDEM CHRISTUM IESUM PROFITENTIBUS, GRATIAM, MISERICORDIAM

#### ET

PACEM A DEO PATRE DOMINI NOSTRI IESU CHRISTI CUM SPIRITU RECTI IUDICII ET SALUTIS,

COMPRECANTUR.

#### [PRARFATIO.]

Diu sitivimus (Charissimi fratres) mundo patefacere summan illius doctrinae quam profitemur, et pro qua infamiam et periculum sustinuimus: Sed tanta fuit Satanae, contra nos et aeternam lesu Christi nuper inter nos natam veritatem, rabies, quod in hunc usque diem non fuerit data nobis commoditas exponendi mentem nostram, sicul lubentissime voluissemus. Nam quomodo hactenus, iactati fuerimus, magnam Europae partem non latere Verum, quum ex infinita Dei nostri bonitate (qui arbitramur. nunquam sinit afflictos suos penitus confundi) supra spem, aliquam libertatem et quietem obtinuimus, noluimus non in lucem edere brevem hanc et planam Confessionem illius doctrinae, quae nobis proponitur, quamque nos credimus et profitemur: partim ul satisfiat fratribus, quorum corda procul dubio graviter fuerunt el adhuc sunt vulnerata, acerbis et malitiosis calumniis eorum, qui adhuc bene loqui non didicerunt: partim ut obturemus talium impudentium blasphematorum ora, qui temere et audacter illud damnant, quod nunquam vel audiverunt, nedum intellexerunt. Non quod putemus, virulentam eiusmodi hominum malitiam, hac nostra simplici Confessione posse curari, quum sciamus dulcem Evangelii odorem esse et futurum mortiferum filiis perditionis,

sed praecipue infirmorum fratrum rationem habemus, quibus eupimus intima animi nostri sensa communicare, ne diversitate rumorum quos Satan contra nos dispersit, ut sanctissimum nostrum propositum disturbet et eversat: protestantes, quod si quis in hac nostra Confessione articulum, vel sententiam repugnantem sancto Dei verbo notaverit, nosque illius scripto admonuerit, promittimus Dei gratia ex Dei ore, id est, ex sacris scripturis, nos illi satisfacturos, aut correcturos, si quis quid erroris inesse probaverit. Deum enim in conscientiis nostris testem advocamus, nos ex animo omnes sectas, haereses, omnesque falsae doctrinae doctores detestari: omnique cum animi submissione et reverentia puritatem Evangelii Christi, quod est unicum animarum nostrarum alimentum nos amplecti: ideoque tanti apud nos pretii, quod decrevimus extrema quaeque mundana pericula potius subire, quam ut nos eo fraudari patiamur. Hoc enim certissime persuasum habemus, quod quicunque Christum negaverit, illiusque coram hominibus puduerit, illum etiam Christus coram coelesti Patre et eius Angelis est negaturus. Ideoque Omnipotentis eiusdem Domini lesu Christi auxilio freti, firmiter proponimus ad finem usque in huius nostrae fidei Confessione ad finem persistere, sicut in sequentibus articulis continetur.

## SCOTICANA CONFESSIO FIDEI.

#### 1. DE DEO.

Confitemur et agnoscimus unum solum Deum, cui soli nos adhaerere oportet: cui soli nos servire oportet: quem solum colere debemus, et in quo solum fiduciam nostram oportet collocare, qui est aeternus, infinitus, immensus, incomprehensibilis, omnipotens, invisibilis, unus essentia, et tamen in tres personas distinctus, Patrem, Filium, et Spiritum Sanctum. Per quem, confitemur, omnia in coelo et in terra, tam visibilia quam invisibilia, creata, in suo esse retineri, ipsiusque inscrutabili providentia regi et guberhari, in talem finem, qualem aeterna ipsius sapientia, bonitas et iustitia, in manifestationem gloriae suae ipsis destinavit, Deuter. '6, 4. Ies. 44, 6. Deuter. 4, 35. Matth. 28, 19. Genes. 11. et 26. Proverb. 16, 4.

#### 2. DE CREATIONE HOMINIS.

Confitemur et agnoscimus hunc Dominum Deum nostrum, creasse hominem, videlicet primum nostrum parentem Adamum in imaginem et similitudinem suam, Gen. 1, 27. Cui sapientiam, domi-

nium, institiam, liberum arbitrium, et claram sui ipsius notitiam dedit: adeo ut in tota hominis natura nulla potuerit notari imperfectio. Ab ista perfectione et honore vir et mulier defecerunt, Gen. 3, 6.; mulier decepta a serpente, et vir aurem voci mulieris praebens, uterque conspirans contra supremam Dei maiestatem, qui disertis verbis mortem antea est interminatus, si praesumerent de arbore illa vetita edere.

## 3. DE ORIGINALI PECCATO.

Qua transgressione, quae vulgo dicitur originale peccatum, prorsus deformata est illa Dei in homine imago, ipseque et eius posteri natura facti sunt inimici Dei, mancipia Satanae, et servi peccati, adeo ut mors aeterna habuerit et habitura est potentiam et dominium in omnes, qui non fuerunt, non sunt, nec futuri sunt coelitus regeniti: quae regeneratio efficitur virtute Spiritus sancti, operantis in cordibus electorum Dei, certam fidem in Dei promissionem, eius verbo nobis revelatam: qua fide, Iesum Christum cum gratuitis eius donis et beneficiis in ipso promissis, apprehendimus, Eph. 2, 1.2.3. Rom. 5, 6.8. Ioh. 3, 5.6. item 15.

## 4. DE REVELATIONE PROMISSIONIS.

Hoc enim constanter eredimus Deum, post tremendam, et horrendam hominis desectionem ab eius obedientia, Adamum quaesivisse, ad se vocasse, ipsius peccatum reprehendisse, eiusdem eum convicisse, et tandem gratuitam et iucundissimam promisionem illi secisse, scilicet quod semen mulieris caput serpentis contereret, id est opera Diaboli destrueret, quae promissio, sicut saepius repetita fuit, et temporis successu clarior sacta, sie sideles omnes, ab Adamb ad Noachum, constanter et cum gaudio eam sunt amplexi, Gen. 3, 15. ibid. 12, 3. Ies. 7, 14. Similiter etiam a Noacho ad Abrahamum, ab Abrahamo ad Davidem, et sie deinceps, ad incarnationem Iesu Christi, omnes (scilicet patres sideles sub lege) iucundissimos illos Christi dies viderunt et gavisi sunt.

## 5. CONSERVATIO, INCREMENTUM ET PRAESERVATIO ECCLESIAE.

Constantissime credimus Deum praeservasse, docuisse, multiplicasse, honorasse, decorasse, atque a morte ad vitam omnibus aetatibus Ecclesiam suam ab Adamo usque ad adventum Christi in carnem, vocasse. Abrahamum enim e patria sua evocavit, illum instituit, Semen eius multiplicavit, atque mirabiliter conservavit, et magis myrifice e servitute et tyrannide Pharaonis liberavit, illis leges, statuta et ceremonias suas dedit, terramque Canaan dedit possidendam. Post Iudices et Saulem, illis dedit Davidem Regem: cui promisit fore ut ex fructu lumborum eius unus perpetuo ipsius solio insideret. Ad eundem hunc populum, continuo temporis successu, misit Prophetas, qui eum ad rectam Dei sui viam reducerent, a qua idololatria saepius deflexerunt. Et quanquam, propter pertinacem iustitiae contemptum, quasi coactus fuit, illos in hostium potestatem tradere, sicut antea per os Moysis est interminatus, adeo ut sancta civitas fuerit funditus eversa, templum igne combustum, totaque terra desolata annos 70. tamen gratuita misericordia ipsos Hierosolymam reduxit, ubi civitas et templum sunt restaurata, et illi contra omnes Satanae tentationes et insultus, usque in adventum Messiae, iuxta promissionem, manserunt. 2 Reg. c. 24. et 25. Deuter. 28. Agg. 1. 2. Zach. 5, 1. 2.

#### 6. DE CHRISTI INCARNATIONE.

Cum plenitudo temporis advenit, Deus Filium suum, aeternam suam prudentiam, substantiam gloriae suae, in mundum misit, qui naturam humanam ex substantia foeminae assumpsit, nempe ex virgine, idque per operationem Spiritus sancti. Sicque natum est iustum illud Davidis semen, Angelus magni consilii Dei, ipse Messias promissus, quem nos agnoscimus et confitemur Emmanuelem, verum Deum et verum hominem, duabus naturis unitis et coniunctis, in unam personam. Qua confessione nostra damnamus damnabiles et pestileutes haereses Arrij, Marcionis, Eutichetis, Nestorii, et aliorum, qui vel negarunt aeternam illius deitatem, aut veritatem humanae naturae, vel qui eas confuderunt aut diviserunt. Gal. 4, 4. Luc. 2, 6.

## 7. CUR OPORTUERIT MEDIATOREM ESSE VERUM DEUM ET VERUM HOMINEM.

Agnoscimus et confitemer, hanc maxime admirandam coniunctionem inter deitatem et humanitatem in lesu Christo, ab acterno et immutabili Dei decreto processisse, unde etiam nostra salus oritur et dependet.

#### 8. ELECTIO.

Nam idem actornus Deus et Pater, qui ex mera gratia elegit nos in Iesu Christo filio suo, ante iacta mundi fundamenta, ipsum, ut nostrum esset caput, noster frater, noster pastor, et magnus animarum nostrarum Episcopus destinavit. Verum quia inimicitia inter Dei iustitiam et nostra peccata erat eiusmodi, ut nulla caro ex se, ant quiverit, aut potuerit ad Deum pervenisse, opus fuit filium Dei ad nos descendere, et sibi corpus ex nostro corpore assumere, carnem ex nostra carae, os ex ossibus nostris,

ut sic esset perfectus inter Deum et homines mediator: omnibus quotquot in Deum credunt, dans potestatem, ut fiant Dei filii, ut ipse testatur: Ego ascendo ad meum patrem et vestrum Deum. Per quam sanctissimam fraternitatem, quicquid in Adamo amisimus, rursus nobis restituitur: et bac de causa non veremur Deum patrem nostrum vocare, non tam quia nos creavit, (quod commune habemus cum ipsis reprobis) quam quia dedit nobis in fratrem filium suum unigenitum, nobisque gratiam dedit, ut illum pro nostro mediatore agnoscamus et amplectamur, ut ante dictum est. Oportuit porro Messiam, et redemptorem, verum Deum et verum hominem esse, quia poenas nostris transgressionibus debitas erat laturus, seque ipsum stiturus, quasi in nostra persona coram iudicio Patris pro nostra transgressione et inobedientia pati, morte, mortis authorem superare. Verum quia sola Deitas mortem pati nequivit, neque etiam sola humanitas eandem superare, utramque in unam personam coniunxit, ut unius imbecillitas pateretur, et morti (quam nos meriti sumus) subiiceretur, et infinita atque invincibilis potentia alterius, scilicet Deitatis, triumpharet: et vitam, libertatem et perpetuam victoriam nobis procuraret, atque sic confitemur, maximeque indubitanter credimus. Eph. 1, 4. Hebr. 2, 11. 12. 1 Petr. 2, 25. Ioh. 1, 12. ibid. 20, 17. Ies. 63, 5.

## 9. CHRISTI MORS, PASSIO ET SEPULTURA.

Quod Dominus noster Iesus Christus obtulit se voluntarium Sacrificium Patri pro nobis, quod passus sit contradictionem peccatorum, quod vulneratus et plagis affectus pro nostris transgressionibus fuit, quod cum esset purus et innocens agaus Dei, damnatus sit in praesentia iudicis terreni, ut nos coram tribunali Dei nostri, quod ipse non tantum crudelem crucis mortem sit passus (quae Dei sententia fuit maledicta) sed etiam quod ad tempus iram patris, quam peccatores meriti suno, subivit. Verum nihilominus profitemur, quod permansit unice dilectus et benedictus Patris filius in medio angoris sui, et tormento, et quod animo et corpore passus est, ut pro populi peccatis plene satisfaceret, atque nunc nullum aliud sacrificium pro peccatis superesse affirmamus et profitemur. Quod si qui aliud asserant, illos in Christi mortem, aeternam purgationem et satisfactionem per eandem nobis procuratam blasphemos esse, non dubitamus profiteri. Isa. 53, 10. 12. Hebr. 7, 27. ibid. 9, 26. Hebr. 12, 3. Isa. 53, 3. 4. 5. Deuter. 21, 23. Gal. 3, 13. Hebr. 10, 1. 2. Item 9, 28.

## 10. RESURRECTIO.

Sine omni dubio credimus, quum impossibile esset, ut dolores mortis authorem vitae, captivum tenerent, quod Dominus noster Iesus Christus crucifixus, mortuus et sepultus, qui descendit ad inferos, pro nostra iustificatione resurrexit, et destrueus eum, qui erat peccati author, vitam nobis, qui morti eiusque servituti subiiciebamur, reduxit. Scimus hanc eius resurrectionem confirmatam fuisse testimoniis ipsiusmet inimicorum, resurrectione mortuorum, quorum sepulchra aperta fuerunt, illique resurrexerunt, et multis intra civitatem Hierosolymitanam apparuerunt, id etiam testimoniis Angelorum, sensibus atque indicio Apostolorum, et aliorum qui cum igso conversati sunt, quique cum ipso post resurrectionem ederunt et biberunt, est confirmatum. Act. 2, 24. Rom. 6, 4. Matth. 28. Ioh. 20. et 21.

#### 11. ASCENSIO.

Nequaquam dubitamus, quin ad ipsum corpus quod natum fuit ex Virgine, crucifixum, mortuum et sepultum, quod illud resurrexit et ascendit in coelos, ut omnia adimpleret: ubi nostro nomine, et ad nostram consolationem, omnem potestatem in coelo et in terra accepit, ubi ad dextram patris sui sedet, coronatus in regno suo, advocatus et solus mediator pro nobis: quam gloriam, honorem et praerogativam ipse solus inter fratres possidebit, donee omnes ipsius inimici fiant scabellum pedum ipsius. Act. 1,9. Matth. 28, 18. 1 Ioh. 2, 1. item 2, 5. Psalm. 110, 1.

Sicut etiam sine dubio credimus, ultimum iudicium futurum, ad cuius executionem, certo confidimus, eundem Dominum Iesum visibiliter rediturum, sicut visus est ascendere, et quod tunc tempus recreationis et restitutionis rerum omnium veniet, firmiter credimus: adeo ut qui ab initio vim passi sunt et iniuriam propter institiam, beatam illam immortalitatem ab initio promissam possidebunt. Apoc. 20, 11. 12. etc. Ies. 66, 18. 19. etc. Sed e\*contra, refractarii, inobedientes, crudeles, oppressores, homines impuri, idololatrae, et omnis generis infideles, in carcerem exteriorum tenebrarum, ubi ipsorum vermis non morietur, nec ignis extinguetur, coniicientur. Cuius diei iudiciique in ipso exequendi recordatio, non tantum est nobis fraenum ad cohibendum carnales appetitus, sed etiam tanta tamque incomparabilis consolatio, quod nec minae potentissimorum huius mundi principum, nec metus mortis temporalis, et praesentis periculi, poterit nos adigere, ut renunciemus, aut abnegemus beatam illam societatem, quam nos membra habemus cum capite, et unico nostro mediatore Iesu Christo: quem esse Messiam promissum, unicum Ecclesiae caput, iustum nostrum legis latorem, unicum nostrum summum Sacerdotem, advocatum et mediatorem, confitemur et profitemur. In quos honores et munera si homo vel angelus sese ingerere praesumant, illos ut contumeliosos et blasphemos in nostrum Servatorem et supremum gubernatorem, Iesum Christum penitus detestamur, et ab illis abhorremus. Col., 1, 18. Iac. 4, 12. Hebr. c. 9. et 10.

#### 12. FIDES IN SPIRITUM SANCTUM.

Fides haec eiusque certitudo, ex carne et sanguine, id est ex naturali quae in nobis est facultate, non procedit, sed est inspiratio Spiritus sancti, quem confitemur, eum aequalem Patri et Filio, qui nos sanctificat et ducit operatione sua, in omni veritate, sine quo Dei inimici, et ignari Filii eius Iesu Christi, in acternum maneremus. Matth. 16, 17. Ioh. 14, 15. 19. Natura enim ita sumus mortui, coeci et perversi, ut nec sentiamus cum pungimur, videamus lucem, cum splendet, nec Dei voluntati, cum nobis revelatur, quimus assentiri, nisi spiritus Domini nostri. quod mortuum est, vivificet, auferat tenebras mentium nostrarum, et rebellionem cordium, in obsequium benedictae voluntatis ipsius flectat. Itaque sicut confitemur Deum Patrem cum non essemus nos creasse, et Filium eius Dominum nostrum Iesum Christum. cum eius inimici essemus, nos redemisse: ita etiam confitemur, Spiritum sanctum, sine omni meriti nostri respectu, (sive sit ante, sive post regenerationem) nos sanctificasse et regenerasse. Et ut hoc unum adhuc planius dicamus, sieut nos omni gloria et honore creationis et redemptionis nostrae spoliamus, sic eliam et regenerationis et sanctificationis: nam ex nobis ne cogitare quidquam boni sufficimus, sed qui incepit opus in nobis, is solus est, qui ad laudem et gloriam, immeritae suae gratiae, id ipsum in nobis continuat. Rom. 5, 10., 2 Cor. 3, 5.

#### 13. CAUSA BONORUM OPERUM.

Itaque confitemur, causam bonorum operum esse non nostrum liberum arbitrium, sed Domini nostri Iesu spiritum, Ioh. 3, 6., qui per veram fidem habitans in nostris cordibus talia bona opera producit, qualia Deus praeparavit, ut in illis ambularemus. Eph. 2, 10. Hoc enim audentissime affirmamus, blasphemum esse dicere, Christum in talium cordibus habitare, in quibus nullus prorsus est sanctificationis spiritus. Ideoque non veremur affirmare, homicidas, oppressores, erudeles, persecutores, adulteres, fornicatores, impuros homites, idololatras, ebriosos, fures, et alies iniquitatis operarios, nec veram fidem, nec ullam Spiritus sancti portionem babere, quandiu in tali iniquitate pertinaciter perseveraverint. Nam quamprimum Spiritus Domini Iesu, quem Dei electi per veram fidem recipiunt, possessionem in alicuius corde accipit, tum statim hominem illum regenerat, et renevat : sie, ut odio babere incipiat, quod antea amaverat, et illud incipiat amare, quod antea oderat: et inde procedit continua illa inter carnem et spiritum pugna: adeo qued care et naturalis home, secundum suam corruptionem placentia sibi et incunda concupiseit, murmurat in adversis, in secundis effertur, et omnibus momentis est prona et parata ad Dei maiestatem offendendum. Rom. 8, 16. Sed Dei

Spiritus, qui testatur spiritui nostro nos esse Dei filios, facit nos resistere immundis voluptatibus, et in Dei praesentia suspirare, pro liberatione ab hac servitute corruptionis. Et tandem ita de peccato triumphat, ne in mortalibus corporihus regnet. Puguam hane caraales homines non habent, quum sint Spiritu Dei destituti, sed sequuntur et obtemperant peccato cum aviditate sine poenitentia, prout Satan et ipsorum prava cupiditas eos stimulat. Verum Dei filii, ut ante dictum est, puguant contra peccatum, suspirant et gemunt, cum se iniquitate sentiunt tentari: et si lapsi fuerint, non fieta poenitentia resurgunt: haec autem non sua, sed virtute Domini Iesu faciunt, sine quo nihil possunt facere. Ioh. 15, 5.

## 14. QUAE OPERA BONA CORAM DEO REPUTANTUR.

Confitemur et agnoscimus Deum sanctam suam legem homini dedisse, Exod. 20, 1. Deuter. 5, 6. in qua non solum opera, quae displicent, et offendant divinam maiestatem prohibentur, sed etiam quaecunque ipsi placent, quaeque remunerare promisit, praecipiuntur. Atque haec opera, duorum sunt generum, quorum unum fit in Dei honorem, alterum in proximorum nostrorum commodum: utrumque autem authoritate voluntatis divinae nititur. Unum habere Deum, ipsum colere et honorare, illum in omnibus nostris adversis invocare, sanctum eins nomen revereri, verbum eins audire, ei fidem dare, sanctis eius Sacramentis communicare, sunt primae Tabulae opera. Patrem, matrem, principes, gubernatores, potestates eminentes, honorare, amare, iuvare, mandatis ipsorum (quae divinis non repugnant) obtemperare, innocentum vitas servare (Eph. 6, 1. Ierem. 22, 3.4. Ezech. 22, 3.4.), tyranaidem reprimere, oppressos defendere, corpora nostra munda et sancta conservare, sobrie et temperanter vivere, cum omnibus in verbo et facto iuste agere, denique omnes appetitus, quibus proximus noster laeditur, aut laedi possit, reprimere, sunt bona illa opera secundae Tabulse, quae Deo maxime grata et accepta sunt, ut quae ab ipso nobis sunt imperata. Quicquid autem his contrariatur, est peccatum maximo dignum odio, quod omni ratione illi displicet, eumque ad iram provocat. Ies. 50, 10. 11. 1 Thess. 4, 3. 4. 5. Ut ipsum solum non invocare, in nostra recessitate, eius verbum cum reverentia non audire, illud contemnere et spernere, habere vel colere idola, idololatriam fovere vel defendere, parvi pendere reverendum illud Dei nomen, sancta Iesu Christi Sacramenta prophanare, abuti aut contemnere, illis quos Deus in authoritate collocavit (dum se intra vocationis suae limites continent) non parere, aut resistere, (Roman. 13, 1.) homicidium committere aut ei consentire, odio proximum babere, sanguinem innocentem fundi permittere, si illud quominus fiat possis impedire: et tandem transgressionem cuiusvis mandati in prima

vel secunda Tabula, quo Dei ira adversus superbum et ingratum mundum accenditur. Itaque illa tantum bona opera esse affirmamus, quae fide secundum Dei mandatum fiunt, qui in lege sua, quid sibi placet exposuit. Mala autem opera dicimus esse, non solum illa, quae expresse contra Dei mandatum fiunt, sed etiam quaecunque in religione et Dei cultu, non aliam habent certitudinem, quam inventionem et opinionem hominis, quae Deus ab initio semper reiecit, sicut per Prophetam Esaiam et Dominum nostrum Iesum Christum istis verbis docemur, Frustra colunt me, doctrinas et mandata hominum docentes. Iesa. 29, 13. Matth. 15, 8.

## 15. PERFECTIO LEGIS ET HOMINIS IMPERFECTIO.

Legem Dei iustissimam, aequissimam, sanctissimam esse confilemur et agnoscimus, quodque ea praecipit, quae si perfecte esticerentur, illuminarent, et hominem ad acternam felicitatem perducere possent, verum natura nostra adeo est corrupta, infirma et imperfecta, ut nunquam opera Legis perfecte implere valeamus. Rom. 7, 18. Psalm. 19, 12. Deuter. 5, 25. Rom. 10, 3. 1 Ioh. 1, 8. Imo si postquam regenerati sumus, peccatum nos non habere dixerimus, nosmetipsos decipimus, et veritas Dei in nobis non est, et ideo oportet nos Christum cum ipsius iustitia et satisfactione apprehendere, qui est finis et complementum Legis, per quem hac libertate donamur, ut quamvis nos Legem in omnibus non impleamus, tamen ab execratione Dei sumus immunes. Rom. 10, 4. et 9. Gal. 3, 24. Deuter. 26, 13. Nam Deus Pater nos in corpore Iesu Christi Filii sui intuetur, imperfectam nostram obedientiam quasi perfectam acceptat, omniaque opera nostra quae in se multis maculis foedantur, perfecta iustitia Filii sui tegit, Ephes. cap. 1. vers. 5. 11. Roman. cap. 4. vers. 2. non existimamus nos ita libertate donatos, quasi nullam Legi obedientiam debeamus (contrarium enim ante confessi sumus:) sed hoc affirmamus, neminem in terra (Christo solo excepto) opere et revera ita praestitisse, praestare aut praestiturum, cam in opere obedientiam legi, quam lex requirit: sed quum omnia secerimus, oportet procumbere et ingenue confiteri, nos esse servos inutiles. Luc. 17, 10. Itaque quicunque merita operum suorum iactitant, aut operibus supererogationis confidunt, de vanitate se isctitant, et damnandae idololatriae confidunt.

#### DE ECCLESIA.

Sicut in unum Deum Patrem, Filium et Spiritum sanctum eredimus, ita etiam ab initio fuisse et nunc esse, Matth. 3, 9. et in consummationem usque mundi futuram unam Ecclesiam constanter credimus, id est, societatem et multitudiaem hominum a Deo electorum, qui illum recte per veram fidem in Iesum Chri-

stum colunt et amplectuntur, qui eiusdem Ecclesiae solus est caput, quae etiam est corpus et sponsa Christi Iesu, quae ecclesia est Catholica, id est, universalis, quia electos omninm seculorum, regnorum, nationum et linguarum continet, sive 'sint ex 'Iudaeis, sive ex Gentibus, qui communionem cum Deo Patre et Filio eius Iesu Christo, per sancti Spiritus sanctificationem habent. Ephes. 1, 22. ibid. 5, 23. Coloss. 1, 18. Apocal. 7, 9. Ideo vocatur communio, non prophanorum, sed sanctorum, qui tanquam cives coelestis Hierosolymae beneficiis, omnem aestimationem superantibus fruuntur, videlicet uno Deo, uno Domino Iesu Christo, una fide unoque Baptismo: extra quam Ecclesiam nee est vita, nec aeterna felicitas. Itaque prorsus detestamur illorum blasphemiam, qui dicunt homines viventes secundum aequitatem et iustitiam, quamcunque religionem professi fuerint, servatum iri. Nam ut sine Christo nec est vita nec salus, ita nemo eius erit particeps, nisi quem Pater Filio Iesu Christo tradidit, illosque opportuno tempore ad illum venire, eius doctrinam profiteri, in illum credere (liberos. n. cum parentib. fidelibus comprehendimus) oportet. Haec Ecclesia est invisibilis, soli Deo nota, qui solus novit, quos elegit: comprehenditque, sicut dictum est, tam electos defunctos, qui vulgo Ecclesia triumphans vocantur, quam eos qui adhuc in hac vita supersunt, militantes contra peccatum et Satanam, et posthae sunt victuri. loh. 6, v. 37. 39. et 65.

## 17. ANIMARUM IMMORTALITAS.

Electi defuncti, sunt qui in pace et quiete a laboribus suis Apoc. 14, 3. non quod dormiunt, et in quandam oblivionem veniunt, ut phantastici quidam affirmant: sed quod ab omni metu et tormentis omnique tentatione liberantur, quibus nos et omnes Dei electi in hac vita subiicimur, Apoc. 7, 14. Ideoque Ecclesia militans appellatur, ut contra reprobi et infideles defuncti, angorem, tormenta et poenam supra quam exprimi potest patiuntur: adeo ut neque hi neque illi ita dormiunt, quia sentiunt in qua conditione versentur, sicut parabola Iesu Christi, Lucae 16. eius verba in cruce ad laronem et elamor animerum sub altare (Domine qui es iustus et aequus, quousque saoguinem nostrum iuultum in habitatores terrae reliaques) manifeste attestantur Luc. 23, 43. et Apoc. 6, 10.

## , 18. DE NOTIS, QUIBUS ECCLESIA VERA, A FALSA DISCER-NITUR, ET QUIS DOCTRINAE IUDEX CONSTITUENDUS.

Quia Satan ab initio operam navavit, pestiferam suam Synagogam Ecclesiae Dei titulo ornare, et inflammavit corda crudelissimoram homicidaram, persequi, turbare et molestia afficere veram Ecclesiam, ciusque membra, ut in Caino et Abele, Ismaele et

Isaaco, Esauo et Iacobo, omnibusque Iudaeorum sacerdotibus, et Iesu Christo, et eius Apostolis, qui eum secuti sunt, Gen. 4, 8. 21. 9, 27. 41. Matth. 23, 29. loh. 11, 53. Act. 4, 1. Inprimis necesse est, ut vera Ecclesia ab eiasmodi sordidis synagogis, perspicuis et perfectis notis discernatur, ne decepti, ad nostram damnationem, falsam pro vera, recipiamus et amplectamur; notae, signa et certa indicia, quibus immaculata Iesu Christi sponsa ab impuro et horribili scorto, Ecclesia malignantium dignoscitur, nec esse antiquitatem, usurpatum titulum, linealem descensum, nec multitudinem hominum, approbantium errorem, affirma-Cain enim, aetate et titulo Abeli et Setho praeserebatur. Ierusalem etiam praerogativam supra omnia terrae loca habebat: ubi etiam Sacerdotes per lineam ab Aarone descenderunt: maior etiam numerus, Scribas, Pharisaeos et Sacerdotes sequebatur, quam qui vere in Christum Iesum crediderant, eiusque doctrinam approbartut: et tamen neminem sani iudicii arbitramur fassurum, aliquem praedictorum Dei Ecclesiam fuisse. Notas ergo verae Ecclesiae Dei credimus, confitemur, et profitemur, primum et ante omnia, veram praedicationem Verbi Dei, in quo Deus seipsum nobis patefecit, sicut Prophetarum et Apostolorum scripta nobis declarant. Ioh. 1, 23. 45. 5, 39. 1 Cor. 3, 10. 11. Eph. 2, 20. Rom. 4, 11. 1 Cor. 5, 3. Deinde recta Sacramentorum Iesu Christi administratio, quae verbo et premissioni Dei annecti debent, ut illud in cordibus nostris confirment et obsignent. Pestremo loco est disciplina Ecclesiastica recte administrata, sicut Dei verbum praescribit ad reprimendum vitium et virtutem fevendam. Ubicunque praedictae hae notae videntur, et tempore aliquo continuantur (etsi numerus duo vel tres non excedat) illie proculdubio esse Ecclesiam Christi, in cuius medio ipse (prout est pollicitus) praesens adest, non in universali, de qua diximus astea, sed particulari, qualis erat Corinthi in Galatis, Ephesi et in aliis locis, in quibus ministerium fuit a Paulo plantatum, et ab Apostolo, Ecclesiae Dei nominatae fuerunt. Tales nos qui in Scotia habitamus in Scotiae regno, Iesu Christi professores, in urbibus et pagis et locis reformatis habere nos profitemur. Dectrina enim quae in Ecclesiis nostris docetur, verbo Dei scripto continetur, videlicet in libris Veteris et Novi Testamenti, de libris enim illis loquimur, qui a veteribus Canonici habiti fuerant. In quib. omnia credenda ad hominum salutem sufficienter expressa affirmamus. Cuius interpretationem, neque ad privatam aliquam aut publicam personam pertinere confitemur, neque ad Ecclesiam aliquam, propter praceminentiam aut pracrogativam quancumque vel personalem vel localem, quam una supra aliam habet: sed ins et authoritas haec esse solius Spiritus Dei, per quem S. Scriptarae literis sunt mandatae. Cum ergo contingit quod contravertitur pro recto sensu alicuius loci, vel sententiae Scripturae aut pro reformatione alicuius abusus in Ecclesia Dei, non tam videadum noble est, quid homines ante nos vel dixerunt, vel secerunt, quam quid Spiritus sanctus uniformiter, in corpore Sacrae Scripturae dicat, et quid Iesus Christus ipse secit, et saciendum praecepit. Hoc enim omnes sine controversia satentur Spiritum Dei, qui est unitatis Spiritus, nullibi sibi contrarium esse, 1 Cor. 12,4. Si itaque interpretatio, determinatio, vel sententia cuiusvis doctoris Ecclesiae vel concilii, expresso Dei verbo, in quovis alio Scripturae loco repugnet: certum est illam interpretationem, non esse mentem et sensum Sancti spiritus, quamvis Concilia, Regna et nationes eam admiserint et approbaverint: nullam enim interpretationem admittere audemus, quae alicui principali articulo fidei, aut alicui plano textui Scripturae aut charitatis regulae repugnant.

## 19. SCRIPTURARUM AUTHORITAS.

Sicut credimus et confitemur Scripturas Dei sufficienter instruere, et hominem Dei perfectum reddere: ita eius authoritatem a Deo esse, et nec ab homine vel Angelo pendere affirmamus et profitemur, 1 Timoth. 3, 26. Asserimus itaque quod qui dicunt Scripturas non aliam habere authoritatem, sed eam quam ab Ecclesia accepit, sunt in Deum blasphemi, et verae Ecclesiae iniuriam faciunt quae semper audit, et voci sponsi et pastoris sui obsequitur, nunquam autem magistram agere sibi arrogat, Iohann. 10, 3. et 14.

# 20. DE CONCILIIS GENERALIBUS, EORUM POTESTATE, AUTHORITATE, ET CAUSIS CUR CONVENIUNT.

Quemadmodum non temere damnamus illud quod viri pii, congregati in generali Concilio legitime convocato, nobis proposuerunt; ita sine iusto examine non admittimus quicquid hominibus, generalis concilii nomine obtruditur: manifestum enim est, quod sicut fuerunt homines, ita etiam eorum quidam manifeste errarunt, idque in rebus maximi ponderis et momenti. Quatenus ergo concilium, sententiam et mandatum quod dat, probat plano Dei verbo, eatenus statim idipsum reveremur et amplectimur. Verum si qui Concilii nomine novos fidei nostrae articulos nobis cudere aut constitutiones verbo Dei repugnantes facere praetendant: tamen oportet omne illud quod animas nostras a voce solius Dei nostra avocat, ut hominum doctrinas et constitutiones sequamur, tanquam doctrinas daemoniorum penitus reiicere, 1 Timoth. 4, 1. Causa igitur, cur generalia Concilia convenerunt, non fuit, ut aliquam perpetuam non antea a Deo latam legem conderent, neque ut novos fidei nostrae articulos fabricarent, vel ut Dei verbo ullam authoritatem tribuerent: multo minus, ut facerent illud esse verbum Dei, aut veram ipsius interpretationem, quae antea non fuerit, saneta eius voluntas verbo ipsius expressa. Verum causa

conciliorum (loquimur enim de illis quae conciliorum nemina merentur) partim fuit ad haereses confutandum, et ut publicam fidei
confessionem posteris sequendam darent, quod utrunque authoritate verbi Dei scripti fecerunt, idque sine opinione cuiusvis praerogativae, quod quia in generali concilio essent, ideo non poterant
errare. Haec fuit prima et principalis generalium conciliorum ex
nostra sententia, causa. Altera fuit propter bonam politiam constituendam et observandam in Ecclesia, in qua (ut in Dei domo)
omnia decenter et ordine fieri convenit. Non quod candem in
omnibus politiam, eundemque prorsus, in singulis caeremoniis ordinem pro omnibus actatibus, temporibus et locis constitui posse
arbitremur: nam ut caeremoniae ab hominibus inventse tantum
sunt temporales: ita et possunt et debent mutari, cum potius superstitionem pati vel fovere, quam ipsarum usu, Ecclesiam Dei aedificare, inveniuntur.

#### 21. DE SACRAMENTIS.

Sicut Patres sub Lege, duo praecipua, praeter veritatem sacrificiorum, habuerunt Sacramenta, scilicet Circuncisionem, et Pascha, quae qui despexerunt aut comtempseront, pro Dei populo non sunt habiti, (1 Cor. 10, 2. 3. 4.) ita etiam nunc tempore Evangelii, nos duo solum habere praecipua a Christo instituta Sacramenta, agnoscimus et confitemur, quae ab omnibus illis utenda praecipiuntur, qui volunt corporis ipsius membra haberi, scilicet Baptismus et Coena vel mensa Domini, quae vulgo communio corporis et Sanguinis eius vocatur. Atque Sacramenta illa tam Veteris quam Novi Testamenti nunc a Deo instituta, non tantum visibiliter inter populum eius et eos qui extra foedus sunt distinguere, sed etiam fidem suorum filiorum exercere, et participationem eorundem Sacramentorum in illorum cordibus, certitudinem promissionis eius, et felicissimae illius coniunctionis, unionis et societatis, quam electi cum capite suo Iesu Christe habent, obsignare. Itaque vanitatem eorum, qui affirmant, Sacramenta nil aliud quam mera et nuda signa esse, omnino damnamus. Quin potius, certo credimus, per baptismum, nos in Christo Iesu inseri : iustitiaeque eius per quam omnia nostra peccata teguntur et. remittuntur, participes fieri: atque etiam quod in Coena Domini rite usurpata, Christus ita nobis coniungitur, quod sit ipsissimum animarum nostrarum nutrimentum et pahulum : non quod panis in naturale Christi corpus, et vini in naturalem eius sanguinem transubstantiationem ullam imaginemur, sicut Pontificii perniciose deenerunt, et in damnationem credunt: Sed unio baec et coniunctio, quam habemus cum corpore et sanguine Iesu Christi in recte Saeramenti usu, operatione Spiritus sancti efficitur, qui nos vera fide, supra omnia quae videntur, quaeque carnalia et terrestria sunt, vehit, et ut vescamur corpere et sanguine Iesu Christi

semel pro nobis effusi et fracti, efficit, quodque nunc est in coelo. et in praesentia Patris pro nobis apparet. Et quamvis magna sit loci distantia inter corpus ipsius nunc in coelis glorificatum, et nos nunc in his terris mortales: nihilominus tamen firmiter credimus, panem quem frangimus esse communionem corporis, et poculum cui benedicimus esse communionem sanguinis eius, sic quod fideles in recto usu Coenae Dominicae ita edere corpus et bibere sanguinem Iesu Christi confitemur, et certo credimus quod ipse in illis et illi in ipso manent, imo ita fiunt caro de carne et os de ossibus eius, quod sicut aeterna deitas carni Iesu Christi vitam et immortalitatem tribuit, ita etiam caro et sanguis eius, dum a nobis editur et bibitur, easdem nobis praerogativas confert. Quae quanquam confitemur, neque nobis dantur eodem tempore solum, neque propria facultate et virtute Sacramentorum solum: nibilominus fideles in recto usu Coenae Dominicae, talem habere conjunctionem cum Christo Iesu, qualem naturalis homo non potest apprehendere, affirmamus. Imo et insuper utcunque fideles, negligentia et humana infirmitate oppressi, non quantum velint proficiunt, in ipso tempore dum Coena celebratur, tamen postea velut semen vivificum bonae terrae commissum, fructum producturum asserimus. Nam Sp. S. qui nunquam potest ab Institutionis Christi recto usu dividi fideles, fructu illius mysticae actionis non frustrabitur. Verum totum hoc ex vera fide Iesum Christum apprehendente, qui solus facit Sacramenta nobis efficacia provenire dicimus. Itaque quicunque nobis detrahunt, quasi nos affirmaremus vel crederemus Sacramenta nil aliud esse, quam nuda et vacua signa: iniuriam nobis faciunt, et contra manifestam veritatem loquuntur. Verum hoc libere et ultro confitemur, nos inter Christum in aeterna ipsius substantia et elementa in signis Sacramentalibus distinguere, adeo quod nec signa loco rei signatae adoramus, nec adoranda putamus, nec despicimas, aut tanquam inutilia et vana interpretamur, verum cum omni reverentia illis utimur. Et antequam illis utimur, quam possumus diligentissime nos examinamus. Quia hoc nobis est persuasum ex ore Apostoli, quod qui edunt ex illo pane, et ex calice illo bibant indigne, rei sunt corporis et sanguinis Iesu Christi.

## 22. DE RECTA SACRAMENTORUM ADMINISTRATIONE.

Ut Sacramenta recte administrentur, due necessario requiri arbitramur. Unum ut per legitimos ministros, administrentur: tales autem solum dicimus illos, qui ad verbi praedicationem designantur, in quorum ore Deus aliquem posuit exhortationis sermonem, quique sunt tales, qui per aliquam Ecclesiam sunt ad illud legitime electi: Alterum est ut in eiusmodi elementis, et tali forma administrentur, sicut Deus constituit, aliqui desinere recta esse Iesu Christi sacramenta affirmamus. Hinc est quod socie-

tatem cum Ecclesia pontificia in suorum Sacramentorum participatione fugimus. Primo quod illorum ministri, non sunt ministri Iesu Christi, (imo quod magis est horrendum, foeminis baptizare permittunt, quas Spiritus S. in congregatione docere non patitur.) Secundo quia unum et alterum Sacramentum, suis inventionibus ita adulterarunt quod nulla pars actionis Christi in prima sua originali puritate permaneat: nam oleum, sal, sputum, et alia in Baptismo, sunt tantum inventiones humanae, adoratio, veneratio, circumgestatio per plateas urbium, conservatio panis in pixide, vel capsula non sunt legitimus usus Sacramenti corporis Christi, sed mera eiusdem profanatio. Nam Iesus Christus dixit accipite, edite, facite hoc in mei recordationem, quibus verbis et mandato, sanctificavit papem et vinum in Sacramentum corporis et sanguinis sui, ideiree ut unum comederetur, et ex altero omnes biberent: et non ut serventur et tanquam Deus adorentur et honorentur sicut Pontificii hactenus fecerunt, qui etiam suffurando a populo, poculum illud benedictionis horrendum sacrilegium commiserunt. super ad rectum Sacramentorum usum requiritur, ut finis et causa, proptor quem Sacramenta sunt instituta, non minus a communicantilus, quam administris intelligatur et observetur. Nam si intentio in participante mutetur, rectus usus cessat, quod evidentissimum est in sacrificiorum rejectione (sicut etiam si Minister plane falsam doctrinam docuerit, qued esset coram Deo odiosum et detestandum) etsi ipsius essent instituta, quia homines impii in alium finem illis utuntur, quam a Deo sunt ordinata. Idem affirmamus de Sacramentis in Ecclesia Pontificia, in qua totam Iesu Christi actionem adulterari affirmamus, tam in externa forma, quam in fine et opinione. Quid Iesus Christus fecit, et faciendum praccepit, ex Evangelistis et D. Paulo est manifestum, quid Sacerdos Pontificius ad altare suum faciat, non est necesse repetere. Finis et causa institutionis Christi, et eur illud quod instituit, a nobis fieri debet, illis verbis exprimitur, hoc facite in mei recordationem, quotiescunque ex isto pane ederitis, et ex isto poculo biberitis, annunciate, id est extollite, praedicate, magnificate et laudate mortem Domini donec venerit. Verum in quem finem. quave opinione, Sacerdotes Missam suam dicant, corum verba in Missa testentur: vidélicet quod illi, velut mediatores inter Christum et ipsius Ecclesiam, Deo Patri sacrificium propitiaterium, pro peccatis vivorum et mortuorum offerunt, quam doctrinam, velut sufficientiae unius sacrificii Christi semel oblati ad purgationem omnium qui sanctificantur derogantem, atque in ipsum Iesum Christum blasphemam nos penitus abhorremus, detestamur et repudiamus.

## 23. AD QUOS SACRAMENTA PERTINENT.

Baptismum pertinere, tam ad infantes fidelium quam ad ipses fideles adultos et intellectu praeditos agnoseimus et confitemur,

atque ita errorem Anabaptistarum damnamus, qui negant Baptismum infantibus usque dum cognitionem et fidem habuerint. Coena vero Domini, tantum domesticis fidei, qui se examinare et probare possunt, tam in fide quam in fidei officiis erga proximos pertinere confitemur. Qui sine fide, aut qui cum fratribus suis in dissensione manent, in sacra illa mensa edunt et bibunt, indigne edunt. Hinc est quod in Ecclesia nostra pastores publicum et particulare examen, tum cognitionis tum conversationis et vitae incunt, eorum qui ad Coenam Domini Iesu sunt admittendi.

## 24. DE CIVILI MAGISTRAȚU.

Confitemur et agnoscimus, Imperia, Regna, Dominia et Civitates a Deo distincta et ordinata esse. Potestatem et authoritatem in iisdem sive imperatorum in imperia, regum in sua regna, Ducum et Principum in sua dominia, aliorumque magistratuum in civitates suas, sanctam esse Dei ordinationem, ad manifestationem gloriae ipsius et singularem utilitatem humani generis destinatam: adeo ut quicunque quaerant tollere vel confundere totum civilis politiae statum, iamdiu stabilitum, illos non tantum bumani generis hostes, sed impie contra manifestam Dei voluntatem pugnare assirmamus. Praeterea confitemur et agnoscimus, omnes illos, qui in authoritate collocati sunt, esse amandos, honorandos, timendos, atque in maxime reverenda aestimatione habendos esse: propterez quod vicem Dei gerunt, in quorum subselliis Deus ipse sedet et iudicat, imo ipsi ludices et Principes sunt ii, quibus a Deo datur gladius in laudem et protectionem bonorum, et in malesicorum iustam poenam et vindictam. Insuper Regum, Principum, Gubernatorum et Magistratuum esse potissimum et imprimis Religionis purgationem et conservationem, affirmamus. Adeo ut non tantum propter civilem politiam, sed etiam propter conservationem verae religionis, et ut idololatria et superstitio quaevis supprimatur, a Deo sunt ordinati: ut in Davide, Iosaphato, Iosia, Ezechia et aliis summis laudibus propter singularem zelum ornatis est Ideo confitemur et profitemur quod qui supremae authoritati resistunt, usurpantes quod ad illius munus pertinet, illi Dei ordinationi resistunt, ideoque coram illo innocentes esse non pos-Et praeterea assirmamus, quod quicunque auxilium, consilium et consolationem principibus et gubernatoribus fideliter in executione muneris incumbentibus, negant iidem auxilium consilium et suppetias Deo, qui haec per praesentiam sui vicem gerentis petit, recusant.

## 25. PRIVILEGIA ECCLESIAE GRATIS DATA.

Quanquam Dei verbum vere praedicatum, et Sacramenta recte administrata, atque disciplina secundum Dei verbum in executione

missa, certa sint et indubitata verae Ecclesiae signa, non tamen propterea singulas talium societatum personas, electa esse Christi membra arbitramur. Agnoscimus enim et confitemur, zizania et paleas cum bono tritico, et posse seminari, crescere, et in magna copia in medio tritici latere, id est, quod reprobi possunt iungi coetibus electorum, et cum illis in externis verbi et Sacramentorum beneficiis possunt communicare. Sed cum tales tantum oretenus ad tempus profitentur, et non ex animo, deficiunt, et non perseverant usque ad finem. Ideo ex Christi morte, resurrectione et ascensione nullum fructum percipiunt. Sed qui corde sine simulatione credunt, et ere audenter lesum Christum confitentur, ut antea diximus, dona illa certissime percipient, primo, in hac vita, remissionem peccatorum, idque sola fide in Christi sanguine: adeo ut quamvis peccatum maneat et continuo insit in mortalibus istis nostris corporibus, tamen non imputatur nobis, sed remittitur, et tegitur Christi iustitia. Secundo in generali iudicio, dabitur unicuique viro et feminae resurrectio carnis: mare enim suos mortuos, terra eos qui in ipsa inclusi sunt reddet: imo aeternus Deus manum suam super pulverem terrae extendet, et mortui incorruptibiles resurgent, idque in eiusdem carnis substantia, quam unusquisque nunc gerit, secundum opera, vel gloriam vel poenam reportare. Nam qui nunc in vanitate, crudelitate, impuritate, superstitione vel idololatria delectantur, igni qui nunquam extinguetur, adiudicabuntur, in quo tam corporibus quam animis, quae nunc diabolo ad omnem abominationem committendam mancipant, cruciabuntur. Qui autem bene agendo perseverant audenter Dominum Iesum profitentes, constanter credimus cos gloriam, honorem et immortalitatem possessuros, ut perpetuo in acterna vita cum Christo Iesu regnent, enius glorificato corpori, omnes electi conformes reddentur, cum ipse rursus in iudicio apparebit, et regnum Deo Patri suo tradet, qui tunc erit et in perpetuo manebit, omnia in omnibus Deus benedictus in seculum, cui cum Filio et Spiritu sancto, sit omnis honor et gloria, nunc et in aevam. Amen.

## 12.

## GENERALIS

# CONFESSIO VERAE

ET

## CHRISTIANAE FIDEI ET RELIGIONIS

SECUNDUM DEI VERBUM; ET ACTA NOSTRORUM PARLAMENTORUM, CUI REGIA MAIESTAS EIUSQUE FAMILIA, ALIIQUE VARII AD DEI GLORIAM, BONUM-QUE OMNIUM EXEMPLUM SUBSCRIPSERUNT.

APUD EDIMBURGUM 28. IANUARII ANNO DOMINI 1581. ANNO-QUE REGNI MAIESTATIS REGIAE 14.

Nos omnes, nostrumque unusquisque qui infra subscripsimus, protestamur post longam et debitam examinationem conscientiarum nostrarum in rebus verae et falsae religionis, nunc ex Dei verbo et ipsius Spiritu, de veritate plene persuasi sumus. Ideoque cordibus nostris credimus, ore nostro confitemur, manibusque nostris subscribimus, et constanter coram Deo et toto mundo affirmamus, hanc solam esse veram Christianam fidem, Deo placentem, hominique salutem afferentem, quae nunc ex Dei misericordia, benedicti Evangelii praedicatione est mundo patefacta, quaeque a multis et diversis insignibus Ecclesiis et reguis recipitur, creditur et defenditur, et praecipue ab Ecclesia Scoticana, Maiestate Regia, et tribus huius regni ordinibus, tanquam aeterna Dei veritas, et unicum nostrae salutis fundamentum, ut particularius exprimitur in Confessione fidei nostrae stabilitae et publice confirmatae, diversis actis Parlamentorum, et iam a longo tempore Regis nostri Maiestas, totumque regni Scotiae corpus, cum in urbibus, tum rure, publice professi sunt. Cui Confessioni, et Religionis formae nos libenter in omnib; articulis in conscientiis nostris assentimur, tanquam indubitatae Dei veritati, quae verbo ipsius scripto tantummodo innititur. Ideoque ab omni contraria religione et doctrina abhorremus, camque detestamur, praesertim vero, omne genus Papismi in genere, et particularia eius capita, sicut a Dei verbo et Ecclesia Scaticana damnantur et consutantur: nominatim autem detestamur, et repudiamus usurpatam illam Rom. Antichristi authoritatem in Scripturas Dei, in Ecclesiam, in civilem Magistratum et conscientias hominum: omnes ipsius leges tyrannicas, de rebus adiaphoris contra Christianam nostram libertatem: erroneam eius doctrinam, contra sufficientiam verbi scripti, perfectionem Legis, officium Christi, et benedictum Evangelium. Corruptam eius doctrinam, de peccato originali, nostra naturali impotentia, et rebellione contra Dei legem, nostram iustificationem per solam fidem, imperfectem nostram sanctificationem et obedientiam legi naturae, ministerium, et usum sacrosanctorum Sacramentorum: quinque spuria eius Sacramenta, cum omnibus eius ritibus, ceremoniis et falsa doctrina, administrationi verorum Sacramentorum addita sine Dei verbo: crudele ipsius iudicium contra infantes sine baptismo morientes, baptismi, absolutam ipsius quam asserit necessitatem: blasphemam ipsius opinionem transubstantiationis sive realis praesentine corporis Christi in elementis, et de receptione einsdem ab impiis vel hominum corporibus, eins dispensationes cum solennibus iuramentis, periuriis et gradibus in matrimonio prohibitis a verbo Dei: ipsius trudelitatem contra innocentem in divortio repudiatum, Missam eius diabolicam, Sacerdotium eius blasphemum, prophanum ipsius pro peccatis viventium et mortuorum sacrificium: canonizationem hominum, invocationem Angelorum, aut Sanctorum defunctorum: imaginum, reliquiarum, et imaginum crucis cultum: dedicationem templorum, altarium, dierum, vota quae fiunt creaturis: ipsius purgatorium, preces pro mortuis, orationes et sermones liegua pereguina eum ipsius processionibus et blasphemam eius litaniam, et multitudinem advocatorum et mediatorum: multiplices preines, auricularem confessionem, dispersam et incertam eius poenitentiam, generalem eius et dubitantem sidem, eigs satisfactiones hominum pro suis peccatis, ipsius instificationem ex operibus, opus operatum, opera supererogationis, merita, indulgentias, peregrinationes et stationes, aquam sanctam, baptismum campanarum, spirituum coniurationem, crucis formationem, benedictionem, unotiones, exorcizationes, consecrationes honarum Doi creaturarum, una cum superstitiosa de his adiuncta opinione: terrenam eius monarchiam, eum impia hierarchia, tria eius solennia vota cum omnibus ipsius diversarem sectarum rasis. Erronea et sanguinolenta ipsius Concilii Tridentini decreta, cum omnibus subscriptoribus et approbatoribus cradelis et sanguinei illius foederis, conjurati contra Dei Ecclesian. Et tandem omnes eius vanas allegorias, ritus, signa et traditiones in Ecclesiam Bei praeter, vel contra Dei verbum et doctrinam buius vere reformatae Ecclesiae introducta, cui nosmetipsos in doctrina, tide, religione, disciplina et usu sacrorum Sacrameatorum, tanquam viva membra, einadem corporis sub Christo capite libenter adiungimus. Promittentes et solenniter iurantes per magnum illud nomen Domini Dei nostri nos perseveraturos in doctrina et disciplina huius Ecclesiae, quodque pro vocatione et facultate nostra cadem defendemus omnibus diebus vitae nostrac,

sub poena omnium maledictionum in lege contentarum, et periculo corporis et animae, in die tremendi illius iudicii Dei. Quumque multi a Satana et Romano illo Antichristo incitentur promittere, iurare, subscribere, et ad tempus sanctis Sacramentis fraudulenter contra ipsorummet conscientias uti, hac ratione intendentes, sub externo religionis praetextu, primum, veram Dei religionem in Ecclesia corrumpere et subvertere, et postea commodam opportunitatem nacti, apertos hostes se profiteri, et eandem persequi, lactati vana spe indulgentiarum pontificis, quas contra Dei verbum excogitavit, ad maiorem ipsiusmet confusionem, et ipsorum in die Domini Iesu, duplicem condemnationem. Nos igitur, omnem talis hypocrisis et fraudis, in hoc cum Deo let Ecclesia negotio suspicionem removere cupientes, protestamur et invocamus scrutatorem cordium et renum in testem, quod mentes. et corda nostra plene huic confessioni, promissioni, iuramento et subscriptioni assentiuntur: adeo quod non moveamur ullo mundano respectu, sed tantum persuasi sumus in nostra conscientia, cognitione et amore verae religionis Dei nostri, per sanctum Spiritum cordibus nostris impressae, sicut illi respondebimus in die illo, cum secreta omnium cordium fient manifesta. Et quia percipimus. quietem et stabilitatem religionis et Ecclesiae nostrae proxime sub Deo a salute, et bona dispositione, et gestu Maiestatis regiae pendere, tanquam ab instrumento consolationis pleno, ex Dei misericordia huic regno indulto ad Ecclesiae suae conservationem et iustitiae inter nos administrationem, protestamur et ex animis promittimus, sub codem iurciurando, chirographo, et poenis, nos eius personam et authoritatem, nostris bonis corporibus et vitiis, in Evangelii Christi defensione, patriae libertate, iustitiae administratione et iniquitatis ultione contra omnes hostes, intus vel extra regnum, defensuros, quemadmodum optamus Deum esse nobis potentem et propitium protectorem in die nostrae mortis, et adventus Domini nostri Iesu Christi: cui cum Patre, et sancto Spiritu, sit omnis honoz et gloria in aeternum. Amen.

## 13.

# $\mathbf{C} \quad \mathbf{O} \quad \mathbf{N} \quad \mathbf{F} \quad \mathbf{E} \quad \mathbf{S} \quad \mathbf{S} \quad \mathbf{I} \quad \mathbf{O}$

# VERE CHRISTIANA ECCLESIARUM REFORMATARUM

# BELGICAE,

CONTINENS SUMMAM DOCTRINAE DE DEO ET DE AETERNA ANIMARUM SALUTE.

#### Articulus I.

#### DE NATURA DEI.

Corde credimus, et ore confitemur, unicam esse et simplicem Essentiam spiritualem, quam Deum vocamus, aeternum, incomprehensibilem, invisibilem 1), immutabilem, infinitum, qui perfectissime 2) est sapiens, iustus, et bonus, ac fons 2) omnium bonorum uberrimus 4).

1) invis.] Synt. 1612. inconspicuum. 2) perf.] Synt. 1612. tetus. 3) iusius ... fons] Synt. 1612. nil habet nisi fonsque. 4) Synt. 1612. add. testimonia S.S.: Eph. 4, 8, (6?) 2. Deuter. 6, 4, 1 Tim. 2, 5, 2 Cor. 8, 6.(?) Ioan. 4, 24. Esa. 40, 28. et 44, 6.

#### Articulus II.

#### DE COGNITIONE DEL

Duobus autem modis Deum cognoscimus: primo per ipsam ereationem, conservationem, et gubernationem universi huius mundi 1). Is enim oculis nostris est instar Libri 2) pulcherrimi, in quo creaturae omnes, a minimis usque ad maximas, veluti literae quaedam inscriptae, ex quibus 3) invisibilia Dei conspici et cognosci 4) possunt; nempe aeterna ipsius potentia et divinitas, ut Apostolus Paulus 5) loquitur Rom. 1, 20. Quae omnia sufficiunt ad homines convincendos et inexcusabiles reddendos 6). Secundo seipsum multo clarius et manifestius in sacro suo et divino verbo nobis cognoscendum praebet ac patefacit, quantum scilicet nobis in hac vita ad ipsius gloriam et ad suorum salutem necessarium est 7).

1) et .... mundi Synt. 1612. atque universi huius mundi gubernationem. 2) Libri Synt. 1612. Codicis. 3) literae .... ex quibus Synt. 1612. characteres et elementa quaedam insculptas sunt: per quae. 4) et cognosci] Synt. 1612. cognoscique a nobis. 5) Ap. Paulus] Synt. 1612. habet ordinem hunc: Paulus Apostolus. 6) Quae omnia ... reddendos] Synt. 1612. Quae cognitio sufficit ad conv. et inexc. reddendos quosvis homines. 7) Secundo seipsum ... necessarium est] Synt. 1612. At multo clarius et manifestius deinceps es ipsum nobis ille in sacro suo et divino verbo patefacit: quantum quidem id ad gloriam ipsius suorumque salutem, in hac vita expedit. Psalm. 19. Ephes. 4, 6. 2 Cor. 2, 6.

#### Articulus III.

#### DE SACRA SCRIPTURA.

Confitemur hoc Dei verbum non fuisse ulla humana voluntate aut allatum aut traditum: sed sanctos Dei viros divino afflatos Spiritu illud ellocutos esse, ut testatur divus Petrus 1). Postea vero Deus ipse pro immensa sua 2) cura et sollicitudine, quam de suis suorumque salute gerit, servis suis Prophetis et Apostolis 3) mandavit, ut sua illa 4) oracula scriptis committerent: ipseque adeo duas tabulas Legis digito suo exaravit: quae caussa est cur eiusmodi scripta sacram et divinam Scripturam appellamus.

1) Synt. 1612. add. 2 Pet. 1, 21. 2) sua Synt. 1612. illa. 3) Synt. 1612. Apostolis et Prophetis hoc ord. 4) Homm. ex mendo ille.

#### Articulus IV.

## DE CANONICIS LIBRIS VET. ET NOVI TESTAMENTI.

Complectimur autem sacram Scripturam duodus illis voluminibus Veteris et Novi Testamenti, qui libri Canonici vocantur, de quibus nulla est 1) controversia. Eorum 2) hic est tum numerus, tum ordo in Ecclesia Dei receptus. Quinque libri Mosis, liber Iosuae, Iudicum, Ruth, duo libri Samuelis, duo Regum, duo Chronicorum, qui et 3) Paralipomenon vocantur, primus Esdrae, Nehemias, Esther, Iob: item Psalmi Davidis, tres libri Salomonis, nempe Proverbia, Ecclesiastes et Canticum Canticorum: quatuor Prophetae maiores, Esaias, Ieremias, Ezechiel et Daniel: adhaec duodecim etiam minores Prophetae. Novi porro Testamenti libri Canonici sunt: Evangelistae quatuor, divus scilicet Matthaeus, Marcus, Lucas et Iohannes: Acta Apostolorum: quatuordecim Epistolae divi Pauli, et septem reliquorum Apostolorum: Apocalypsis divi Iohannis Apostoli.

1) est] Synt. 1612. unquam fuit. 2) Synt. 1612. Eorumque. 3) qui et] Synt. 1612. quae.

#### Articulus V.

#### DE AUCTORITATE S. SCRIPTURAE.

Hosce 1) libros solos recipimus tanquam sacros et Canonicos, quibus fides nostra inniti, confirmari et stabiliri possit. Et credimus absque ulla dubitatione ea omnia 2), quae in illis continen-

tur, idque non tam quod Ecclesia illos pro Canonicis recipiat et comprobet, quam quod Spiritus Sanctus nostris conscientiis testetur illos a Deo emanasse: et eo etiam 3) quod ipsi hanc suam autoritatem per se satis testentur ac comprobent 4): quum et ipsi caeci rerum omnium, quae in illis 5) praedictae fuerunt, impletionem et executionem clare conspicere, et veluti sensibus percipere possint.

1) Synt. 1612. Hos. 2) Et cred. absque .... omnia] Synt. 1612. Itaque absque .... omnin credimus. 3) etiam] Synt. 1612. maxime. 4) ipsi hanc .... comprobent] Synt. 1612. ipsi etiam per se sacram hanc suam authoritatem, et sanctitatem testentur, atque comprobent. 5) illis] Synt. 1612. add. scriptu.

#### Articulus VI.

#### DE DISCRIMINE LIBRORUM CANONICORUM ET APO-CRYPHORUM.

Differentiam porre constituimus inter libros hosce 1) Sacros et eos, quos Apoeryphos vocant; utpote quod Apocryphos legere quidem Ecclesia possit, et documenta ex iis desumere in rebus, quae consentiunt cum libris Canonicis 2); at nequaquam ea est ipserum autoritas et firmitudo, ut ex illorum testimonio aliquod dogma de Fide et Religione Christiana certo constitui possit: tantum abest, ut aliorum autoritatem infringere vel minuere valeant.

1) hosce] Synt. 1612. istos. 2) Apocryphos legere .... Canonicis] Synt. 1612. Apocryphi legi quidem in Ecclesia possint, et sa sit ex illis eatenus ctiam sumere documenta, quatenus cum libris Canonicis consonant.

#### Articulus VII.

#### DE PERFECTIONE S. SCRIPTURAE.

Credimus etiam 1) sacram hanc Scripturam perfectissime omnem Dei voluntatem complecti, et in illa abunde ea omnia doceri, quaecunque ab hominibus credi necesse est, ut salutem consequantur. Itaque cum illic exactissime et suse descripta sit omnis divini cultus ratio, quam Deus a fidelibus exigit: nulli hominum (quamvis Apostolica dignitate praedito, ac ne ulli quidem Angelo e coelo demisso 2), ut divus Paulus loquitur) fas est aliter docere, quam iam pridem in sacris Scripturis edocti sumus. Quum enim vetitum sit, ne quis Dei verbo quidquam aut addat aut detrahat, satis eo ipso declaratur sacram hanc doctrinam omnibus suis numeris et partibus perfectam ac absolutam esse. [Unusquisque itaque diligenter cavere debet, ne quid illi addat aut detrahat, que sapientia humana cum sapientia divina commisceri possit.] 3) Ideoque cum hisce divinis Scripturis atque hac Dei veritate 4) nella alia hominum, quantavis sanctitate praeditorum, Scripta, nulla coasuetudo, nec multitudo ulla, nec antiquitas, neque temporum pracscriptio, nec 5) personarum successio, neque concilia ulla, nulla

denique hominum decreta aut statuta conferenda aut comparanda 6) sunt, utpote quod Dei veritas rebus omnibus antecellat. Omnes enim homines 7) sunt mendaces, [et illorum sapientia Deo subiici non potest] sunt ipsa 8) vanitate vaniores. Idcirco toto animo reiicimus quaecunque cum certissima hac regula non conveniunt, uti 2) ab Apostolis edocti 10), quum dicunt: Probate spiritus, an ex Deo sint: et, si quis venit ad vos, et hanc doctrinam non adfert, ne recipito eum 11) domum etc. 12)

1) etiam] Synt. 1612. autem. 2) Hommius: dimisso. 3) Enusquisque... possil] Synt. 1612. om, haec. 4) atque... veritate] Synt. 1612. atque Dei nuda veritate. 5) nec] Synt. 1612. aeque. 6) aut comparanda] Synt. 1612. comparandave. 7) homines] Synt. 1612. add. natura suñ. 8) mendaces.... ipsa] Synt. 1612. mendaces, et ipsa. 9) uti] Synt. 1612. ut. 10) edocti] Synt. 1612. add. fuimus. 11) Synt. 1612. illum pro eum. 12) Synt. 1612. add. testimonia S.S. sqq.: 2 Tim. 3, 14. 17. 1 Pet. 1, 1. Prov. 30, 5. Gal. 3, 15. Apoc. 22, 18. loan. 15, 15. Act. 20, 27. 1 Tim. 1, 3. 2 Ioan. 1. 10. Gal. 1, 8. 1 Cor. 15, 2. Act. 26, 22. Rom. 15, 4. 1 Petri 4, 11. Ioan. 4, 25. Es. 1, 12. 1 Cor. 2, 4. Rom. 3, 4. 1 Cor. 3, 11. Deut. 12, 32. Matth. 15, 3. et 17, 5. Marc. 7, 7. 1 Thess. 2, 2. 1 Ioan. 4, 1.

#### Articulus VIII.

### DE SS. TRINITATE PERSONARUM IN UNICA ESSENTIA DIVINA.

Iuxta hanc veritatem et verbum hoc Dei, credimus in unicum solum Deum (qui unica atque aeterna est essentia, distincta reipsa, vere, et ab acterno in tres Personas, quarum quaeque suas habet proprietates incommunicabiles 1)) nempe in Patrem, Filium, et Spiritum Sanctum 2). Pater caussa et origo et initium est omnium rerum tam visibilium quam invisibilium 3). Filius est Verbum, Sapientia et Imago Patris: Spiritus Sanctus est actorna [atque essentialis] potentia et virtus procedens a Patre et a Filio 4). Ita tamen ut haec distinctio non efficiat ut Deus sit veluti in tres partes divisus: quandoquidem Scriptura nos docet, Patrem 5), et Filium, et Spiritum Sanctum suam quidem singulos 6) habere hypostasin sen 7) subsistentiam proprietatibus suis distinctam: ita tamen ut tres bae Personae sint tantum unus et solus Certum igitur est Patrem non esse Filium 8) nec Filium esse Patrem, neque Spiritum Sanctum esse 9) aut Patrem aut Filium. Interim tamen Personae illae sie distinctae, neque sunt divisae, neque confusae, neque permixtae. Neque 10) enim Pater carnem humanam assumpsit, nec Spiritus Sanctus 11) sed solus Filius. Pater nunquam sine Filio suo fuit, nec sine Spiritu suo sancto, quia singuli in una 12) cademque essentia eiusdem sunt aeternitatis. Nullus 13) ex his aut primus aut ultimus est, quia omnes tres unum sunt in veritate et potentia, in 14) honitate et misericordia.

1) Iuwta banc veritatem .... incommunicabiles] Synt. 1612. Iuwta

hanc veritatem et Dei verbam in unicum solum Deum oreilinus (qui est unica essentia, incommunicabilibus proprietatibus in tres personas re vers ab neterno distincta). 2) Synt. 1612. addit testimonia S.S. sqq.: 1 Ioan. 2, 10. Esa. 43, 11. Ioan. 1, 12. 1. 1 Ioan. 1, 1. Apoc. 19, 13. Prov. 8, 22. Ioan. 1, 14. 3) Pater caussa...invisibilium] Synt. 1612. Nam Pater quidem visibilium amnium et invisibilium causa, orlgo, ac initium existit. 4) Spiritus S. est.... Filio] Synt. 1612. Spiritus s. vero potentia est, et virtus quae a Patre et Filio emanat. 5) Synt. 1612. etc Patrem. 6) suam quidem sing. om. Synt. 1612. 7) Synt. 1612. sive pro seu. 8) Certum... non esse Filium] Synt. 1612. Igitur certum est nec Patrem, Filium. 9) esse om. Synt. 1612. 10) Synt. 1612. non pro Neque. 11) Pater carnem .... Sanctus] Synt. 1612. Pater aut Spiritus sanctus carnem hum. assumpserunt. 12) in una om. Synt. 1612. 13) Nullus] Synt. 1612. add. enim. 14) in veritate.... in] Synt. 1612. tum veritate ac potentia, tum.

#### Articulus IX.

#### DE SS. TRINITATE.

Haec vero omnia cognoscimus tam ex Sacrae Scripturae testimoniis, quam ex effectis 1) iis 2) potissimum, quae nos in nobismet ipsis sentimus. Et sacrae quidem Scripturae testimonia, quae nos docent sacram hanc Trinitatem credere, passion in Veteri Testamento occurrunt; quae non tam numeranda, quam certo iudicio seligenda sunt. Qualia haec sunt, Geneseos primo dicit Deus, Facianus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, etc. Et mox, creavit itaque Deus hominem ad imaginem et similitudinem 3) suam, marem, inquam, et foeminam creavit ees. Item, Ecce Adam tanquam unus nostrum factus est 4). Ex co enim quod dicitur, Faciamus hominem ad similitudinem nostram, apparet pluralitatem esse Personarum 5) in Deitate. Quum autem dicitur, Deus creavit etc., indicatur unitas Divinitatis. Verum quidem est hie non exprimi 6), quot sint personae: tamen quod in Veteri Testamento obscure traditum est, id in Novo nobis clare admodum 7) exponitur. Quum enim Dominus noster Iesus Christus in Iordane baptizaretur 8), Patris vox audita est dicentis, Hic est Filius meus dilectus: et Filius ipse in aquis est visus: Spiritus vero Sanctus sub specie columbae apparuit. [An non igitur tres sunt?] 9). In communi omnium fidelium baptismo baec formula a Christo instituta est 10): Baptizate omnes gentes in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti 11). Sic etiam in Evangelio Lucae 12) Angelus Gabriel Mariam, Domini nostri matrem, alloquitur: Spiritus Sanctus superveniet in te et virtus Altissimi inumbrahit te, propterea id quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei. [Videmus hic nominari Patrem Altissimum, posten Filium Dei qui ex Virgine natus est, et Spiritum Sanctom, qui Virginem inumbravit 13).] Item, Gratia Domini nostri less Christi et charitas Dei, et communicitio Spiritus Sancti sit vobiscum 14) [Atque hic videmus clare tres nominari 15)]. Item, Tres sunt qui testificantur in coelo, Pater, Sermo et Spiritus Sanctus,

et hi 16) tres unum sunt 17). Quibus omnibus locis plenissime 18) docemur, in unico Deo tres esse Personas. Etsi autem haec doctrina omnem humani ingenii captum superet, illam tamen nunc ex verbo Dei firmiter credimus, expectantes, donec in coelo plena 19) illius cognitione fruamur. Notanda porro 20) sunt etiam harum trium Personarum singularia 21) officia et effecta, quae erga nos singulae 22) exerunt. Pater enim vocatur Creator noster per 23) virtutem ipsius, Filius noster Servator per sanguinem ipsius; Spiritus sanctus est sanctificator noster per inhabitationem ipsius in cordibus nostris. Atque hanc de SS. Trinitate doctrinam 24) iam inde ab Apostolorum aetate ad haec usque tempora semper vera retinuit Ecclesia, et adversus Iudaeos, Mahumetanos, aliosque pseudochristianos et haereticos defendit, quales fuerunt Marcion, Manes, Praxeas, Sabellius Samosatenus [Arius] et similes, qui omnes iure meritoque 25) ab orthodoxis Patribus condemnati sunt. Recipimus itaque libenter hic tria illa Symbola, nempe Apostolorum, Nicenum et Athanasii, et quaecunque de hoc dogmate iuxta illorum Symbolorum sententiam [sacra Concilia] 26) statuerunt.

1) Synt. 1612. ex ipsis effectis.
2) Synt. 1612. iisque.
3) nostram.... similitudinem om. Synt. 1612.
4) Synt. 1612. add. Gen. 3.
5) pluralitatem esse Personarum] Synt. 1612. plures esse Personas.
6) Vermm... exprimi] Synt. 1612. Etsi autem hic non exprimitur.
7) clare admodum] Synt. 1612. luce clarius.
8) Synt. 1612. add. Matth. 3, 16.
9) An non... In] Synt. 1612. Idea et in.
10) a Chr. inst. est] Synt. 1612. uti praecipimur.
11) Synt. 1612. add. Matt. 28, 19.
12) in Ev. Lucae] Synt. 1612. apud Lucam Luc. 1, 35.
13) Videmus.... inumbravii] Synt. 1612. om. haec.
14) Synt. 1612. add. 2 Cor. 13, 13, 15) Atque hic etc. om. Synt. 1612.
16) et hi] Synt. 1612. qui.
17) Synt. 1612. add. 1 Ioan. 5, 7.
18) plenissime] Synt. 1612. ampliesime.
19) Homm. plene.
20) porvo om. Synt. 1612.
21) singularia om. Synt. 1612.
22) Synt. 1612. singuli.
23) per] Synt. 1612. ob.
24) Filius noster Servator... doctrinam] Synt. 1612.
Pilius vero Salvator, ac redemptor moster vocatur, quod sanguine suo nos redemerit. Spiritus sanctus sanctificator noster, quod in cordibus nostris habitet, Mal. 2, 10. 1 Pet. 1, 2. 1 Ioan. 4, 14. Gal. 4, 6. Tit. 3, 5. Rom. 8, 9. Rom. 14, 16. Atque sanctom hame sacrae Trimitalis doctrinam.
25) iure meritoque] Synt. 1612. merito.
26) sacra Concilia] Synt. 1612. om. haec.

#### Articulus X.

### DE AETERNA DEITATE FILII DEI, DOMINI NOSTRI IESU CHRISTI.

Credimus Iesum Christum respectu naturae ipsius divinae esse unicum Dei filium ab aeterno genitum, non factum aut creatum 1), (sic enim esset 2) creatura) sed Patri δμοσύσιον και συναίδιον seu 3) einsdem cum Patre essentiae, eique 4) coaeternum, characterem, seu veram imaginem ὑποστάσεως Patris, et Splendorem gloriae eius in omnibus [et per omnia] ei aequalem 5). Est autem is Filius Dei non tantum ab eo tempore que naturam nostram humanam induit, sed ab aeterno, uti 6) hace testimonia

inter se 1) collata nos docent. Moses ait 2) Deum creasse mundum: At divus Iohannes per Sermonem, quem Deum voeat, omnia facta fuisse dicit; [Et quem D. Ioannes Sermonem voeat, eundem D. Paulus Filium voeat] asserens, Deum per Filium suum secula seu mundum condidisse. [Praeterea docet D. Paulus Deum omnia per Iesum Christum creasse.] 2) Sequitur itaque eum, qui et Deus et Sermo et Filius et Iesus Christus dicitur, iam tum extitisse, quum ab ipso omnia condita fuerunt. Ideireo Michaeas cap. 5, 2. Propheta inquit, Exitus eius ab initio, a diebus aeternitatis. Item, [Est primogenitus omnis creaturae, et 10)] Est absque initio dierum, et absque fine vitae. [Psalmo secundo, Filius meus es, ego hodie genui te: Osculamini Filium.] 11) Est igitur ille verus et acternus Deus, omnipotens ille, quem invocamus, adoramus, et colimus [omnibus diebus vitae nostrae] 12).

1) Synt. 1612. add. Ioan. 1, 18.49.
2) Sic enim esset] Synt. 1612. esset enim.
3) Patri ... seu om. Synt. 1612. 4) Synt. 1612. illique.
5) characterem, seu ... aequalem] Synt. 1612. quique est vera imago substantiae Patris, et splendor gloriae ipsius, in omnibus illi aequalis, Col.
1, 15. Ioan. 10, 30. Phil. 2, 6. Hebr. 1, 3. Ioan. 8, 23. et 9, 36. Act.
8, 37. Rom. 9, 5, 6) uti] Synt. 1612. ut. 7) inter se] Synt. 1612. invicem.
8) Synt. 1612. add. Gen. 1. 9) Et quem D. Ioannes ... creasse] Synt. 1612. Sic Apostolus ad Hebraeos, asserit Deum per Filium Iesum Christum omnia creasse, Colos. 1, 16. 10) Est primog. etc. om. Synt. 1612. 11) Psalmo etc. om. Synt. 1612. 12) verus et aetermus ... nostrae] Synt. 1612. verus Deus, aeternus, omnipotens, quem invoc. ador. et colimus.

#### Articulus XI.

## DE PERSONA ET AETERNA DEITATE SPIRITUS SANCTI.

Credimus etiam et confitemur Spiritum Sanctum a Patre et Filio ab acterno procedere: itsque nec factum, nec creatum, nec genitum fuisse, sed ab utroque tantum procedentem, qui ordine tertia est Trinitatis Persona, elusdem essentiae, gloriae et maiestatis cum Patre et Filio. Ideoque et ipse verus et acternus Deus est 1).

1) Synt. 1612. add.: ut nos sacras Scripturas docent. Heb. 7, 3. Ioan. 14, 6. et 15, 26.

## Articulus XII.

## DE CREATIONE MUNDI, ET DE ANGELIS.

Credimus Patrem per Verbum suum, hoc est, per Filium, coelum, terram, et reliquas naturas omnes ex nihilo creasse, quum illi visum fuit 1) opportunum, singulisque suum esse, formam, et varia officia tribuisse, ut Creatori suo inservirent. Eumque nunc illas 2) fovere, sustentare, et regere, secundum aeternam suam Providentiam, et per immensam virtutem suam 3). Idque ut'illae quidem homini, homo vero Deo suo inserviat. Creavit etiam An-

gelos, omnes natura bonos, ut ministri ipsius essent, et electis etiam inservirent: quorum tamen nonnulli 4) ab excellenti illa natura, in qua eos Deus crearat, in perditionem acternam deciderunt: alii vero singulari Dei gratia in primo illo statu suo perstiterent. Diaboli quidem et cacodaemones illi, ita corrupti et depravati sunt, ut et Dei et omnis boni coniurati sint hostes, qui Ecclesiae et singulis ipsius 5) membris tanquam praedones e specula omnibus viribus 6) insidiantur, ut imposturis suis ac deceptionibus omnia destruant atque 7) pessundent: [atque adeo quidem ut se adorari ab omnibus velint, quem in finem multa hominibus pollicentur: neque mirum hoc est, quum Diabolus Christum ausus fuerit aggredi, eumque permovere ut ipsum adoraret 8).] Idcirco propria sua malitia perpetuae condemnationi addicti, expectant indies horrenda suorum facinorum supplicia ac tormenta 9). Respuimus itaque atque execramur 10) boc loco Saducaeorum errorem. qui Spiritus ullos aut Angelos esse negarunt. Item et Manichaco-. rum errorem, qui asserunt Diabolos ex seipsis originem ducere et ex propria sua natura malos esse, non autem corruptos per inobedientiam voluntariam 11).

1) Synt. 1612. est pro fuit. 2) Synt. 1612. add. omnes etiam.
3) secundum .... suam] Synt. 1612. pro aeterna sua providentia, et immensa virtute. 4) nonnulli] Synt. 1612. alii. 5) Synt. 1612. illius.
6) omn. vir. om. Synt. 1612. 7) Synt. 1612. et. 8) Synt. 1612. om. atque adeo quidem etc. 9) ac tormenta om. Synt. 1612. 10) atque execramur om. Synt. 1612.
11) Synt. 1612. add. S.S. testimonia sqq.: 10an. 15, 26. Gen. 1, 1. Isai. 40, 26. Heb. 3, 4. Apo. 4, 11. 1 Tim. 4, 3. 1. Col. 1, 16. Heb. 3, 14. et 1, 3. Psal. 103, 21. et 4, 3. 8. Ioan. 8, 44. 2 Pet. 2, 4. Luc. 8, 31. 1 Pet. 5, 8. Matt. 25, 40. Act. 23, 8.

#### Articulus XIII.

#### DE PROVIDENTIA DEL

Credimus Deum hunc Opt. Max. postquam res omnes creasset, eas minime sortis aut fortunae arbitrio 1) commisisse, sed ipsummet illas ex praescripto sacrosanctae suae voluntatis ita assidue, regere et gubernare, ut nihil in hoc mundo absque illius decreto atque 2) ordinatione contingat: quanquam tamen 3) Deus malorum, quae in hoc mundo accidunt, neque auctor, neque reus dici possit. Tam late 4) patet infinita et incomprehensibilis illius tum petentia tum bonitas, nt 5) tunc etiam opera et actiones suas sancto et iuste decernat atque 6) exequatur, quum et Diabolus et impli iniuste agunt. Quaecunque vero ille agit humanum captum excedentia, de iis nolumus curiose et supra nostrum captum inquirere: quinimo secreta et 7) iusta tamen Dei iudicia humiliter et reverenter adoramus. Sufficit enim nobis, quod Christi discipuli esse possimus, et ea duntaxat discamus 8) quae ipso 9) verbo suo nos docet, neque hos fines transilire volumus 10). Haec vero doctrina immensam nobis adfert consolationem. Ex illa enim

cognoscimus <sup>11</sup>) nihil nobis fortuito contingere, sed omnia Patris nostri coelestis voluntate, qui pro nobis vera <sup>12</sup>) paterna cura excubat, omnia sibi subdita habens, ita ut ne pilus quidem capitis nostri (qui omnes ad unum numerati sunt) evelli, nec minimus passerculus humi cadere, sine Patris nostri voluntate, possit. His <sup>12</sup>) itaque penitus acquiescimus, agnoscentes Deum diabolos et inimicos nostros omnes veluti habenis ita fraenatos continere, ut, sine ipsius voluntate et bona venia, nemini nostrum nocere valeant. Itaque <sup>14</sup>) hoc loco detestandam Epicureorum opinionem relicimus, qui Deum otiosum, et nihil agentem, omniaque fortunae et casui <sup>15</sup>) committentem finxerunt <sup>16</sup>).

1) arbitrio] Synt. 1612. add. regendas. 2) Synt. 1612. et. 3) tamen om. Synt. 1612. 4) Synt. 1612. add. enim. 5) Synt. 1612. et pro ut. 6) Synt. 1612. et. 7) et om. Synt. 1612. '8) quod Christi... discamus] Synt. 1612.: (ut Christi discipulis) ea duntassat discipulis.) ea duntassat Synt. 1612. ipse. 10) volumus] Synt. 1612. fas esse ducimus. 11) Homm. agnoscimus. 12) Synt. 1612. vere. 13) Synt. 1612. Istis pro His. 14) Synt. 1612. Et. 15) fortunae et cassi] Synt. 1612. sorti. 16) Synt. 1612. add. S.S. testimonia sqq.: Act. 23, 8. loan. 5, 17. Heb. 1, 3. Prover. 16, 4. lacob. 4, 15. lob. 1, 21. 2 Reg. 22, 20. Act. 4, 28. 1 Sam. 8, 25. Psal. 115, 3. Isa. 45, 7. Amos 3, 6. Deut. 19, 5. Prover. 21, 1. Ps. 105, 25. Isa. 10, 5. 2 Thess. 2, 11. Ezech. 41, 9. Rom. 1, 28. 1 Reg. 11, 23. Gen. 45, 8. et 50, 20. 2 Sam. 16, 10. Matt. 8, 31. 1 loan. 3, 8.

## Articulus XIV.

## DE HOMINIS CREATIONE, LAPSU ET CORRUPTIONE.

Credimus Deum ex limo terrae hominem ad imaginem suam creasse bonum 1), iustum et 2) sanctum [atque in omnibus plane perfectum 3),] qui proprio arbitrio suam voluntatem ad Dei voluntatem componere et conformem reddere possit 4). [Deus itaque eum creavit constantem duabus partibus, corpore et anima: corpus e terra conditum fuit, Spiritum vero et vitam Deus ei inspiravit: adeo ut in homine tanta conspiciatur excellentia, ut humanum ingenium illi exprimendae par non sit. Eiusmodi eum fuisse David testatur, ut nihil illi amplius deesset, quam quod Deus non esset. Gloria et konore coronatus fuit 5).] Verum quum in honore esset, nescivit, et excellentiam suam non cognovit [iumentis similis factus est 6):] sed seipsum sciens et volens peccato, et per consequens morti ac maledictioni subjecit: dum Diaboli verbis et imposturis aurem praebens mandatum vitae transgressus est, quod a Domino acceperat, seque a Deo (vera ipsius vita) per peccatum 1) subduxit atque abalienavit, et totam ipsius naturam corrupit ac vitiavit 8). Quo factum est, ut morti tum corporali 9) tum spirituali sese obnoxium reddiderit, improbus 10) atque perversus effectus fuerit, atque in omnibus viis et studiis suis corruptus, et praeclara illa dona omnia amiserit, quae a Deo acceperat: adeo ut non nisi exiguae illorum scintillae et vestigia exilia illi relicta

sint, quae sufficient ad homines reddendos inexcusabiles, [sed noquaquam ad nos bonos ae Deo probatos efficiendos, I quoniam quidquid in nobis est lucis in caecas tenebras est 11) conversum, ut et Scriptura ipsa docet dicens: Lux in tenebris lucet, et tenebrae ean non comprehenderunt. Ibi enim Iohannes manifeste homines tenebras vocat. [Atque in Psalmo dicitur: Penes te Domine est fons vitae, et in luce tua clare videmus lucem 12). Idcirco quaecunque de libero hominis arbitrio [adversus hacc 13)] traduntur. ea nos merito reiicimus, quum homo 14) sit servus pecceti, nihilque boni ex se possit 15), nisi datum sit illi de coelo. Quis enim iactare audeat se quaecunque voluerit praestare posse, quum Christus ipse dicat: Nemo potest venire ad me, nisi Pater meus, qui misit me, traxerit eum; [D. Paulus testatur naturalem hominem talem esse, qualem Adamus in lapsu suo produxit 16).] Quis voluntatem suam ostentet, qui intelligat 17) omnes carnis affectus inimicitias esse adversus Deum? Quis de intelligentia sua gloriabitur, qui sciat animalem hominem non esse capacem corum quae sunt spiritus Dei? In summa, quis vel ullam suam cogitationem ia medium proferat, qui intelligat nos non esse idoneos ex nobis ipsis ad cogitandum quidquam, sed quod idonei sumus, id omne ex Deo esse? [Cogitare minus est quam facere 18).] Certum ergo et firmum manere oportet, quod Apostolus dixit, Deum esse qui efficit in nobis et ipsum velle et ipsum efficere 19) pro gratuita sua benevolentia. Nulla enim intelligentia, nulla voluntas est menti et voluntati Dei conformis, quam Christus in homine non sit operatus 20): quod et ipse nos docet dicens: Sine me nikil potestis facere. [Christus etiam et hoc dieit: Qui peccatum facit, servus est peccati. Ubi ergo est liberum eius arbitrium? 21)]

1) Synt. 1612. add. sellicet. 2) Synt. 1612. ac. 3) atque in etc. om. Synt. 1612. 4) Synt. 1612. posset. 5) Deus itaque eum etc. om. Synt. 1612. 6) iumentis etc. om. Synt. 1612. 7) per peccatum] Synt. 1612. penitus. 8) et totam... vitiavil] Synt. 1612. vitiata amnino, atque corrupta per peccatum ipsius natura. 9) corporene Synt. 1612. 10) improbus] Synt. 1612. Itaque improbus. 11) effectus fuerit, atque in omnibus... tenebras est] Synt. 1612. effectus, in viisque suis omnibus et studiis corruptus praeciara illa dona omnia amisit, quibus illum ornaverat: adeu ut non nisi exig. ill. scint. et vest. exil. illi relicta sunt, quae tamen suff. ad inacco, redd. homines, quia quicquid in nobis est lucis in caecus tenebras sit. 12) Atque etc. om. Synt. 1612. 13) advers. haec om. Synt. 1612. en se possit homo. 15) boni en se possil Synt. 1612. en se possit homo. 16) D. Panibus etc. om. Synt. 1612. 17) intelligat] Synt. 1612. audiat. 18) Cogitare etc. om. Synt. 1612. 19) et ipsum velle et ipsum efficere] Synt. 1612. et ut velimus et ut efficianus. 20) Nulla enim intelligentis... operatus] Synt. 1612. Nulla enim mens, nulla voluntas Dei voluntati acquiescit, in qua Christus ipse non sit prius operatus. 21) Christus etiam etc. om. Synt. 1612. sed add. testimonia S. S. sqq.: Matt. 20, 29. et 30. Gen. 1, 26. Eccle. 7, 30. Eph. 4, 24. Psal. 49. Iss. 59, 2. Gen. 8, 17. Rom. 5, 12. Rom. 3, 10. Acto. 4, 16. 1 Reg. 1, 20. et 21. Act. 17, 27. Eph. 5, 8. Ioan. 1, 5. Isa. 26, 12. Psal. 94, 11. Ioan. 3, 27. Ioan. 6, 44. Rom. 8, 7. 1 Cor. 2, 14. 2 Cor. 3, 5. Philip. 2, 13. Ioan. 15, 5. 2 Cor. 3, 5, Philip. 2, 13, loan. 15, 5.

imitationem 10).

# Articulus XV. DE PECCATO ORIGINALI.

Credimus Adami inobedientià peccatum, quod vocant Originis, in totum genus humanum diffusum esse 1). Est autom peccatum originis cerruptie totius naturhe, et vitium haereditarium, quo et ipsi infantes in matris utero polluti sunt: quodque velat nexia quaedam radix genus omne peccatorum in homine producit 2), estque tam foedum atque 8) excerabile coram Deo, ut ad universi generis humani condomnationem sufficiat. Neque vero per Baptismum penitus abeletur aut radicitus evellitur 4) quandequidem ex illo, tanquam ex infausta ac 5) corrupta scaturigine perpetui 6) rivuli assidue exeriuntur atque 7) effluunt: quamvis filiis Dei in condemnationem non cedat aut imputetur, sed ex pura Dei gratia et misericordia illis remittatur: non ut huic remissioni confidentes obdormiant, sed ut sensus 8) huius corruptionis crebriores gemitus in fidelibus excitet, utque eo ardentius optent se 9) ab hec

1) diffusum esse] Synt. 1612. sparsum et effusum fuisse. 2) producit] Synt. 1612. progerminat. 3) foedum atque] Synt. 1612. turpe et. 4) penitus .... evellitur] Synt. 1612. illud penitus extingui aut radicitus evelli credendum est. 5) infausta ao om. Synt. 1612. 6) perpetui] Synt. 1612. add. fluctus, atque. 7) Synt. 1612. et pro atque. 8) Synt. 1612. sensu. 9) se om. Homm. 10) Synt. 1612. add. testimonia S.S. sqq.: Phil. 2, 13. loan. 15, 5. Psal. 51, 7. Rom. 3, 10. Gen. 6, 3. loan. 3, 6. Rom. 5, 14. Eph. 1, 5. Rom. 7, 18. 24.

corpore mortis liberari. Hine orgo Petagianorum errorem damasmus, qui hoc peccatum originis nihil aliud esse asserunt, quan

#### Articulus XVI.

#### DE PRAEDESTINATIONE DIVINA.

Credimus Deum (postquam 1) tota Adami soboles, sie in perditionem et exitium, primi hominis culpa, praecipitata fuit) seipsum talem demonstrasse ac praestitisee qualis est revera, nimirum 2) misericordem et iustum. Misericordem quidem cos damastione et interitu liberando et servando, quos in acterno et immatabili consilio suo pro mera et gratuita 2) sua bonitate per lessus Christum Dominum nostrum elegit, sine ullo [bonorum] operum 1) ipsorum respectu. Iustum vero, alies in ille sue lapen et perditione relinquendo, in quam sese ipsi praecipites dederunt. Mac ratione declarat se esse misericordem et clementem Denm iis ques salvos facit, quibus nihil debebat: uti quoque se declarat instan iudicem ostensione justae severitatis suae erga reliquos. Atque interim illis nullam facit iniuriam. Nam quod nonnullos salvos facit, non propterea fit, quod isti aliis sint melioret, cum omnes in exitium certum prolapsi sint, denec Deus cos discernat, et liberet secundum acternum atque immutabile propositum sunm, quod in Iesu Christo fundatum est, entequam mundus creatus fuit. Nemo itaque secundum hane sententiam ad hane glorium pervenire per se ipsum potest, quoniam a nobis ipsis non sumus idonei ad cogitandum aliquid honi, nisi Deus per gratiam ac meram bonitatem suam nos praeveniat: adeo natura nostra est corrupta 5).]

1) Synt. 1612. posteaquam. 2) nimirum] Synt. 1612. add. et. 3) in aeterno et .... gratuita] Synt. 1612. in aeterno suo consilio pro gratuita.
4) sine .... operum] Synt. 1612. abeque ullo operum. 5) Hac ratione etc. om. Synt. 1612.

## Articulus XVII.

## DE REPARATIONE GENERIS HUMANI PER FILIUM DEI.

Credimus etiam Deum nostrum Opt. Max. (quum ecrneret hominem sese ita in mortis et corporeae et spiritualis damnationem coniecisse, et prorsus miserum atque maledictum effectum esse) mirabili sua tum sapientia tum bonitate adductum, ut illum abs se prae timore fugientem et quaereret et benigne consolaretur: promisso illi Filio suo ex muliere nascituro, qui serpentis caput contereret et illum.) beatum redderet.

1) illum] Synt. 1612. add. felicem sique.

#### Articulus XVIII.

### DE INCARNATIONE FILH DEL.

Confitemur itaque Deum 1) promissionem (Patribus per os sanctorum Prophetarum factam) implevisse, quum constituto ab 2) se tempore Filium illum 3) suum unicum et aeternum in hunc mundum misit: qui formam servi assumpsit 4), similie hominibus factus, et veram naturam humanam cum omnibus ipsius infirmitatibus (excepto peccato) vere assumpsit, dum conceptus est in utero beatae Virginis Mariae, virtute Spiritus Sancti absque ulla maris 5) opera. Eam porro naturam humanam non quoad corpus tantum induit, sed etiam quoad animam: fuit enim vera anima humana praeditus, ut verus esset homo. Etenim quum anima non minus quam ipsum corpus damnationi esset obnoxia, necesse fuit illum et hoc et illam assumere, ut utrumque simul servaret. Ideireo contra Anabaptistarom haeresin qui negant Christum carnem humanam assumpsisse, confitemur Christum participem eiusdem () carnis et sanguinis fuisse, sicut et pueri 1) ex lumbis Davidis secundum carnem: factum 8) ex semine Davidis secundum eandem carnem, fructumque ex utero virginis Mariae, natum ex muliere: germen Davidis: surculum .) radice lesse: e tribu luda, atque a ludaeis ipsis ortum secundum carnem, et in summa, verum semen Abrahae et Davidis, quandequidem Abrahae semen assumpeit, et fratribus suis per omnia similis factus est, excepto peccato [genitus ex Maria], adeo ut (hac ratione) factus sit 10) revers noster Emmanuel, id est, Deus nobiscum.

1) itaque Denin] Synt. 1612. vero Denin tum demain. 2) Synt. 1612. als. 3) illum om. Homm. 4) Synt. 1612. accepit pro assumpsil. 5) Synt. 1612. hominis pro maris. 6) eiusdem om, Synt. 1612. 7) pueri] Synt. 1612. add. fratres ipsius. 8) Synt. 1612. add. inquam. 9) surculum e] Synt. 1612. florem de. 10) Davidis, quandoquidem .... factus sit] Synt. 1612. Davidi, quod scilioet semen Abrahus assumpserit, excepts peccato, ut dictum est, fratribus suis similis per omnis factus, adeo ut sit revers...

#### Articulus XIX.

# DE UNIONE HYPOSTATICA, SEU PERSONALI, DUARUM NATURARUM IN CHRISTO.

Credinius etiam per hanc conceptionem, Personam Filii coniunctam atque unitam fuisse inseparabiliter cum humana natura, ita ut non sint duo Filii Dei, nec duae Personae, sed duae Naturae in una cademque persona unitae 1), quarum utraque proprietates suas retineat, adeo ut sicut Divina natura semper increata et absque initio dierum et 2) sine fine vitae remansit, coelumque et terram implens: sic natura Humana proprietates suas non amiserit, sed creatura remanserit, initium dierum et finem vitae habens, finitae ac circumscriptae naturae existens, atque omnia, quae vero corpori competunt, retinens. Et 3) quamvis illi immortalitatem resurrectione sua dederit, veritatem tamen humanae naturae illi neque ademit neque commutavit. Salus enim et resurrectio nostra a veritate corporis ipsius dependet. Caeterum, dune istae naturae ita sunt simul unitae et coniunctae in unam personam, ut ne morte quidem ipsius separari potuerint. Quod igitar Patri suo moriendo commendavit, id vere erat spiritus humanus, a corpore ipsius egrediens: at interim Divina natura semper Humanae (etiam in sepulcró iacenti) coniuncta remansit: adeo ut Deitas ipsa non minus in ipso tunc fuerit, quam cum adhuc infans esset, etsi exiguum ad tempus sese non exerciet 4). Quapropter confilemur ipsum esse verum Deum, et verum hominem: verum quidem Deum, ut mortem sua potentia vinceret; et verum hominem, ut in carnis suae infirmitate pro nobis mortem obiret.

1) in una .... unitae] Synt. 1612. in unica persona consunctae. 2) et om. Synt. 1612. 3) et finem vitae ..., retineus. Et] Synt. 1612. et naturam finitam habens. Omnia enim illa quae vero corpori conveniunt retinuit, et... 4) sese non exercrét] Synt. 1612. non sese exerceret.

#### Articulus XX.

## DE MODO REDEMPTIONIS, PER DECLARATIONEM IUSTI-TIAE ET MISERICORDIAE DEI IN CHRISTO.

Credimus Deum, qui summe et persectissime est tum misericers tum instus, Filium suum misisse, ut naturam illam assumeret, que per inobedientiam peccarat, ut in en ipsa natura satissaceret, atque ut Deus de peccato per acerbissimam mortem ac passionem Filii sui iustas 1) poenas sumeret. Deus igitur institiam suam in proprio Filie; in quem peccata nostra confecerat 2), ostendit et exeruit: bonitatem vero et misericordiam suam in nos nocentes et condemnatione dignos benigue effudit et exeruit, dum Filium suum pro nobis, ex perfectissimo suo erga nos amore, morti tradidit 2) et eum rursus propter iustificationem nostram e mortuis excitavit, ut immortalitatem et vitam aeternam per illum consequeremur.

1) satisfaceret atque ... Filit sui instas Synt. 1612. et satisfaceret, et de peccato, per acerbam ipsius mortem et passionem, instas... 2) in quem .... coniecerat Synt. 1612. nostris peccatis onusto. 3) pro nobis .... tradidit Synt. 1612. morti propter offensas nostras pro immenso ono ergo nos amore tradidit.

## Articulus XXI.

#### DE SATISFACTIONE CHRISTI PRO PECCATIS NOSTRIS.

Credimus Iesum Christum summum illum Sacordotem esse, in acternum cum iurciurando constitutum, secundum ordinem Melchisedeci 1), qui se 2) nostro nomine coram Patre ad placandam ipsius iram cum plena satisfactione obtulit, sistems seipsnun super altere crucis, et sanguinem suum pretiosam 3) ad purgationem peccatorum nostrorum prosudit, sicuti id Prophetae suturum praedixerant. Scriptom enim est, castigationem paeis nostrae super Filium Dei positam, et livore eius nos sanatos esse. Item, ipsum tanquam ovem ad mactationem ductum, atque inter peccatores et iniquos deputatum, condemnatumque a Pontio Pilato tanquam maleficum, etsi illum prius innocentem pronuntiasset. Quae igilur non rapueral, persolvit, et iustus pro iniustis passus est, idque 4) tues in anima sua tum in corpore: adeo ut sentiens horribilem illam poenam, quam nos peccatis nostris commeriti eramus 5), aquam et sanguinem sudaverit : et tandem etiam exclamaverit, Deus meus, Deus meus, cur deseruisti me? En vero omnia pro remissione peccatorum nostrorum pertulit. Quamobrem merito cum divo Paulo dicimus, nos nihil quidquam scire, nisi Iesum Christum eumque crucifixum: quinetiam omnia pro stercoribus ducimus propter excellentiam cognitionis Domini nostri Iesu Christi, ut qui in eius vulneribus omnis generis consolationem capiamus 6). Itaque nihil necesse est ut alias ullas rationes vel optemus, vel ipsi cogitemus, quibus Deo reconciliari possimus, praeter hane solam et semel peractam oblationem, qua consecrati sunt et perfecti in perpetuum sideles omnes, qui sanctisicantur. Atque haec est caussa cur ipse ab Angelo Iesus vocatus sit, id est, Servator, quod servaturus esset populum suum a peecatis ipsius.

<sup>1)</sup> Synt. 1612. Melchivedech. 2) Synt. 1622. sees. 3) pretioeum om. Synt. 1612. 4) idque om. Synt. 1612. 5) adec ut .... commeriti eramus] Synt. 1612. ita ut borrerem peccatis nastrie debitum sentiens. 6) Synt. 1612. comperiamus.

## Articulus XXII.

## DE FIDE IUSTIFICANTE, ET DE IUSTIFICATIONE FIDEI.

Credimus Spiritum Sanctum per veram magni hoius mysterii cognitionem in cordibus nostris veram Fidem accendere, quae 1) Iesum Christum eum omnibus suis meritis ampfectitur, eumque sibi proprium 2) vindicat, nihilque deinceps extra illum quaerit. Necesse enim est aut omnia quae ad salutem nostram requiruntur in Christo non esse: aut si sint in eo omnia, eum, qui fide Iesum Christum possidet, simul etiam perfectam habere salutem. Itaque berrenda est omnino in Deum blasphemia, asserere Christum minime sufficere, sed aliis quoque rebus opus esse. Inde enim sequeretur, Christum ex parte tantum esse Servatorem. Merito igitur iureque dicimus cum D. Paulo, Nos sola fide iustificari, seu Fide absque operibus legis. Caeterum neunaquam intelligimus esse fidem ipsam proprie loquendo quae nos iustificet, [seu propter fidem nos iustificari, j nam illa tentum est velat 1) instrumentum, que Christum iustitiam nostram apprehendimus. Christus igitur ipse nobis imputans omnia sua merita, et tanı malta sanctissima opera, quae pro nobis praestitit, est institia nostra 1): Fides vece est instramentum, quo illi in 4) communicaem omnium bonerum ipsius copulamur, atque in cadem retinemur: adeo ut illa omnia, postquam nostra facta sunt, nobis plus quam sufficient ad nostri a peccatis absolutionem 6).

1) Sanctum per veram ... quae] Synt. 1612. Sanctum in cordibus nostris habitantem veram nobis fidem impurtiri, ut huius tanti stysterii veram cognithmem adigiscamur. Quae fides. 2) ennque sibi proprium] Synt. 1612. illumque ceu proprium effectum. 3) Caeterum, nequaquam ... veiu! Synt. 1612. Caeterum, proprie loquendo, nequaquam intelligimus ipsam fidem per se, sen ao se, nos instificare, ut quae sil dumtasut veluti... 4) nobis imputans... nostra Synt. 1612. est nostra institia, qui omnie sua nobis querita imputat. 5) in Synt. 1612. add. societatem sen. 6) postquam nostra ... absolutionem Synt. 1612. nostra effects, plus quam satis nobis sint ad nostri absolutionem a peccatis.

#### Articulus XXIII.

# DE IUSTITIA NOSTRA QUA CORAM DEO CONSISTIMUS.

Credimus beatitudinem 1) nostram sitam esse in peccatorum nostrorum remissione, quae fit propter Iesum Christum: atque in ea contineri iustitiam nostram coram Deo: uti nos D. Paulus docet ex Davide, quum pronuntiat Beatum eum kominem, cui Deus imputat iustitiam absque operibus; idem 2) Apostolus ait: Nos gratis iustificari per redemptionem factam in Christo Iesu. Ac propterea hoc fundamentum [in acternum] firmum retinemus, et Deo gleriam omnem 3) tribuimus, de nobis ipsis perquam 4) humiliter sentientes, ut qui probe neverimus qui, qualesque simus revera. Ideoque de nobis ullisve nostris meritis nihil quidquam praesumimus, sed soli Iesu Christi crucifixi obedientiae innixi. 5), in

ea prorsus acquiescimus, quae nostra fit, quando in 6) com credimus. Hace porro una abunde sufficit, tum ad omnes nostras iniquitates obtegeadas, tum etiam ad nos tutos securosque reddendes adversus omnes tentationes. Illa enim 1) procul a conscientia abigit omnem metum, emnem horrorem, omnem denique formidiaem, que propius ad Deum accedamus, nec primi ilfius nostri parentis exemplum imitemur, qui prae metu fugiens ficulmeis sese foliis obtegere et occultare conatus est. Et sane si nobis ipsis, aut ulli alteri creaturae vel tantillum nitentes coram Deo nos sistere operteret, certum est nos statim absorptum iri. Ideireo cum Davide nobis singulis potius est exclamandum, Domine ne intres in iudicium cum servo tuo, quia non iustificabitur in conspectu tuo ullus vivents.

1) beatitudincm] Synt. 1612. omnem felicitatem. 2) quae sit propeter...idem] Synt. 1612. quae est in Christo Iesu: eaque unica totam nostram institiam coram Deo contineri: ut nos divus Paulus ew Duvide docet, Beatitudinem eorum praedicante, quibus Deus institiam absque operibus imputat. Bed et idem... 3) Ao proptera.... gloriam omnem! Synt. 1612. Hoc igitur ceu sirmo sundamento innitentes, omnem gloriam Deo. 4) Homm. quam. 5) soli....innixi! Synt. 1612. sola... obedientia suffulti 6) quae nostra sit, quando in] Synt. 1612. utque illa nostru sia, in... 7) Synt. 1612. etenim pro enim.

### Articulus XXIV.

### DE SANCTIFICATIONE, ET DE BONIS OPERIBUS.

Credimus veram hanc sidem per auditum verbi Dei et Spiritus Sancti operationem in nobis productam nos regenerare ac 1) veluti novos homines efficere, ut quos ad novam vitam vivendam excitet, et a peccati servitute liberos reddat. Tantum abest igitur ut fides bacc iustificans 2) a recta sanctaque vivendi ratione avocet aut topidiores efficiat, ut contra absque illa nome unquam quidquam boni ex amore Dei agere atque operari possit, sed tantum ex amore sui ipsius et ex metu condemnationis 3). Fieri itaque non potest, ut hace fides sancta in homine sitotiosa. Neque enim loquimur de fide inani 4), sed de ea tantum, quae in Scriptura dicitur per charitatem operari, quaeque impellit hominem ut in illis sese operibus exerceat, quae Deus ipse in verbo suo praecepit. Haec vero opera a sincera fidei huius radice emanantia, ideo demum bona et Deo grata sunt, quia per illius grațiam sanctificantur: ad nos autem iustificandos nullius prorsus sunt momenti. Fide enim in Iesum Christum 5) instificamur, et quidem priusquam bona ulla opera ediderimus. Neque enim magis ante fidem opera nostra bona esse possunt, quam fructus arboris esse possunt boni, priusquam arber ipsa bona fuerit. Facimus igitur bona quidem opera, sed son at aliquid iis promereamur. Quid enim promereri nos possimus? 6) Quinimo Deo magis magisque ad bona opera (si quae facimus) sumus obstricti, non Deus nobis. Deus enim is est, qui eficit in nobis, et ut velimus, et ut efficiemus 1), pro gratuita sua benevolentia. Unde ad illud nobis semper est respiciendum, quod scriptum est: Quum feceritis emnia, quae praecepta sunt vobis, dicite, servi inutiles sumus; nam quod debuimus facere, hoc fecimus. Interea non 3) negamus Deum bona opera in suis remunerari; sed 9) id mera sua gratia fieri dicimus, ut qui dona sua in nobis coronet. Caeterum quamvis bona opera faciamus, nequaquam tamen ullam salutis nostrae spem in illis collocamus 10). Nulla enim opera edere possumus quae non sint carnis nostrae vitio polluta, ac proinde supplicio poenisque digna. Quod si etiam aliquod eiusmodi opus proferre quiremus, sola tamen peccati recordatio sufficeret ad illud e conspectu Dei removendum. Itaque semper in dubio essemus, hinc inde fluctuantes, absque ulla certitudine 11), et miserae nostrae conscientiae semper vexarentur, nisi unico merito mortis et passionis Servatoris nostri niterentur, et in illo acquiescerent.

1) in nobis productam nas regen. ac] Synt. 1612. propter Deum (sed omnia vel propter scipsum, vel ob metum iustae condemnationis) agere atque operari possit. 2) Synt. 1612. add. homines. 3) ex amore Dei agere... condemnationis] Synt. 1612. propter Deum (sed amais vel propter acipsum, vel ob metum iustae condemnationis) agere atque operari possit. 4) inani] Synt. 1612. vana atque mortua. 5) Synt. 1612. în Christo. 6) nos possimus] Synt. 1612. possemus. 7) Synt. 1612. faciamus. 8) Interen non] Synt. 1612. Porro non ideo. 9) Synt. 1612. verum pro sed. 10) Synt. 1612. ponimus. 11) essemus. .... certitudine] Synt. 1612. atque hino tiide fuctuantes essemus.

#### Articulus XXV.

### DE ABROGATIONE LEGIS CEREMONIALIS, ET DE CON-VENIENTIA V. ET N. TESTAMENTI.

Credimus omnes ceremenias et figuras Legis, omnes denique umbras cessasse adventu Christi; adeo ut earum quoque asus inter Christianos fam tolli atque abeleri 1) debest. Interim tamen manet nobis illarum veritas et aubstantia in Christo, in quo omnes impletae fuerunt. Legis vero 2) et Prophetarum testimoniis adhuc utimur, ut nos ipsos in Evangelii doctrina confirmemus; et omnem vitam nostram honeste ad Dei gloriam inxta ipsius voluntatem componamus.

1) atque aboleri] Synt. 1612. abolerique. 2) Legie vero] Synt. 1612. bleoque Legie.

### Articulus XXVI.

### DE INTERCESSIONE CHRISTI 1).

Credimus nos nullum ad Deum accessum habere, nisi tantum per unicam Mediatorem atque Advocatum Iesum Christum iustum, qui haue ob caussam homo factus est et cum divina natura personaliter unitus, ut nos homines per ipsum ad divinam Maiestatem

accessum haberemus: alioquin nobis hic aditus erat praeclusus, shaud secus uti spinae ad ignem accedere non possunt. Nos sola ipsius vece absorpti fuissemus, sicuti in Adamo apparet, qui tremebundus a Domino profugiebat: atque in Israelitis ad montem Sinai, qui mediatorem postulabant, ex metu ne propter vocem Domini mererentur.] Hie Mediator, quem Pater inter ipsum et nos ordinavit, non debet nos propter maiestatem suam deterrere, ut alium mediatorem, prout nobis visum fuerit, quaeramus: nemo enim est ex omnibus creaturis in coelo aut in terris, quae nos impensius amet, quam Iesas Christus, qui tametsi esset in forma Dei, seipsum tamen exinanivil, forma servi accepta, similis factus hominibus ac fratribus suis per omnia. [Ipoc qui dives erat, nostra caussa pauper factus est.] At vero si alius nobis Mediator esset quaerendus, qui bene erga nos esset affectus, quem invenice possemus, qui nos magis diligat, quam qui vitam suam pro nobis posuit, etiam tunc quum essemus ipsius inimici? Sin autem nobis quaerendus aliquis est, qui potentia atque autoritate valeat, quis est qui tanta polleat, quanta is qui ad dextram Dei Patris sui consedit, alque omnem autoritatem habet in coelo et in terra? Quis est qui facilius exaudietur, quam proprius et unice dilectus filius? Sola itaque diffidentia hanc consuctudinem invexit, quod Sancti ignominia afficiantur, dum illos honorare volunt, eiusmodi illis exhibentes bonorem, quem illi ipsi nunquam desiderarunt, sed semper constantissime, prout officium etiam eorum exigebat, respuerunt, uti ex scriptis eorum patet. Neque hic proferendum illud est, quod nos non simus digni: hie enim non quaeritur de precibus nostris propter dignitatem nostram Deo offerendis, sed tantum propter excellentiam et dignitatem Iesu Christi, cuius iustitia est nostra per fidem. Quapropter Apostolus hunc stultum metum seu potius distidentiam nobis eximere volens merito nobis dicit, lesum Christum fratribus suis per omnia similem esse faclum, ut misericors esset et fidelis Pontisex in ils quae apud Deum agenda forent, ad expiandum peccata populi. Nam ex eo quod perpessus fuit, cum tentatus est, polest et iis, qui tentantur, succurrere. Et paulo post, ut in nobis tante maiorem sad ipsum accodendi] fiduciam accendat, addit: Habentes igitur Pontificem magnum, qui penetravit coelos, Iesum Filium Dei, teneamus hanc professionem: non enim habemus Pontificem, qui non possit affici sensu infirmitatum nostrarum, sed tentatum in omnibus similiter absque peccato. Accedamus igitur cum fiducia ad thronum gratiae, ut consequemur misericordiam et gratiam inveniamus ad opportunum auxilium. [Commutat hic tremendum glorise thronum in thronum gratize, ut nos faciat ad ipsum accedere.] Idem Apostolus docet, nos habere libertatem ingrediendi sacrarium per sanguinem Iesu. Accedamus itaque, ait, cum certa persuasione fidei, etc. Item, Christus habet perpetuum sacerdotium: unde et servare proveus potest eas qui per ipsum accedunt ad Deum, semper

wivens ut interpellet pro iis. Quid amplius desiderari poterit, cum Christus ipse palam testetur, Ego sum viu, veritus et vita: Neme potest ad Patrem venire, nisi per me? Quem in finem quaeremus alium advocatum, [eum per ipsum solum accessum habenmus ad Patrem?] Quumque Beo placuerit nobis Filium suum dare, ut esset advocatus noster, ne illum relinquamus, ut nobis alium sumumus, vel potius ut alium quaeramus, et nunquam iuveniamus. Quum enim Deus eum nobis donaret, prohe sciebat nos esse peccatores. Quare praeceptum Christi sequentes, Patrem coelestem invocamus per Christum unicum Mediatorem nestrum, quemadmedum ipse nos docuit in Oratione Domicien, certo persuasi, quidquid Patrem petierimus in ipsius nomine, nos esse idipsium impetraturos.

1) Hie articulus magna ex parte aliam formam habet in Syat. 1612., hoc modo: Credimus etiam nos sullum accessum habere ad Deum, nisi per unicum illum Mediatorem et Advocatum Iesum Christum iustum, qui ideo factus est homo (humanae naturae divinam unicas) ut nobis miseris hominibus aditus ad Dei mniestatem pateret: qui nobis atias in perpetuum fuisset occlusus. Huius tamen Mediatoris (quem Pater inter se el nos constituit) Maiestas et potentia minime nos consque terrere debet, ut ideo nobis alium pro arbitrio quaerendum putemus. Nullus est enim, ucque inter coelestes, neque inter terrends creaturas, qui nos maiori dilectione amplectatur, quam Christus ipse: qui quam esset in forma Dei seipsum exinanivit, forma servi hominis accepta; et propter nos per omnis similis factus fratribus suis; quod si nobis alius Mediator quaerendus esset, qui aliqua nos benevolentia dignaretur, quem quaeso invenire possimus, qui nos ardentius diligat, quam eum ipsum, qui pro nobis quum adhuc inimici cius essemus, vitam propriam volens exposuit? Bi porro alius nobis quae-rendus est, qui summa tum auctoritate, tum potentia excellat: quis tantam unquam adeptus est, quam ille ipse qui ad Dei Patris dextram sedet, cuique omnis potestas data est in coelo et in terra? Quis denique potius exuudiendus fuerit a Deo, quam unigenitus ille, et unice dilectus Dei Pilius? Sola igitur diffidentia morem hune induzit, que Sanctos (quos colere pu-tamus) dedecore potius afficimus, dum en patramus, quae tantum abest es illi unquam viventes fecerint, ut potius en constanter, et pro afficio suo, rejecerint, siculi scripta eorum testantur. Neque hic nostra indignilas pro-ferenda est ad tantae impletatis excusationem. Minime etiam nostra falti dignitate preces offerimus, sed sola domini nostri Iesu Christi dignitate et excellentia, cuine institut nostra est per fidem, unde merita Apostolus at a nobis inanem hunt timorem. Lesu polins diffidentiam) excutial, Christiam air, per omnia similem factum fuisse fratribus suis, ut misericors esset et fide-lis Pontifex, in sis quae apud Deum agenda forent ad expianda peccata populi. Nom ex es quod perpessus fuit, quum tentatus est, potest et us qui tentautur succurrere. Praeteren ut animos nobis addat, quo confiden-tius an huno Pontificam accedanus, addit idem Apostolus, habentes igitur l'ontificem magnum, qui penetravit coelos, lesum Filium Dei, teneumus hanc professionem. Non enim habemus Pontificem qui non possit affici hanc professionem. sensu infirmitatum nostrorum, sed tentatum in: onnibus similiter absque percato. Accedanus igitur cum fiducia ad thronum gratiae, ut conseque-mur misericordiam et gratiam inveniamus, ad opportunum ausilium. Idan Agostolus ait, nos habere libertatem ingrediendi sacrarium per sanguinem Iem. Accedamus igitur com certa persuasione fidei, etc. Item, Christus perpetuum habet ancerdotium: unde et servare potest eos, qui per ipsam accedant ad Deum, semper viveus, ut interpellet pro cis. Quid pluribus

opus est? quam Christus ipse dicat, Ego sum via, veritus et vita. Nemo venit ad Patrem nisi per me: cur alium nobis advocatum quagrenus? Quinimo quam Dea ipsi placuerit proprium nobis Filium advocatum dare, non est quod eo derelicto alium quaeramus, ne forte semper quaerendo nunquam quemquam alium inveniamus. Sciebat enim haud dubis Deus, quam illum nobis daret, nos esse miseros peccatores. Quo fit, ut insta mandatum pesius Christi, Patrem coelestem per sum ipsum Jeaum Christum unicum mediatorem nostrum duntassat invocemus, quemadmodum etiam in orations Dominica ipsenet nos docuit. Sumus enim certi nos es omnis consequeturos, que a Patre in nomine ipsius petlerimus.

#### Articulus XXVII.

#### DE ECCLESIA CATHOLICA.

Credimus et confitemur unicam Ecclesiam Catholicam seu universalem, quae est sancta 1) congregatio seu coetus omnium fidelium Christianorum, qui totam suam salutem ab uno Iesu Christo expectant abluti ipsius sanguine 2) et per Spiritum eius sanctificati atque obsignati. Haec porro Ecclesia 3) ab initio mundi fait, et 4) usque ad finem eius est perduratura: quemadmodum hoc 5) vel ex eo apparet, quod Christus Rex acternus est, qui nunquam sine subditis esse potest. Caeterum hanc Sanctam 6) Ecclesiam Deus contra omnem mundi furorem et impetum tuetur: quamvis ad aliquod tempus parva admodum et quasi extincta in conspectu hominum appareat: quemadmodum tempore illo periculosissimo Achabi Deus sibi septem milia virorum reservasse dicitur, qui non flexerant genua 1) coram Baal. Denique haec Ecclesia sancta nullo est aut certo loco sita et circumscripta, aut ullis certis 8) personis astricta aut alligata: sed per omnem orbem terrarum sparsa atque diffusa est 9), quamvis animo ac voluntate in uno codemque spiritu, virtute fidei, tota sit simul coniuncta atque unita.

1) Synt. 1612. vern pro sancta. 2) abluti ipsius sanguine] Synt. 1612. quatenus videlicet ipsius sanguine sunt abluti. 3) Synt. 1612. add. ut. 4) Synt. 1612. ita et. 5) quemadmodum hoc] Synt. 1612. dd... 6) Sanctam om. Synt. 1612. 7) Synt. 1612. genu. 8) certis] Synt. 1612. add. as singularibus. 9) est am. Synt. 1612.

#### Articulus XXVIII.

### DE COMMUNIONE SANCTORUM CUM VERA ECCLESIA.

Credimus quod quam sanctus 1) hie cectus et congregatie sit corum qui servari debent: et salus nulla sit extra cam; neminem (cuiuscunque dignitatis aut nominis is fuerit) sese ab ca subdacere aut segregare debere, ut sua tantum consuctudine contentus, selus ac separatim vivat. Sed 2) omnes ac singulos teneri huic coctui se adiungere atque uniri Ecclesiae 3) unitatem sollicite conservare, seseque illius tum doctrinae tum disciplinae subiicere, collum desique Christi iugo sponte mbiicere, ac 4) tanquam commusia. cius-dem sorporis membra acdificationi fratrum inservire, prout Deus

unicuique sua dena fuerit largitus. Porro ut hace melius ebserventur, omnium fidolium partes sunt, sese iuxta Dei verbum ab iis 5) omnibus disiungere, qui sunt extra Ecclesiam constituti: huicque fidelium eoetui ac congregationi se 6) adiungere, ubicunque illam Deus constituerit: etsi id contraria Principum vel Magistratuum edicta prohibeant, indicta etiam in cos capitis et mortis corporeae poena, qui id fecerint. Quicunque igitur a vera illa Ecclesia recedunt, aut se 7) illi aggregare recusant, aperte Dei mandato repugnant.

1) Synt. 1612. sacer. 2) Synt. 1612. Sed contra. 3) Synt. 1612. adiungere, et Ecclesiae. 4) subiicere, ac] Synt. 1612. submittere, ac. 5) Synt. 1612. ab els. 6) Synt. 1612. sess. 7) Synt. 1612. sess.

# Articulus XXIX. DE NOTIS VERAE ECCLESIAE.

Credimus summa tum diligentia tum prudentia ex verbo Dei esse inquirendum ac discernendum, quaenam sit illa vera Ecclesia: quandoquidem omnes sectae 1) quotquot hodie in mundo vigent. Ecclesiae titulum nomenque usurpant atque praetexunt. Nequaquam vero de hypocritarum coetu nunc loquimur, qui bonis in Ecclesia sunt permisti [et simul hoc Ecclesiae titulo sunt tecti,] sed 2) ad Ecclesiam proprie non pertineant, licet in ca corpore praesentes sint 3): sed de distinguenda verae Ecclesiae 4) congregatione ab omnibus aliis sectis, quae se Ecclesiae membra esse falso gloriantur. Notae, quibus vera Ecclesia a falsa discernitur, hae sunt: Si Ecclesia utatur pura Evangelii praedicatione, et sincera Sacramentorum administratione, secundum Christi institutionem: si disciplina Ecclesiastica recte ntatur ad corrigenda vitia 5): si denique (ut uno verbo cuncta complectamer) ad normam verbi Dei omnia exigat, et quaccunque huic adversantur, repudiet : Christumque unicum caput agnoscat. Hisce 6) notis certum est veram Ecclesiam dignosci posse, a qua fas non sit quemquam disiungi. Quae autem sint verae buius Ecelesiae vera membra, ex communibus Christianorum omnium notis poterit iudicari: qualis est Fides; atque hinc cognoscuntur, quod Christum unicum Servatorem fide apprehendant, peccatum fugiant, et institiam consectentur?): verum etiam 8) Deum et proximum diligant 9), neque ad dextram neque ad sinistram dellectentes, carnemque suam sum ipsius operibus 10) crucifigentes 11): quod quidem ita minime est intelligendum 12), quasi nulla amplius in illis sit infirmitas, sed quod adversus cam 12) per omne vitae tempus virtute Spiritus pugnent, confugientes semper ad sanguinem, mortem, passionem et obedientiam Domini nostri Iesu Christi in quo solo remissionem peccatorum suorum habent, per fidem in ipsum 14). Quod ad falsam vero attinet Ecclesiam illa sibi suisque institutis et traditionibus plus semper autoritatis tribuit, guam verbo Dei 15): illa Christi iugo se subiici recusat 16) s illa Sacramenta non administrat prout Christus in verbo suo praescripsit <sup>17</sup>): sed illis pro arbitrio modo addit aliquid, modo detrahit. Praeterea hominibus illa semper plus quam Christo nititur, eosque qui sacnte ex praescripto verbi Dei vitam suam componere student, quique <sup>18</sup>) vitia illius, atque imprimis <sup>19</sup>) avaritiam et idolomanias taxant, ac reprehendunt, hostiliter persequuntur <sup>20</sup>). Ex his igitur facile est utramque Ecclesiam agnoscere atque a se invicem discernere <sup>21</sup>).

1) Synt. 1612. inepte: sanctae pro sectae. 2) Synt. 1612. om. et simul... tecti, et habet licet 'pro sed. 3) licet... sint] Synt. 1612. in qua corpore sunt praesentes. 4) de distinguenda verae Ecclesiae] Synt. 1612. de distinguendo duntarat verae Ecclesiae corpore ac... 5) Notae quibus vera Ecclesia... corrigenda vitia] Synt. 1612. His igitur notis vera Ecclesia a falsa discernetur. Si in illa pura Evangelii praedicatio, legitimaque Sacramentorum ex Christi praescripto, administratio vigeat: si item recta disciplina Ecclesiastica utatur ad coercenda vitia. 6) Synt. 1612. His, énquam, pro hisce. 7) alque hinc cognoscuntur... consectentur) Synt. 1612. qua semel Christo oeu unico suo Salvutore, apprehenso, fugiunt peocatum, et seguuntur iustitiam. 8) etiam] Synt. 1612. item. 9) et proximum diligant] Synt. 1612. ac proximos suos diligunt. 10) Synt. 1612. effectis. 11) Bynt. 1612. crucifigunt. 12) quod quidem... intelligendum] Synt. 1612. minime id quidem. 13) Synt. 1612. illam. 14) confugientes semper... per fidem in ipsum] Synt. 1612. illam. 14) confugientes, mortem, passionemque et obedientiam Christi Domini nostri, tanquam ad tutissimum praesidium, refugiant: ut in quo solo sciant se habere redemptionem peccatorum, per fidem in illum. 15) Quod ad falsam vero attimet... verbo Dei:) Synt. 1612. Falsa vero Ecclesia contra sibi ipsi suisque institutis et traditionibus plus semper quam Dei verbo tribuit: 16) illa Christi tugo se subiici recusat;] Synt. 1612. Christi vero iugo subiici se non patitur: 17) illa Sacramenta non administrat prout... praescripsit:] Synt. 1612. quive. 19) atque imprimis] Synt. 1612. veluti. 20) Synt. 1612. persequitur. 21) agnoscere atque a se invicem discernere] Synt. 1612. ab invicem discernere et agnoscere.

#### Articulus XXX.

#### DE REGIMINE ECCLESIAE.

Credimus veram hanc Ecclesiam debere regi ac gubernari spirituali illa politia, quam nos Deus ipso verbo suo 1) edocuit: nimirum ut sint 2) in ea Pastores ac Ministri, qui pure et concionentur et Sacramenta administrent. Sint quoque Seniores et Dinconi, qui Presbyterium, seu Ecclesiae Senatum constituant 3), ut his veluti mediis vera Religio conservari, veraque doctrina passim propagari et retineri 4) possit: hominesque vitiis dediti spiritualiter corripi et emendari, ac veluti fraeno quodam Disciplinae cohiberi: pauperes item et afflicti auxilio et consolatione pro euiusque necessitate sublevari possint 5). Tunc enim omnia rite 6) et ordine fient in Ecclesia, cum 7) viri fideles ac pii ad eius gubernationem deligentur, iuxta D. Pauli 8) praescriptum, quod habetur 9) 1 Tim. 3. et Tit. 1.

1) Ipso verbo suo] Synt. 1612. ipse suo verbo. 2) nimirum ut sin!] Synt. 1612. ita ut sint. 3) qui Presbyterium, seu Ecclesiae Senatum constituant] Synt. 1612. qui Morleoine Senatum constituant. 4) propagari et vetineri] Synt. 1612. retineri et propagari. 5) possint Synt. 1612. om. 6) Tunc enim omnia rite] Synt. 1612. Tunc enim rite omnia. 7) cun] Synt. 1612. quiun. 8) D. Pauli] Synt. 1612. divi Pauli. 9) quod habetur 1 Tin. 3. et Tit. 1.] Synt. 1612. quod habetur prima ad Timotheum 3, et Tit. 1.

#### Articulus XXXI.

#### DE VOCATIONE MINISTRORUM ECCLESIAE.

Credimus Ministros, Seniores, et Diaconos debere ad functiones illas suas vocari et promoveri legitima Ecclesiae vocatione 1) adhibita ad eam seria Dei invocatione, satque adhibitis Ecclesias suffragiis, ac postea confirmari in muneribus suis per impositionem manuum 2)] eo ordine et modo, qui nobis in verbo Dei praescribitur 3). Debent autem imprimis singuli cavere, ne illicitis mediis sese ad baec munia ingerant. Expectandum est enim omnibus, donec a Deo ipso vocentur, ut certum habeant vocationis suae testimonium, sciantque cam esse a Domino. Caeterum omnes verbi Dei Ministri, ubicunque sint locorum, candem habent omnes atque aequalem 4) tum potestatem, tum autoritatem, ut qui sint aeque omnes Christi unici illius Episcopi universalis et capitis Ecclesiae, Ministri. [Ac proinde nulla Ecclesia habet autoritatem ullam, sive dominium in alteram, ut illi dominetur.] 5) Porro ne sancta bacc Dei ordinatio, aut violetur aut abeat in contemptum, debent omnes de verbi Ministris et Senioribus Ecclesise, propter opus cui incumbunt, honorifice sentire, atque cum iis pacem colere 6): et a rixis ac contentionibus, quantum fieri potest, invicem abstinere.

1) vocatione] Synt. 1612. electione. 2) adhibitis..... manusum] Synt. 1612. om. pergit tamen atque eo ordine et modo. 3) qui nobis in verba Dei praescribitur] Synt. 1612. qui nobis Dei verbo praescribitur. 4) Cacterum omnes verbi Dei Ministri, ubicunque sint locorum, eandem habent omnes atque aequalem tum etc.] Synt. 1612. Casterum ubi sint locorum verbi Dei Ministri, eandem illi atque aequalem omnes habent tum etc. 5) [Ac proinde nulla Ecclesia habet autoritatem ullam, sive dominium in alteram, ut illi dominium; Synt. 1612. om. haec verba. 6) propter opus, cui incumbunt, honorifice sentire, atque cum ile pacem colore] Synt. 1612. honorifice propter opus cui incumbunt, aentire, atque cum illis pacem colore.

#### Articulus XXXII.

# DE POTESTATE ECCLESIAE IN CONDENDIS LEGIBUS ECCLESIASTICIS, ET IN ADMINISTRANDA DISCIPLINA.

Interim credimus quamvis utile quidem sit, ut Gubernatores 1), qui Ecclesiis praesunt, aliquem inter se ordinem constituant, ad conservationem corporis Ecclesiae, tamen atudiose cavere cos debere 2), ne quo pacto ab iis deflectant, declinentwe, quae Christus ipse, unicus Magister noster somel constituit. Quapropter seiicianus omnia humana inventa, omnesque legas 2), quae ad Dei

cultum sunt introductae, ut iis conscientiae ullo modo illaqueentur 1), aut obstringantur. Recipimus itaque eas solas 3), quae idonene sunt vel ad fovendam, alendamque concordiam, vel ad nos in Dei obedientia retinendes. Ad id vero imprimis necessaria est Excemmunicatio, ex praecepto verbi Dei usurpata; et aliae illi annexae disciplinae Ecclesiasticae appendices.

1) Interim credimus quamvis utile quidem sit, ut Gubernatores] Synt. 1612. Interim eredimus quidem utile esse, ut Seniores etc. 2) (amen studiose caueme ess debere] Synt. 1612. modo studiose cauemt. 3) Quapropler reiicimus omnia humana inventa, omnesque leges] Synt. 1612. Nos itaque omnis humana inventa, omnesque leges reiicimus. 4) illaqueentur] Synt. 1612. illaquentur. 5) Recipimus itaque eas solas] Synt. 1612. Easque solas suscipimus.

### *Articulus XXXIII.* DE SACRAMENTIS.

Credimus Deum habita nostrae habitudinis 1) atque infirmitatis ratione. Sacramenta nobis instituisse, ut promissa sua in nobis obsignaret, et ut essent Divinae erga nos benevolentiae, gratiae 2), donorumque eius certissima nobis pignora, ad fidem nostram fovendam, et sustentandam comparata. Addidit vero illa ad verbum Evangelii, ut tam ea ipsa quae nobis externe 3) verbo suo declarat, tum ea etiam quae ille ipse in cordibus nostris interne operatur, efficacius sensibus nostris 4) proponeret: ac denique ut salutem, quam nobis communicare diguatur, magis magisque in nobis confirmaret. Sunt enim Sacramenta signa, ac symbola visibilia rerum internarum et invisibilium, per quae, ceu per media, Deus ipse virtute Spiritus Sancti in nobis operatur 5). signa illa minime vana sunt, aut vacua: nec ad nos decipiendos aut frustrandos instituta. Ipsorum enim veritas est ipse lesus Christus, sine quo nullius prorsus essent momenti 6). ea 1) sufficit nobis is Sacramentorum numerus, quem Christus ipse verus et unicus Doctor noster institutt. Sant vere illa due duntaxat, nimirum Sacramentum Baptiami, et sacrae Coenae Domini nostri Iesu Christi.

1) habitudinis] Synt. 1612. hebetudinis. 2) gratiae in Synt. 1612, doest. 3) ut tam en ipen quae nobis externe obc.] Synt. 1612. ut tum en ipen quae nobis rem etc. 4) efficacius sensibus nostris proponeree] Synt. 1612. efficacius sensibus nostris externis groponeret. 5) in nobin operatur] Synt. 1612. in nobin ngit. 6) sine quo nullius prorsus essent prorsus momenti. 7) Praeteral] Synt. 1612. caeterum.

### Articulus XXXIV.

#### DE BAPTISMO.

Credimus et confitemur Icsum Christum (qui finis legis est) omni alii Sanguinis effusioni ad propitiationem peccutorum adhiberdae finem preprio auo sunguine effuso iem imposuisse: et abolita Circumcisione, quae fiebat per Sanguinem, Baptismum illius loco instituisse, que in Ecclesiam Dei 1) recipimur, et a cunctis aliis gentibus et peregrinis aliis religionibus 2) segregamur, utpote illi soli consecrati, cuius symbolum et insignia gestames. Est denique Baptismus nobis testimonio 2), illum ipsum nobis fore Deum in acternum 4), qui et Pater nobis est propitius. Omnes igitur, qui sui sunt, iussit Dominus aqua pura Baptizari in nomine Patris, et Filii, et Spiritus Sancti 5): ut significaret sanguinem Christi per Spiritum Sanctum idem praestare et efficere interne in anima, quod aqua externe operatur in corporibus. Sicut enim aqua in nos essusa et super corpus baptizati eminens ipsumque 6) irrigans, sordes corporis abluit: sie et Sanguis Christi animam abluens, a peccatis illum 1) emundat, nosque filios irae in filios Dei regenerat. Non quod aqua haec materialis ista efficiat, sed aspersio ipsa pretiosissimi Sanguinis Filii Dei, qui nobis est cen mare illud rubrum, per quod transcundum est, ut e tyrannide Pharaonis, id est, Diaboli, egredi, et in spiritualem terram Chanana introire possimus. Itaque Ministri quidem praebent nobis Sacramentum, et rem visibilem: at Dominus ipse exhibet quod Sacramento significatur, nimirum dona et gratias invisibiles, abluens, purificans, et mundans animas nostras a cunctis sordibus et iniquitatibus suis; renovans item, et replens corda nostra omni consolatione: largiens denique nobis veram paternae suae bonitatis certitudinem novo homine 8) nos induens, et vetere exuens 3) cum omnibus operibus 10) eins. Praeteren credimus 11) omnem hominem, qui vitam acternam consequi cupiat, debere semel Baptizari, [atque unico hoc Baptismo contentum esse 12)] qui nunquam postea sit iterandus, cum ne nasci quidem 18) bis possimus. Neque tamen hic Baptismus eo dentaxat momento prodest, que aque mobis inhacret, aut quo ca tingimur 14): sed per totum vitae mestrae tempus: [alioquin necesse foret nos caput nestrum semper aqua tinctum habero. 15)] Anabaptistarum itaque errorem hie detestamar, qui non medo unico et semel suscepto Baptisme contenti non sunt: sed et Baptismum infantium e fidelibus parentibus natorum 16) damnant. Nos vero cos cadem ratione baptizandos et signo focderis obsignandos esse credimus, quà olim in Israële parvuli circumcidebentur, nimirum propter casdem promissiones infantibes nestris factas. Et revera Christes non minus sanguinem sunn effedit, ut fidehum infantes, quam ut adultos ablueret. Ideoque signum seu Sucramentum rei, quam Christus corum caussa est operatus, illos recipere convenit: quemadmodum in Lego iubet Dominus Socramentum mortis et passionis Christi communicari puoris recens natis, offerendo pro ipsis agram, qui Sacramentum erat Christi venturi. Praeterea qued Circumcisio praestabat populo Jadaico, idem infantibus fidelium nune praestat Baptismus 17). Atque hace causes ast 1 5), enr Paulus Baptismam vocet Circumcisionem Christi.

1) in Ecclesiam Del Synt. 1612. in Dei ecclesiam. 2) altis religionibus Synt. 1612. comnibus religionibus. 3) Est denique Baptismus nobis testimonio Synt. 1612. Est denique nobis testimonio Baptismus. 4) illum ipsum aobis fore Deum in aeternum! Synt. 1612. illum ipsum peum nostrum fore in neternum. 5) Omnes igitur, qui sui sunt, iussit Dominus aqua pura Baptizari in nomine Patris, et Filii, et Spiritus Sancti: Bynt. 1612. Suos igitur omnes iussit Dominus in nomine Patris, et Filii, et Spiritus Sancti pura aqua baptisari. 6) super corpus baptizati eminens ipsumque etc. Synt. 1612. super corpus Baptizati eminens, ac conspicua, ipsumque etc. 7) illum] Synt. 1612. Illam. 8) certitudinem, novo homine! Synt. 1612. certitudinem, et novo homine. 9) et vetere exuens! Synt. 1612. atque vetere exuens. 10) operibus! Synt. 1612. factis. 11) Praelerea credimus etc.] Synt. 1612. His de comusis credimus etc. 12) debere semel Baptizari, [atque unico hoc Baptismo contentum esse. Bynt. 1612. debers unico Baptismo (id est semel tantum) baptizari. 13) cum ne nasci quidem. Synt. 1612. quon ne nasci quidem. 14) quo aqua nobis inhaeret, aut quo ea tingimur! Synt. 1612. quo aqua nobis insidet, quove ea tingimur. 15) [alioquin necesse foret nos caput nostrum semper aqua tinctum habere! quae verba in Synt. 1612. desunt. 16) e fidelibus parentibus natorum! Synt. 1612. e fidelibus natorum. 17) idem infantibus fidelium nunc praestat Baptismus! Synt. 1612. idem pueris fidelium praestat Baptismus. 18) Atque haec caussa est.

### Articulus XXXV.

### DE COENA DOMINI.

Credimus etiam et confitemur D. Iesum Christum Servatorem nostrum, sacrosanctum Coenae suae Sacramentum instituisse, nt in ea nutriat, ac sustentet eos, quos iam regeneravit, et in familiam suam, nempe Ecclesiam insevit. Qui vero regenerati sunt. duplicem in se vitam habent: unam guidem carnalem et temporariam, quam secum a prima nativitate sua 1) attulerant, et hace communis est omnibus hominibus 2): alteram spiritualem et coelestem, quae illis donatur in secunda illa nativitate, quae fit per verbum Evangelii in unione corporis Christi, et hace vita non est communis nisi solis Electis Dei ?). Sicuti vero Deus panem terrenum et materialem ad huius vitae carnalis et terrenae sustentationem 4) idoneum constituit, qui ut et ipsa vita, omnibus est communis; ita et 5) ad conservationem illius vitae spiritualis, et coelestis, quae fidelium propria est, Deus panem vivificum misit, qui de 6) coelo descendit, nempe lesum Christum: is nutrit et austentat vitam fidelium spiritualem, si comedatur, id est, applicetur et recipiatur spiritu per fidem. Ut autem panem hunc spiritualem et coelestem Christus nobis figuraret, sive 7) repraesentaret; instituit Panem et Vinum terrenum et visibilem in Corporis et Sanguinis sui Sacramentum: ut iis nobis testificetur 8), quam vere accipimus et tenemus manibus nostris hoc Sacramentum, illudque ore comedimus (unde et postmodum vita haec nostra sustentatur), tam vere etiam nos fide (quae animae nostrae est instar et manus et oris) recipere verum corpus et verum sauguinem Christi, in animis 9) nostris, ad vitam spiritualem in nobis fovendam. Certissimum vero est, Christum non sine caussa tam solicite 10) hoc suum Sacramentum nobis commendare, utpote qui perficiat in nobis revera, quaecunque ipse nobis his sacris signis repraesentat: quamvis modus ipse ingenii nostri captum superet, nec percipi a quoquam possit: quod videlicet operatio Spiritus Sancti occulta sit et incomprehensibilis 13): [interim nequaquam erraverimus si dicamus sieri per sidem 12).] Dicimus itaque 18) id quod comeditur asse ipsissimum Christi corpus naturale, et id quod bibitur verum insius sanguinem: at instrumentum seu medium quo haec comedimus et bibimus non est os corporeum, sed spiritus ipse noster, idane per fidem.

Christus itaque semper ad dextram Patris in coelis residet, nec ideo minus se nobis per fidem communicat. Porro hace Coena mensa est spiritualis, in qua Christus seipsum nobis cum omnibus bonis suis participandum offert, efficitque ut nos in illa 14), tam illo ipso, quam merito passionis mortisque ipsius fruamur 15). Animam enim nostram miseram et afflictam, omnique consolatione destitutam, carnis suae esu ipsemet nutrit, roborat 16) et consolatur: sanguinis item sui potu eam sustentat et recreat. Praeterea quamvis Sacramenta sint confuneta rei ipsi significatae, ambae tamen res istae non ab omnibus recipiuntur. Impius 17) enim recipit quidem Sacramentum in suam condemnationem, at rem seu veritatem Sacramenti non recipit. Verbi gratia, Iudas et Simon Magus receperant quidem ambo Sacramentum: Christum vero ipsum, qui illo significabatur, minime, quoniam solis ille fidelibus 18) communicatur. Postromo huic nos Sacramento sacrosaneto in coetu populi Dei cum summa humilitate et reverentia communicamus, memoriam mortis Christi Servatoris nostri cum gratiarum actione sancte celebrantes, et fidei Religionisque Christianae coafessionem publice ibi profitentes. Nemo itaque ad hane mensam se sistere debet, qui prius se non probaverit 19), ne de hoc pane edens, et de hoc poculo bibens fudicium ipse sibi et damnationem manducet, ac bibat. Usu porro huius Sacramenti accenditur in nobis flagranticeimus amer tum in Deum ipsum, tum in proximum. Itaque nos hic quidem merite omnes hominum ludificationes, et damnanda commenta (quae illi Sacramentis addiderunt et admiscuerunt) tanquam 'veram profesationem reiicimus: affirmamusque omnes pios unico illo ordine, et ritu, quem Christus et Aposteli mobis tradiderunt, contentos esse, atque de mysteriis cedem mode loqui debere, quo et ilii locuti sunt.

<sup>1)</sup> a prima nativ. sua] Synt. 1612. a prima sua nativitate. 2) et hace com, est omnibus hominibus] Synt. 1612. et h. c. est omnibus. 3) et hace vita non est communis nisi solis Electis Dei] Synt. 1612. et hace solis Electis Dei peculiaris est. 4) sustentationem Synt. 1612. conservationem. 5) ita et ad] Synt. 1612. ita ad. 6) de coelo] Synt. 1612. e coelo. 7) siue Synt. 1612. seu. 8) ut ils nobis testificatur Synt. 1612. Tis vero testificatur nos. 9) sanguinem Christi, in animis etc. 10) solicitel Synt. 1612. b. Ch. unici Bervatoris nostri in animis etc. 10) solicite] Synt. 1612.

sollicite. 11) quad videlicat operatio — incomprehensibilis] Synt. 1612. quod videlicat omnes Spiritus S. operationes occultus sint et incomprehensibiles. 12) [interim — per fidem] Synt. 1612. om. 13) Dicimus itaque] Synt. 1612. Caeterum nequaquam erraverimus dicentes. 14) ut nos in Illa] Synt. 1612. ut in illa. 15) quam m. p. m. ip. fr.] Synt. 1612. quam passionis, mortisque ipsius merito fruamur. 16) roborat] Synt. 1612. corroborat. 17) Impius] Synt. 1612. Malus. 18) quoniam solis ille fidelibus] Synt. 1612. Solis enim fidelibus Christus. 19) se sistere . . . se non prob.] Synt. 1612. sese sistere . . . non se prob.

# Articulus XXXVI. DE MAGISTRATU.

Credimus Deum Optimum Maximum ob generis humani corruptelam ac 1) depravationem, Reges, Principes et Magistratus constituisse: velleque ut Mundus hic legibus ac certa politia gubernetur, ad coercenda hominum vitia, et ut omnia inter homines recto ordine gerantur. Idcirco Magistratus ipsos gladio armavit, ut malos quidem plectant poenis, probos vero tueantur. Horum porro est non modo de civili politia conservanda esse sollicitos, verum etiam dare operam ut sacrum Ministerium conservetur, omnis idololatria et adulterinus Dei cultus e medio tollatur. Regnum Antichristi diruatur, Christi vero Regnum propagetur. Denique horum est efficere, ut sacrum Evangelii verbum ubique 2) praedicetur, ut singuli pure Deum colere et venerari ex praescripto verbi ipsius libere possint. Caeterum cuncti homines, cuiuscunque sint vel dignitatis, vel conditionis, ac status, legitimis Magistratibus subiici debent, illisque vectigalia ac tributa pendere, et iis 3) in omnibus obsequi ac obedire, quae verbo Dei non repugnant: preces etiam pro iis fundere, ut eos Deus in omnibus ipsorum actionibus dirigere dignetur, nos vero vitam tranquillam ac 4) quietam sub ipsis, cum omni pietate et honestate, ducere possimus. Quamobrem Anabaptistas et turbulentos omnes detestamur, qui superiores Dominationes et Magistratus abiiciunt, iura ac iudicia pervertunt, bona omnia communia faciunt, ac denique ordines ac gradus 5), quos Deus honestatis gratia 6) inter homines constituit, abolent ac 7) confundunt.

1) ac] Synt. 1612. atque. 2) ubique] Synt. 1612. undique. 3) iie] Synt. 1612. ets. 4) ac] Synt. 1612. et. 5) ordines ac gradus] Synt. 1612. ordines omnes ac gradus. 6) quos Deus honest. gr.] Synt. 1612. quos honestatis gratia Deus. 7) ac] Synt. 1612. aut.

#### Articulus XXXVII.

# DE IUDICIO EXTREMO, RESURRECTIONE CARNIS, ET VITA AETERNA.

Postremo credimus ex Dei verbo, Dominum nostrum Iesum Christum, quando tempus a Deo praestitutum, quod omnibus creaturis est ignotum, advenerit, et numerus Electorum completus

fuerit 1), e coelo rursus venturum, idque corporaliter et visibiliter, sieuti olim illuc asscendit 2), cum summa gloria et Maiestate 3), ut se declaret iudicem vivorum et mortuorum 4): vetere hoc mundo igne et flamma succenso, ut illum purificet. yero omnes creaturae 5), tam viri 6) quam mulieres et infantes, quotquot inde ab initio usque ad finem mundi extiterint, coram summo hoc iudice comparebunt, eo nimirum voce set tremendo clamore Angelorum] et Archangeli, et tuba Dei evocati 7). Omnes enim antea mortui e terra tunc resurgent, anima singulorum coniuncta atque unita 8) proprio suo corpori, in quo vixerat. Qui porro ultimo illo die 9) superstites erunt, nequaquam morientur more reliquorum, sed in momento et iactu oculi, immutabuntur, a corruptione videlicet in incorruptam naturam. Tunc aperientur libri (nimirum conscientiae) et mortui iudicabuntur secundum ea, quae in hoc mundo egerint, sive bona sive mala. Quin etiam tunc reddituri sunt homines rationem de omni verbo otioso, quod locuti fuerint, etsi id mundus nunc pro ludo et ioco reputet. summa omnis tunc hominum hypocrisis et abstrusa quaeque cordis corum palam coram omnibus detegentur. Ac propterea sola 16) indicii istius memoria impiis et reprobis merito est horrenda 11) et formidabilis: piis 12) vero et electis summe exoptanda, et ingentis consolationis. Tunc enim redemptio ipsorum plane perficietur, et suavissimos laborum et dolorum suorum, quos ia hac vita pertulerunt 18), fructus consequentur: innocentia ipsorum tunc aperte 14) ab omnibus agnoscetur, ipsique vicissim horren-dam vindictam conspecturi sunt, quam Dominus de iis sumet, qui eos variis tormentis et molestiis in hoc mundo tyrannice affixerunt. Impii porro proprio conscientiae suae testimonio convicti erunt, et immortales quidem reddentur, sed ea conditione ut in igne aeterno, qui Diabolo et angelis eius 15) paratus est, in sempiteraum crucientur. Contra vero fideles et Electi corona gloriae et honoris donabuntur: et Filius Dei corum nomina coram Deo Patre et [sanctis eius atque electis] 16) Angelis confitebitur: et abstergetur omnis lachryma ab oculis eorum. Canssa itaque corum, quae non hacreseως et impietatis a Magistratibus et iudicibus damnatur, caussa Filii Dei esse tunc agnoscetur. Et Dominus cos tanta gloria gratis remunerabitur, quantam nullus hominum animo concipere unquam possit. Magnum ergo illum Domini diem [retributionis] summo cum desiderio 17) expectamus, ut rebus omnibus 18) a Deo promissis plenissime in Christo Iesu Domino nostro lacti potiamur, et in acternum perfruamur 19). Apocal. 22, 20. Etiam veni Domine Iesu.

<sup>1)</sup> quando tempus a Deo ...... completus fuerit.] Synt. 1612. (ubi tempi a Deo praestitutum: at omnibus creaturis ignotum, advenerit, et numerus electorum fuerit completus). 2) asscendit] Synt. 1612. ascendit. 3) cum summa gloria et M.] Synt. 1612. summa ornatum gloria et M. 6) pt se declaret indican v. et m.] Synt. 1612. ut index v. et m. ep-

parent. 5) Tunc vero omnes creaturae] Synt. 1612. Tunc vero creaturae omnes. 6) tam viri] Synt. 1612. et tam viri. 7) eo nimirum voce — tuba D. evocati] Synt. 1612. eo nimirum voce Archangelorum et tuba Dei evocati. 8) resurgent — atque unita] Synt. 1612. resurgent, Spiritu et anima singulorum rursus coniuncta et unita. 9) Qui porro ultimo illo die] Synt. 1612. Qui porro illo ultimo die. 10) Ae propieres sola] Synt. 1612. ut merito sola. 11) reprobis merito est h.] Synt. 1612. reprobis sit h. 12) piis] Synt. 1612. bonis. 13) Synt. 1612. pertulerint. 14) innocentia ipsorum tunc aperte] Synt. 1612. Tunc, iuquam, innocentia ipsorum aperte. 15) Synt. 1612. on. et angelis eius. 16) [sanctis eius atque electis] om. Synt. 1612. 17) diem... desiderio] Synt. 1612. diem summo desiderio. 18) Synt. 1612. add. nobis. 19) potiamur.... perfruamur] Synt. 1612. potismar.... perfruamur]

### 14.

# Catechismus

Dber

Chriftlicher Bnberricht,

wie der in Kirchen und Schulen ber Churfurstlichen Pfalt getrieben wirdt.

Gebruckt in ber Churfürstlichen Stab hepbelberg, burch Johannem Maper. 1563.

Wir Friberich von Gottes Genaben Pfalzgrafe ben Rhein, bes heiligen Römischen Reichs Ergtruchses und Chursurft, Hertzog in Bapern, zc. Entbieten allen und jeden unsern Superintensbenten, Pfarherrn, Predigern, Kirchen und Schuldienern Bufers Chursurstenthumbs ber Pfaltgrafeschafft ben Rhein, unser genad und gruß, Und fügen euch hiemit zu wissen,

Nachdem wir vns auß erinnerung Gottlichs Worts, auch naturlicher pflicht vn verwandnuß schuldig erkennen, Und endzlich fürgenommen, Bnfer von Gott befohlen Ampt, beruff vnd regierung, nicht allein zu friedlichen, rügem wesen, auch zu erzhaltung züchtigen auffrichtigen vnd Augentsamen wandels vnd lebens Anserer vnderthanen, zurichten vnd anzustellen: Sonder auch vnd surnemlich dieselbige zu rechtschaffener erkantnuß vnd forcht des Almechtigen, vnd seines seligmachenden Borts, als dem einigen sundament aller Augenten vn gehorsams, je lenger je mehr anzuweisen vn zu bringen. Auch also sie zur ewigen vnd zeitlichen wolfart vngesparts vleiß von grund vnsers hertens gern befürdern, vn so viel an vns, darben erhalten helssen wolten.

geitlichen wolfart ungesparts vleiß von grund unsere berbens gern befürbern, vn so viel an und, barben erhalten helffen wolten.
Bud aber gleich anfangs in eintrettung Bnierer regierung erfaren: Wiewol von Anfern lieben Bettern und Borfarn, Pfalsgrafen, Churfurften, ic. loblicher seliger Gebechtnuß, allerhand Christliche und nubliche ordnungen un vorbereitungen, zu befürzberung solcher ehre Gotteb, un erhaltung Burgerlicher zucht und

soligen auffgericht und fürgenommen:

Daf boch bemfelbigen nicht mit bem ernft, wie es fich wol geburet, allenthalben nachgefest, viel weniger bie verhoffte und begerte frucht barauf gefolgt und gespurt worden. Beiches uns benn verurfacht, nicht allein biefelbige wiberum ju ernemern: sonder auch, ba es die nothwendigkeit erfordert, in verbefferung gu richten, gu erleutern, vnd weitere furfebung gu thun. wir auch in bem nicht den geringsten mangel befunden, daß die bluende jugend allenthalben, beides in Schulen und Rirchen Bnfere Churfurftenthumbs in Chriftlicher Lehre fehr fahrleffig, und jum theil gar nit, jum theil aber ongleich, ond ju teinem beftendigen, gewiffen und einhelligen Catechismo, sonder nach eines jeben furnemen und gutbunden angehalten und underwiesen morben. Darauf benn neben andern vielfaltigen groffen vnrichtigs feiten erfolgt, bag fie offtermalen ohne Gottes furcht und erfant. nuß feines Borts auffgewachsen, teine eintrechtige unberweisung gehabt, ober fonft mit weitleufftigen vnnotdurfftigen fragen, auch bifmeilen mit widerwertiger lebre beschweret worden ift.

Ben nun beid Chriftliche vn weltliche ampter, Regiment vn haußhaltunge, anderst nicht bestendiglichen erhalten werden, auch jucht vn erbarteit und alle andere gute tugente ben den underthanen zunemen und auffwachssen mugen, Denn da die jugendt gleich anfangs, un vor allen dingen zu reiner, auch gleichsormiger lehr des heilige Evangelii und rechtschaffener erkantnuß

Gottes angehalten, vnd barinnen fletige geubt wird:

So haben wir ein bobe notdurfft geachtet, auch bierinnen, als dem vornemften flud eins Bnfere Regiments, geburliche eins febens zu thun, die vnrichtigkeit und ungleichheit abzuschaffen,

pn notwendige verbefferung anzustellen.

Ind bemnach mit rhat vnd zuthun Bnserer gangen Theologischen Facultet allbie, auch aller Superintenbenten vnd fürnemsten Kirchendienern, einen Summarischen vnderricht od. Catechismum vnserer Christlichen Religion auß dem Wort Gottes,
beides in Deutscher vn Lateinischer Sprach verfassen und stelle
lassen. Damit surdas nicht allein die jugendt in Kirchen und
Schulen, in solcher christlicher Lehre, Gottseliglichen underwiesen,
vnd darzu einhelliglichen angehalten: sond. auch die Prediger und
Schulmeister selbs ein gewisse und bestendige form und maß haben
mögen, wie sie sich in underweisung ber jugendt verhalten sollen,
vnd nicht zest gefallens tegliche enderunge fürnemen, oder widerwertige lehre einsuren.

Euch hiemit alle und einem jeben besonder gnedigliche und ernstlichen ermanend un befehlende, jr wollet angeregten Catechismum od. Buderricht, umb der ehre Gottes, und Unserer understhanen, auch ewerer seelen selbs nut und bestem wille, bandsbarlich anneme, auch denselbigen nach jrem rechten verstand der jugend in schulen und Kirchen, auch sonst auff der Cantel dem aemeinen Man vleisig und wol einbilden, darnach lehren, thun

vn leben: Bngezweiffelter hoffnung und zuversicht, wenn die jugendt anfangs im wort Gottes also mit ernst unberwiesen und aufferzogen: es werde der Almechtig auch besserung des lebens, zeitliche und ewige wolfart verleihen und widerfaren lassen. Das wollen wir Bns, wie oblaut, zu geschehen zu euch endlichen versehen.

Datum Bevbelberg auff binftag ben neunbehenben Monats tag Januarij, Rach Chrifti vnfere lieben herrn vnb Seligmachers

geburt, im Jar, taufend, funffhundert bren und fechnig.

# Catety is mus.

### Frag.

Bas ift bein einiger troft in leben und in fterben?

#### Antwort.

Daß ich mit Leib vnd Seel, bepbe in leben vnd in sterben a), nicht mein b), sonder meines getrewen Heilands Jesu Christi eigen bin a), ber mit seinem thewren blut d), für alle meine funden volkomlich bezalet ), vñ mich auß allem gwalt des Teusels ertoset hat 1), vnd also bewaret E), daß ohne den willen meines Baters im Himmels, kein haar von meinem haupt kan fallen h), ja auch mir alles zu meiner seligkeit dienen muß d. Darumb er mich anch durch seinen heiligk Geist des ewigen lebens versichert k), vnd im forthin zu leben von herhen willig vnd bereit macht 1).

a) Rom. 14. b) 1 Cor. 6. c) 1 Cor. 3. d) 1 Pet. 1. e) 1 Ioh. 1. et 2. f) 1 Ioh. 3. g) Ioh. 6. h) Matt. 10. Luc. 21. i) Rom. 8. k) 2 Cor. 1. Kphes. 1. Rom. 8. l) Rom. 8.

# grag.

Wieutel flud feind dir notig zu wissen, daß du in diesem troft seiglich leben und flerben mogest?

#### Antwort.

Drey flud "). Erftlich wie groß meine funde und elend fepen b). Bum andern, wie ich von allen meinen funden und elend eriofet werde c). Bud jum britten, wie ich Gott fur folde erlofung foll dandbar fein a).

a) Luc. 24. 1 Cor. 6. Tit. 3. b) Ioh. 6. et 15. c) Ioh. 17. d) Bph. 5.

# Der erste Theil.

Bon bes menfchen elenb.

grag.

Bober ertenneftu bein elenb?

#### Antwork

Muß bem Befeg Sottes .).

a) Rom, 3.

Frag.

Bas erforbert benn bas Gottlich gefet von vns?

#### Antwort.

Dif lehret vns Christus in einer summa, Matth. am 22. Du folt lieben Gott beinen Herren, von gangem hergen, von ganger seelen, von gangem gemuth vnb allen krefften. Dif ist bas furnembste vnb bas grofte Gebot: Das ander aber ift bem gleich, Du folt beinen Nechsten liezben als bich selbs. In biefen zwepen Gebotten hanget bas gange Geset und die Propheten.

### grag.

Ranftu biß alles voltomlich halten?

#### Antwort.

Rein \*): Denn ich bin von Natur geneigt Gott und meinen Rechften zu haffen b).

a) Rom. 3. 1 Ioh. 1. b) Rom. 8. Ephes. 2.

### grag.

Sat ben Gott ben menschen also bog und verkert erschaffen?

#### Antwort.

Rein \*): sonder Gott hat den menschen gut, und nach seinem ebenbild erschaffen b), das ist, in warhafftiger gerechtigkeit vn heiligskeit, auff da er Gott seinen schöpffer recht erkente, und von herken liebte, und in ewiger seligkeit mit jm lebte, im zu loben und zu preisen ').

a) Gen. 1. b) Gen. 1. c) 2 Cor. 3. Colos. 3. Ephes. 4.

### Frag.

Woher tompt benn folde verberbte art bes menfchen ?

#### Antwort.

Auf bem fall und ungehorsam unser ersten Eltern Abams und Euen im Paradeis a), ba unser Natur also vergifftet iworden, bas wir alle in sunden empfangen und geboren worden b).

s) Gen. 3. Rom. 5. b) Psal. 51.

### Frag.

Seind wir aber bermaffen verderbt, bag wir gang und gar vntuchtig feind zu einigem gutem, und geneigt zu allem bofen?

#### Antwort.

- 3a \*): Es sei ben, bag wir burch ben Geist Gottes wibergeboren werden b).
  - a) Iohan. 3. Iob. 14. et 15. Rsai. 53. b) Iohan. 3.

### Frag.

What benn Gott bem menfchen nicht vnrecht, bag er in feinem gefet van im forbert, bas er nicht tan thun?

#### Antwort.

Rein \*): Denn Gott hat ben menschen also erschaffen, bas er es konbte thun: ber Mensch aber hat sich und alle seine nachkommen, auß anstifftung bes Teufels, burch mutwilligen ungehorsam berselbigen gaben beraubt.

#### a) Ephes. 4.

### Frag.

Wil Gott solchen vngehorfam und absall ungestrafft laffen bingeben?

#### Antwort.

Mit nichten "): sonder er zurnet schrecklich, beyde vber angeborne vnd murdliche sunden, vnd wil sie auß gerechtem vrtheil zeitlich vnd ewig straffen, wie er gesprochen hat: Berflucht sey jederman, ber nicht bleibet in allem dem, das geschrieben stehet in dem buch des Geseges, daß ers thue b).

a) Rom. 5. Heb. 9. b) Deut. 27. Gal. 3.

# Frag.

Ift benn Gott nicht auch barmhertig?

#### Antwort.

Gott ift wol barmherbig a), er ift aber auch gerecht b), berhalben erfordert feine gerechtigkeit, daß die sunde, welche wider die allerhochfte maiestet Gottes begangen ist, auch mit der hochste, das ist, der ewigen straff an leib vir feel gestrafft werde.

a) Exo. 34. b) Exo. 20. Psal. 5. 2 Cor. 6.

# Der ander Theil.

Bon bes Menfchen Erlöfung.

# Frag.

Dieweil wir benn nach bem gerechten vrtheil Gottes zeitliche und ewige straff verdient haben: wie mochten wir dieser straff entgeben, und widerumb zu gnaden kommen?

#### Antwort.

Sott wil daß feiner gerechtigkeit genug geschehe a), berwegen mils fen wir berfelben entweber burch und felbst, ober burch einen andern volkomene bezalung thun b).

a) Exo. 20. et 23. b) Rom. 8.

grag.

Ronnen wir aber burch vns felbft bezalung thun?

Antwort.

Mit nichte: fonder wir machen auch die fculbt noch teglich groffer .).

a) lob. 5. et 15. Matt. 6.

grag.

Ran aber jegenbt eine bloffe Creatur fur vns bezalen?

Antwort.

Reine: Denn erstilch wil Gott an keiner andern Creatur straffen, bas der mensch verschuldet hat \*). Bum andern, so kan auch keine blosse Creatur ben last bes ewigen zorns Gottes wider die sunde erstragen, und andere daruon eriosen b).

s) Heb. 2. b) Psal, 138.

grag.

· Bas muffen wir ben fur ein Mittler vnb Erlofer fuchen?

Antwort.

Einen folden, ber ein warer a), und gerechter menfcbb, vn boch fterter ben alle Creaturen, bas ift, jugleich warer Gott fep c).

a) 1 Cor. 15. b) Iere. 33. Psal. 53. 2 Cor. 5. Heb. 7. c) Esai. 7. Rom. 8, Iere. 23.

grag.

Warumb muß er ein warer vnd gerechter mensch sein?

Antwort.

Darumb, daß die gerechtigkeit Gottes erfordert \*), daß die menfche liche natur, die gesundiget hat, für die sunde bezale: und aber einer, der selbst ein sunder were, nicht kondte für andere bezalen b).

a) Rom. 5. b) 1 Pet. 3. Esai. 53.

Frag.

Warum muß er jugleich warer Gott fein?

Antwort.

Daß er auß krafft feiner Gottheit, ben laßt bes zorns Gottes, an

feiner menschheit ertragen a), vif vns bie gerechtigteit, vnb bag leben erwerben b), vnb widergeben mochte c).

a) Real. 53, Act. 2. 1 Petr. 3. b) Ich. 3, Act. 20. c) Ichan. 1.

### Frag.

Wer ist aber berfelbe mittler, ber zugleich warer Gott, vnb ein warer gerechter mensch ift?

#### Intwort.

Bnfer herr Jesus Christus 2) ber vns zur volltomenen erlofung vnd gerechtigkeit geschentt ift b).

s) Matt. 1. 1 Tim. 3. Luc. 2. b) 1 Cor. 1.

### grag.

Bober weiftu bas?

#### Antwort.

Auß dem heiligen Euangelio, welchs Gott selbst anfenglich im Paradeis a) hat offendaret: folgends durch die heilige Erhueter b) und Propheten lassen verdundigen, und durch die opffer und andere ceremonien des gesehes surgebildet ), Endlich aber durch seinen eingeliebten Son erfüllet 1).

a) Gen. 3. b) Gen. 22. et 49. Rom. 1. Heb. 1. Act. 3. et 10. c) loh. 5. Heb. 10. d) Rom. 10. Gala. 4.

# grag.

Werden benn alle menschen wiberum burch Christum selig, wie fie burch Abam sind verloren worden?

#### Antwort.

Rein: fonder allein biejenigen, die durch waren glauben im werden eingeleibet, und alle seine wohlthaten annemen .

a) loh, 1, Isai, 53, Psal, 2, Rom. 11, Heb, 4, et 10.

# Frag.

Bas ift warer glaub?

#### Intwort.

Es ist nicht allein ein gewisse erkantnuß, barburch ich alles six war halte, was uns Gott in seinem wort hat offenbaret "): sonder auch ein hertliches vertrawen b), welches der heilige Geist ") durche Cuangelium in mir wurdet d), daß nicht allein andern, sonder auch mir vergedung der Sunden, ewige gerechtigkeit und feligkeit von Gott geschenkt sei "), auß lauter gnaden, allein umb des verdiensts Sprift willen 1).

a) Heb. 11. Iacob. 2. b) Rom. 5. et 10. c) 2 Cor. 4. Ephes. 2. d) Rem. 1. c) Heb. 2. Rom. 1. f) Ephes. 2. Rom. 3.

# grag.

Bas ift aber einem Christen noth zu glauben?

### Antwort ..

Ulles was vns im Euangello verheiffen wirt a), welche vns ble Articel vnfers algemeinen ungezweiffelte Christliche Glaubens in einer fumma lehren.

a) loh, 20. Matt. 28.

### grag.

Wie lauten bieselben?

#### Antwort.

Ich glaub in Gott Bater, ben allmechtigen, Schopfe fer himmels und ber erben.

And in Jesum Christum, seinen eingebornen Son vnsern DERNN, ber empfange ift von bem heiligen Geist, gebore auf Maria der Jungfrawen, gelitten vnd ber Pontio Pilato, gecreuziget, gestorben und begraben, abgestiegen zu der Hellen, am dritten tage wider aufferstanden von den todten, auffgefaren gen himmel, sitzet zu der Rechten Gottes des allmechtigen Vaters, von dannen er komen wird, zu richten die lebendigen und die todten.

Ich glaub in ben heiligen Geift, eine heilige allgemeine Chriftliche Rirche, bie gemeinschafft ber Beiligen, vergebung ber funben, aufferstehung bes fleisches unb ein ewigs leben.

# grag.

Wie werben biefe Artickel abgetheilt?

#### Untwort.

In bren theil. Der erste ist von Gott bem Bater, vnb unfer erichopffung. Der ander von Gott bem Son, und unser eribsung. Der britt von Gott bem heiligen Geift, und unfer Heiligung.

# grag.

Dieweil nur ein einig Gottlich wefen ift "): warumb nennestu brep, ben Bater, Son und heiligen Geist?

#### Autwort.

Darumb baf fich Gott alfo in seinem wort geoffenbaret hat b), baß biese bren unberschiedliche Personen, ber einig wahrhafftig ewig Gott feinb.

s) Deut. 6. b) Esai. 61. Psal. 10. Matt. 3. et 28. 1 Ioh. 5.

### Bon Gott bem Bater.

### Frag.

Was glaubestu, wenn bu sprickst. Ich glaub in Gott Bater, ben allmechtige, Schöpffer himels vnd der erben?

#### Antwort.

Daß ber ewig Bater vnsers Herrn Jesu Christi, der Hinsel vnd Erben sampt allem, was brinnen ist, auß nichts erschaffen a), auch dieselbigen noch durch seinen ewigen that und fürsehung erhelt und regieret b): umb seines Sons Christi willen, mein Gott vin mein Bater sep'), auff welchen ich also vertrawe, daß ich nicht zweissel, er werde mich mit aller notdurfft leibs und der seelen versorgen d), auch alles vbel, so er mir in diesem jamerthal zuschiedet, mir zu gut wenden e): dieweil ers thun kan, als ein almechtiger Gott ): und auch thun wil als ein getrewer Bater 8).

a) Gen. 1. Psal, 33. b) Psal. 104. Matt. 10. Heb. 1. Psal. 115. c) loh, 1. Rom. 8. Gal. 4. Bphes. 1. d) Psal. 55, Matt. 6. Luc. 12. e) Rom. 8. f) Rom, 10. g) Matt. 6. et 7.

## Frag.

## Bas verfteheftu burch bie fürfehung Gottes?

### Antwort.

Die allmechtige vnb gegenwertige trafft Gottes a), burch welche er himsel vnb erbe, sampt allen Creaturen, gleich als mit seiner hand noch erhelt b), vnb also regiert, daß laub vnb graß, regen vnb durre, fruchtbare vn vnfruchtbare jar, essen vnb trincken c), gesundheit vnb trankbeit d) reichthumb vnb armuth c) vnb alles, nicht ohne gesehr, sonder von seiner vaterlichen hand vns zukomme.

a) Act. 17. b) Heb. 1. c) Iere. 5. Act. 14. d) Ioh. 9. e) Prog. 22.

# grag.

Was für nut bekommen wir auß erkantnuß ber schöpffung und fürsehung Gottes?

#### Untwort.

Daß wir in aller wiberwertigkeit gebultig a), in gludkeligkeit bandbar b) vnb auffs zukunftig guter zuversicht zu vnferm getrewen Gott vn Bater fein sollen, bag vns keine Creatur von seiner liebe scheiben wird c), bieweil alle Creature also in seiner hand sind, baß sie sone seinen willen auch nicht regen noch bewegen können d).

a) Rom. 5, Iacob. 1, Iob. 1, b) Deut, 8, 1 Thess. 5, c) Rom. 8, d) Iob. 1, Act. 17, Prou, 21.

# Bon Gott bem Con.

# Frag.

Warumb wirbt ber Son Gottes Sefus, bas ift, feligmacher genant?

#### Antwort.

Durunts daß er vne seitig macht von wufern sanden a) vnb daß ben keinem andern einige seligkeit zu suchen noch zu finden ist b).

a) Matt. 1. b) Act. 4.

### grag.

Glauben benn bie auch an ben einigen seligmacher Jesum, die jre seligkeit und heil ben heiligen, bei jnen selbst, ober anderstwo suchen?

#### Antwort.

Rein: sonder sie verleugnen mit der that den einigen Seligmacher vnd Heiland Jesum, ob sie sich fein gleich rhumen ). Denn entweder Jesus nit ein volkomner heiland sein muß: oder die diesen heiland mit warem glauben annemen, muffen alles in im haben, daß zu irer seligkeit vonnoten ist b).

a) 1 Cor. 1. Gala. 3. b) Esai. 9. Col. 1. 2, Ioh. 1.

### Frag.

Barumb ift er Chrifius, bas ift, ein gefalbter genant?

#### Untwort

Das er von Gott dem Vater verordust, ond mit dem heiligent Seist ") gefaldet ist, zu unserm obersten Propheten vad Lehrer, der von den heimlichen rhat vad willen Gottes von unser eribsung volkomelich offenbaret. D: Und zu unserem einigen hohen Priester, der uns mit dem einige opffer seines leibs eridset hat, und jmerdar mit seiner such fürbit für dem Vater vertrit. Bud zu unserm ewigen König, der uns mit seine wort un Geist tegiert. vnd ben der erwordenen erstöfung schützet und erheit.

a) Hebr. 1. b) Psal. 110. Hebr. 7. Rom. 8. c) Psa, 2. Luc. 1. d) Rom. 5. Matt. 28.

### Frag.

Warumb wirst aber bu ein Chrift genent?

#### Antwort.

.t ..

Daß ich burch ben glauben ein glied Chrifti a) vnd also seiner sale bung theilhafftig bin b), auff baß auch ich seinen Ramen bekenne a), mich im zu einem lebendigen bandopffer barstelle a), vnd mit frepem gewissen in biesem leben wiber die sunde vnd Teufel streite, und her nach in ewigkeit mit im voer alle Greaturen hersche.

a) Act. 11. 1 Ioh. 2. b) Act. 2. Ioel. 2, Mar. 8. c) Rom. 12. Apoc. 5. d) Rom. 6. Apoc. 1.

# Frag.

Warumb heist er Gottes eingeborner Son, so boch wir auch Einber Gottes sind?

### 400 Catechesis Palatina s. Heidelbergensis.

#### Antwort.

Darum bag Chriftus allein ber ewig natürlich Son Gottes ifi .): wir aber vmb feinet willt auf gnaben zu kindern Gottes angenommen find b).

s) Ich. 1. Heb. 1. b) Rom. 8. Ephes. 1.

### grag.

Warumb nennestu jn onfern herrn?

#### Antwort.

Daß er vns mit leib vnb feel von ber funden, vnb auß allem gewalt des Teufels, nicht mit golt ober filber, sonder mit seinem thewem Blut, ihm zum eigenthumb erloset vnd erkaufft hat a).

a) 1 Pet, 1. et 2. 1 Cor. 6.

### Frag.

Was heift, bag er empfangen ift von bem heiligen Geift, geborm aus Maria ber Jungframen?

### Antwort,

Daß ber ewige Son Sottes, ber warer und ewiger Sott ift \*) und bleibet b), ware meschliche natur, auß bem fleisch und blut der Jungfrawen Maria c), durch wurdung des heiligen Geists an sich genomen hat d), auff baß er auch der ware samen Dauids sep e) seinen brüdern in allem gleich !), außgenommen die sunde 8).

a) Ioh. 1. Rom. 1, b) Rom. 9. Gal. 4, c) Iohan. 1, d) Matt. 1. Luc, 1, Ephes. 1. c) Psal. 132. Rom. 1. f) Phil. 2. g) Heb. 4.

# Frag.

Waß nut bekomeftu auß ber heiligen empfengnuß vnb geburt Christis

### Antwort.

Daß er vnfer mittler ift, vn mit feiner vnichulb vnb vollommenen heiligkeit meine funde, barin ich bin empfangen, fur Gottes aus gesicht bebedet ").

s) Psal. 32. 1 Cor. 1.

## Frag.

Was verstehestu burch bas wortlein gelitten?

#### Antwoort.

Daß er an leib ond feel, die gange zeit feines lebens auff erden, sonderlich aber am ende besselben, den zorn Gottes wider die sunde des gangen menschlichen geschlechts getragen hat a), auff daß er mit seinem leiben, als mit dem einigen Sonopffer b), unser leib und feel von der ewigen verdamnuß erlösete, un und Gottes gnade, gerechtigkeit ur ewiges leben erwurbe.

a) 1 Pet. 2. Esai. 53, b) 1 Ioh. 2. et 4. Rom. 3.

### Frag.

Barumb hat er onber bem Richter Pontio Pilato gelitten?

### Antwork

Auff bag er unschulbig under dem weltlichen Richter verdamt wurde a), und und bamit von bem strengen urtheil Gottes, bas uber uns gehen solte, erlebiget b).

a) Luc. 23. Ioh. 19. b) Psal. 69. Esai. 53. 2 Cor. 5. Gal. 3.

### Frag.

Sft es etwas mehr, baf er ist gecreutiget worden, benn so er eines andern tobts gestorben were?

#### Antwort:

Sa, Denn barburch bin ich gewiß, baß er bie vermalebenung bie auff mir lage, auff sich gelaben habe a). Dieweil ber tob des Creuhes von Gott verflucht war b).

a) Galat. 3. b) Deut. 21. Galat, 3.

### Frag.

Warumb hat Chriftus ben tob muffen leiben?

#### Antwort.

Darumb, bag von wegen ber gerechtigkeit vnd marheit a) Gottes, nicht anberft für vnsere sunben möchte bezalet werben, benn durch ben tobt bes Sons Gottes b).

a) Gen. 2. b) Heb. 2.

# Frag.

Warumb ift er begraben worben?

#### Antwort.

Damit zu bezeugen, baß er warhafftig gestorben fep 1).

a) Mat. 27. Luc. 23. Ioh. 19. Act. 13.

# Frag.

Beil benn Chriftus fur uns gestorben ift, wie tompts baf wir auch fterben muffen?

#### Antwork

Bufer tob ift nit ein bezalung fur vnfere fund: fonber nur ein absterbug ber funden, vnd eingang zum ewigen leben .).

a) Ioh. 5. Phil. 1. Rom. 7.

### grag.

Bas bekommen wir mehr für nus auß dem opffer und todt Christi am Creus?

#### Antwort.

Daß burch seine krafft vnser alter mensch mit im gecreuitget, gethete vn begraben wird a), auff daß die bosen luste des sleisches nicht mehr in vns regieren b), sonder daß wir vns selbst ihm zur danchsaung aufsopsfern c).

s) Rom. 6. Coloss. 2. b) Rom. 6. c) Rom. 12.

Frag.

Warum folget abgestiege zu ber helle?

#### Antwort.

Daß ich in meinen höchsten ansechtunge versichert sey, mein HERR Christus habe mich burch seine vnaußsprechliche angst, schmerten und schrecken, die er auch an seiner seele, am Creus und zuvor erlitten, von der hellischen angst und pein erlöset ").

a) Esai. 53. Mat. 27.

Frag."

Bas nubet vns bie Aufferftehung Chrifti?

#### Antwort.

Erstlich hat er burch seine Aufferstehung ben tob vberwunden, baf er vns ber gerechtigkeit, die er vns burch seinen tobt erworden hat, köndte theilhafftig machen a). Zum andern werden auch wir jezunder durch seine krafft erwecket zu einem newen leben b). Zum dritten ift vns die Aufferstehung Christi ein gewisses pfand vnserer seligen aufferstehung c).

a) 1 Cor. 15. Rom. 4. 1 Pet. 1. b) Rom. 6. Coloss. 3. Ephes. 2. c) 1 Cor. 15. Rom. 8.

grag.

Bie versteheftu bag er ist gen himmel gefaren ?

#### Antwort.

Daß Chriftus fur ben augen seiner Junger, ift von ber erbe auffgehabe gen himmel a), und uns zu gut baselbst ift b), bis baß er wie bertompt zu richten bie lebendigen und bie tobten c).

a) Act. 1. Mat. 26. Mar. 16. Luc. 24. b) Hebr. 4. 7. et 9. Rom. 8. Ephes. 4. Coloss. 3. c) Act. 1. Mat. 24.

Frag.

Ist benn Christus nit ben uns big ans enbe ber welt, wie er uns verheiffen hat? -)

#### Antwort.

Chriftus ift warer Mensch vir warer Gott: Nach seiner mensch lichen natur, ist er jegunder nicht auff erden b): aber nach seiner Gottheit, Maiestet, genad und Geist, weicht er nimer von uns .).

a) Mat. 28. b) Mat. 26. Ioh. 16. et 17. Act. 3. c) Ioh. 14. et 16. Mat. 28. Ephes. 4.

### grag.

Werben aber mit ber weiß bie zwo naturen in Christo nit von einander getrennet, so die menscheit nicht vberal ift, ba die Gottheit ift?

#### Antwort.

Mit nichten: Denn weil die Gottheit vnbegreiflich und allents halben gegenwertig ift a): so muß folgen, daß sie wol ausserhalb jrer angenommenen menschheit, und bennoch nichts besto weniger auch in berselben ist, und personlich mit je vereiniget bleibt b).

a) Act. 7. Iere. 23. b) Coloss. 2. Ioh. 3. et 11. Mat. 28.

### grag.

Bas nutet uns bie himmelfart Christi?

#### Antwort.

Erstlich, daß er im himmel fur dem angesicht seines Baters, vos ser surschen ift a). Bum andern, daß wir vnser steisch im himsel zu einem sichern pfand haben, daß er als das haupt, vns seine glieder auch zu sich werde hinauff nemen b). Bum dritten, daß er vns seinen Seist zum gegenpfandt herab sender c), durch welches Erafft wir suchen was droben ist, da Christus ist, sügend zu der rechten Gottes, und nicht das auff erden ist d).

a) 1 loh. 2. Rom. 8. b) loh. 14. et 20. Ephes, 2. c) loh. 14. Act. 2. 2 Cor. 1. et 5. d) Coloss. 3. Phil. 3.

### Frag.

Warumb wird hingu gefest, bag er fige jur rechten Gottes?

### Antwort.

Daß Chriftus barumb gen himel gefaren ift, baß er fich baselbst erzeige, als bas haubt seiner Christitichen kirchen .), burch welches ber Bater alles regiert b).

s) Ephes. 1. Coloss. 1. b) Mat. 28. Ich. 5.

## grag.

Bas nuget uns biefe herrligkeit unfers haupts Chrifti?

#### Antwort.

Erflich baf er burch feinen heiligen Geift, in vne feine glieber, bie himlische gaben aufgeust . Darnach, baf er vne mit feinem gewalt wiber alle feinb schütet und erhelt b).

a) Ephes. 4. b) Psal. 2. Ioh. 10. Ephes. 4.

### Frag.

Was troftet bich bie widerkunfft Christi zu richten bie lebendigen und die todten?

### Antwort.

Das in allem trubsal vnb verfolgung mit auffgerichtem haupt, ebe bes Richters ber sich zuvor bem gericht Gottes für mich dargestelt, vnb alle vermalebeiung von mir hinweg genomen hat, auß bem himel gewertig bin a), daß er alle seine vnb meine feinde, in die ewige verdamnuß werffe b): mich aber sampt allen außerwelten zu ihm in die himlische freud vnd herrligkeit neme c).

a) Luc. 21. Rom. 8. Phil. 3. Tit. 2. b) 2 Them. 1. 1 Them. 4. Mat. 25. c) Mat. 25.

# Bon Gott bem heiligen Geift.

Frag.

Bas glaubstu vom heiligen Beift?

#### Antwort.

Erstlich daß er gleich ewiger Gott mit dem Bater vnb dem Son ift. ...). Bum andern, daß er auch mir gegeben ist b), mich duch ein waren glauben, Christi vnd aller seiner wolthaten theilhafftig machet ...), mich trostet d), vnd ben mir bleide wird bis in ewigkeit ...).

a) Gen. 1. Esai. 43. 1 Cor. 3. 1 Cor. 6. Act. 5. b) Matt. 28. 2 Cor. 1. c) Galat. 3. 1 Pet. 1. 1 Cor. 6. d) Act. 9. e) Ioh. 14. 1 Pet. 4.

### grag.

Was glaubstu von ber heiligen allgemeinen Christlichen Kirchen?

Daß ber Son Gottes ") auß dem gangen menschlichen geschlecht b), ihm ein außerwelte gemein zum ewigen leben c), durch sein Geist und wort d) in einigkeit des waren glaubens "), von anbegin der welt, bis aus end !) versamle, schüte und erhalte !), vn daß ich derselben ein lebendiges glied bin. h), vn ewig bleiben werde i).

a) loh. 10. b) Gen. 26. c) Rom. 8. Bphes. 1. d) Rsai. 59. Rom. 1. et 10. e) Rphes. 5. f) Psai. 71. 1 Cor. 11. g) Mat. 16. loh. 10. 1 Cor. 1. h) 1 loh. 3. f) 1 loh. 2.

# grag.

Bas verfteheftu burch bie gemeinschafft ber Beiligen ?

#### Antwort.

Erfilich, baf alle und jebe glaubigen, als glieber an bem SENNR Christo, und allen feinen schehen und gaben, gemeinschafft haben .). Zum andern, daß ein jeder seine gaben zu nut und heil der andern glieber, willig und mit freuden anzulegen sich schuldig wiffen fol b).

a) 1 Ich. 1. 1 Cor. 1. Rom. 8. b) 1 Cor. 12. et 13. Phil. 2.

# Frag.

Bas glaubstu von vergebung ber Gunben ?

#### Antwort.

Daß Gott vmb ber gnugthuung Christi willen a) aller meiner funben, auch ber funblichen art, mit ber ich mein lebenlang zu streiten habe b) nimmermehr gebenden wil: sonder mir die gerechtigkeit Christi auß gnaden schendet, daß ich ins gericht nimmermehr soll kommen c).

a) 1 Ich. 2. 2 Cor. 5. b) Iere. 31. Psal. 103. Rom. 7. et 8. c) Ich. 3.

### grag.

Bas troft bich die aufferstehung des fleisches?

#### Antwort.

Das nicht allein meine seel nach biesem lebt als balb zu Christs jeem haupt genommen wird "): sonder auch daß dis mein fleisch, durch die krafft Christi auff erweckt, wider mit meiner feelen vereiniget, und dem heiligen leib Christi gleichsormig werden sol b).

a) Luc. 23. Phil. 1. b) 1 Cor. 15. Iob. 19. 1 Ioh. 3. Phil. 3.

### Frag.

Bas troft bich ber Articel vom ewigen leben?

#### Antwort.

Daß, nachdem ich jehunder ben anfang ber ewigen freude in meisnem herben empfinde"), ich nach diesem leben volkommene seligkeit bessitzen werde, die kein aug gesehen, kein ohr gehoret, und in keines menschen herh nie komen ist "), Gott ewiglich bakin zu preisen ").

a) 2 Cor. 5. b) 1 Cor. 2. c) Ioh. 17.

# Frag.

Bas hilfft es bich aber nun, wenn bu bif alles glaubeft?

#### Untwort.

Daß ich in Chrifto fur Gott gerecht, und ein Erb bes emigen lebens bin a).

s) Habac. 2. Rom. 1. Ioh. 3.

Frag.

Bie biftu gerecht fur Gott?

# Antwort.

Allein burch waren glauben in Jesum Christum. Duss baß ob mich schon mein gewissen anklagt, baß ich wider alle Gebot Gottes schwerlich gesindiges, und berselben keines nie gehalten hab b), auch noch imerbar zu allem bosen geneigt bin c): boch Got ohn alle meine verbienst d), auß lauter gnaben e), mir die volkomme gnugthuung h, ges rechtigkeit und heiligkeit Christi schendet s) vir zurechnet h), als hette ich nie keine sunde begangen noch gehabt, und selbst aben den gehorsant

vollbracht, ben Christus für mich hat geleistet i), wenn ich allein solche wolthat mit glaubigen herzen anneme k).

a) Rom. 3. Galat. 2. Ephes. 2. Phil. 3. b) Rom. 3. c) Rom. 7. d) 2 Tim. 3. e) Rom. 3. Ephes. 2. f) 1 Ioh. 2. g) 1 Ioh. 2. h) Rom. 4. 2 Cor. 5. i) 2 Cor. 5. k) Rom. 3. Ioh. 3.

# grag.

Warumb fagfiu baß bu allein burch ben glauben gerecht fepefi?

#### Antwort.

Richt baß ich von wegen ber wirdigkeit meines glaubens Sott gefalle: sonder darum, daß allein die gnugthuung, gerechtigkeit und heiligkeit Christi, meine gerechtigkeit für Sott ist a), und ich dieselbe nicht
anderst, benn allein durch den glauben annemen, und mir zueigen kan b).

a) 1 Cor. 1. et 2. b) 1 Ioh. 5.

### Frag.

Warumb konnen aber onsere gute werd nit die gerechtigkeit fur Sott, ober ein ftud berselben fein?

#### Antwort.

Darumb, bag bie gerechtigkeit, so für Gottes gericht besteben sol, burchauß volkomen, vnd bem Gottlichen Geset gant gleichformig sein muß a), und aber auch unsere beste werd in biesem lebe alle unuobkomen, un mit sunden bestedt sind b).

a) Galat, 3. Deut. 27. b) Esai, 64.

# Frag.

Berbienen aber unsere gute werd nichts, so sie boch Gott in bie fem und jukunfftigen leben wil belohnen?

#### Antwort.

Die belohnung geschicht nit auß verbienst, sonber auß gnaben ").
a) Luc. 17.

### Frag.

Macht aber biese lehre nicht sorglose und verruchte leut?

#### Antwort.

Rein, Denn es vnmöglich ist, daß die, so Christo durch waren glauben sind eingepflantt, nit frucht der danckbarkeit sollen bringen ...
a) Matt. 7.

Bon ben heiligen Sacramenten.

# grag.

Dieweil ben allein der glaub vns Christi, vnd aller seiner wob thaten theilhasstig macht: woher kompt solcher glaube?

#### Antwort.

Der heilig Geift wurdet benfelben in vnfern hergen a), burch bie predig des heiligen Guangelions, vn bestetiget den burch ben brauch der beiligen Sacramenten b).

a) Ephes. 2. Ioh. 3. b) Mat. 28. 1 Pet. 1.

Frag.

Bas feind bie Sacrament?

#### Antwort.

Es feinb sichtbare heilige warzeichen und Sigill, von Gott barzu eingesett, daß er uns durch ben brauch berselben, die verheissung bes Euangelions besto bester zuuerstehen gebe, und verstegele: Nemlich, daß er uns von wegen des einigen opffers Christi, am Creut volbracht, vergebung der sunden, und ewiges leben auß gnaden schende.

s) Gen. 17. Rom. 4. Deut. 30. Leuit. 6. Heb. 9. Ezech. 20.

### Frag.

Seind benn bepbe bas wort und bie Sacrament bahin gericht, baß sie unsern glauben auff bas opffer Jesu Christi am Greut, als auff ben einige grund unferer feligkeit weisen?

#### Antwort.

Ja freylich: Den ber heilig Geift lehret im Guangello, vnb ben ftetiget durch bie heilige Sacrament, bag unfere gange seligkeit stebe in bem einigen opffer Christi, fur uns am Creut geschehen .).

a) Rom. 6. Galat. 3.

Frag.

Bleuiel Sacrament hat Chriftus im newen Testament eingesett?

#### Antwort.

3mep: ben heiligen Tauff, und bas heilig Abenbmal.

Bom heiligen Tauff.

Frag.

Wie wirstu im heiligen Tauff erinnert von versichert, daß das einege opffer Christi am Creug dir zu gut komme?

#### Antwort.

Also: daß Chriftus dis eufferlich wasserbab eingesett, und darben verheissen hat, daß ich so gewiß mit seinem blut und geist, von der unsteinigkeit meiner seelen, das ist, allen meinen sunden gewasschen sen, so gewiß ich eufferlich mit dem wasser, welches die unsauberkeit des leibs pflegt hinzunernen, gewasschen bin ").

) Mar. 1. Luc. 3.

# 408 Catechesis Palatina s. Heidelbergensis.

### grag.

Was heist mit bem Blut und Geift Christi gewasschen fein?

### Antwort,

Es heist vergebung ber sunben von Sott auf gnaben haben, vmb bes bluts Christi willen, welchs er in seinem opffer am Creut für vne vergoffen hat \*): Durnach auch durch ben heiligen Geist ernewert, vnd zu einem glied Christi geheiliget sein, daß wir je lenger je mehr ber sunben absterben, vn in einem Gottseligen, unstressichen leben wandlen b).

a) Hebr. 12. 1 Pet. 1. Apoc. 1. Zach. 13. Ezech. 36. b) Ich. 1. Ich. 3. 1 Cor. 6. et 12. Rom. 6. Coloss. 2.

### Frag.

Wo hat Christus verheissen, daß wir so gewiß mit seinem blut vnd geist als mit dem tausswasser gewasichen seind?

#### Antwort.

In der einsetzung des Tauffs, welche also lautet. Sehet hin, vnd lehret alle Bolder, vnd tauffet sie, im namen des Baters vnd des Sons, vn des heiligen Seists.): wer da glaubet vnd getauffet wird, der wird selig werden: wer aber nicht glaubt, der wird verdampt werden b). Diese verheissung wirdt auch widerholet, da die schrifft den Tauff das bad der widergeburt.), vnd abwasschung der sunden nennet.

s) Matt. 28. b) Mar. 16. c) Tim. 3. d) Act. 22.

### grag.

Ift benn bas eufferlich mafferbad, die abmasichung bert funden selbst?

#### Antwort.

Nein \*), Denn allein bas blut Jesu Christi, und ber heilige Geist einiget uns von allen sunden funden b).

a) Mat. 3. 1 Pet. 3. Ephes. 5. b) 1 Ioh. 1. 1 Cor. 6.

# grag.

Warumb nennet benn ber heilige Seist ben Tauff bas bad ber widergeburt, vnb bie abwasschung der sunden?

### Antwort.

Sott rebet also nit one groffe vrsach: Nemlich, nit allein ba er uns bamit lehren, baß, gleich wie unsauberkeit bes leibs burch maffer, also unfere funde burchs blut und geist Christi hinweg genomen werden "): sonder vielmehr, ba er uns burch diß Gottlich pfand und warzeiche mil versichern, da wir so warhafftig von unsern sunden geiglich gewasche sind, als wir mit dem leiblichen wasser gewaschen werden. b).

a) Apoc. 1. et 7. 1 Cor. 6. b) Marc. 16. Galat. 3.

### grag.

. Sol man auch bie junge kinder tauffen?

#### Antwort.

Ja: Denn bleweil sie so wol als die alten in den Bundt Sottes vnd seine gemein gehoren a), vnd jhnen in dem blut Christi die er lösung von sunden b), vnd der heilig Geist, welcher den glauben würcket, nit weniger denn den alten zugesagt wird c): so sollt sie auch durch den tauff, als des Bunds zeiche, der Christichen Kirchen eingeleibt, vnd von der vnglaubigen kinder vnderscheiden werden d), wie im alten Tesstament durch die beschneidung geschehen ist e), an welcher stat im newen Testament der Tauff ist eingesetz 1).

a) Gen. 17. b) Matt. 19. c) Luc. 1. Psal. 22. Esai. 46. Act. 2. d) Act. 10. e) Gen. 17. f) Coloss. 2.

# Bom heiligen Abendmal Jesu Chrifti.

### Frag.

Wie wirftu im heiligen Abendmal erinnert vnd versichert, daß du an dem einigen opffer Christi am Creut, da allen seinen gutern gesmeinschafft habest?

#### Antwort.

Also, daß Christus mir vn allen glaubigen von diesem gebrochnen brod zu essen, vnd von diesem Kelch zu trincken befohlen hat, vnd darbep verheissen, Erstlich daß sein leib so gewiß für mich am Creuk geopffert vnd gebrochen, vnd sein blut für mich vergossen sein, so gewiß ich mit augen sehe, daß das brod des HERRN mir gebrochen, vnd der Kelch mir mitgetheilet wird. And zum andern, daß er selbst meine seel mit seinem gecreukigten leib vnd vergossen blut so gewiß zum ewigen leben speise vn trencke, als ich auß der hand des Dieners empfange, vnd leiblich niesse das brod vnd den Kelch des HERRN, welche mir als gewisse warzeichen des leibs vnd bluts Christi gegeben werden.

### Frag.

Bas beift ben gecreutigten leib Chrifti effen, vn fein vergoffen blut trinden?

#### Antwort.

Es heist nit allein mit glaubigem herten das gange leiden und sterben Christi annemen, und dardurch vergebung der sünden und ewiges leben bekomen "): Sonder auch darneben durch den heiligen Geist, der zugleich in Christo und in uns wonet, also mit seinem gebenedepten leib je mehr und mehr vereiniget werden "): das wir, obgleich er im himmel "), vin wir auff erden sind: dennoch fleisch von seinem keisch, und bein von seinen beine sind d), vin von eine geist (wie die glieder unsers leibs von einer seesen) ewig leben und regieret werden ").

### 410 Catechesis Palatina s. Heidelbergensis.

a) loh. 6. b) loh. 6. c) Act. 3. 1 Cor. 11. d) Ephes. 3. et 5. 1 Cor. 6. 1 loh. 3. et 4. loh. 14. e) loh. 6. et 15. Ephes. 4.

### Frag.

Wo hat Chriftus verheissen, daß er die glaubigen so gewiß also mit seinem leib und blut speise und trende, als sie von diesem gebrochnen brod effen, und von diesem Kelch trinken?

#### Antwort.

In der einsatung des Abendmals, welche also lautet \*): Bnfer HERR Jesus, in d. nacht da er verrhaten ward, nam er das brodt, dancket vn brachs vnd sprach, Nemet, esset, das ist mein leib, der für euch gebrochen wirdt, Solchs thut zu meiner gedechtnuß. Desselden gleichen auch den Kelch, nach dem Abendtmal, vnd sprach: Dieser Kelch ist das newe Testament in meinem blut, solches thut, so offt jrs trincket, zu meiner gedechtnuß: Den so offt jr von diesem brod esset, vn von diesem Kelch trincket, solt jr des HERRN todt verkündigen, diß daß er kompt. Bud diese verheissung wirdt auch widerholet durch S. Paulum d), da er spricht: Der Kelch der dancksagung, damit wir dancksage, ist er nit die gemeinschafft des bluts Christi? Das brodt das wir brechen, ist das nicht die gemeinschafft des leibs Christi? Den ein brod ists, so seind wir viel ein leib, dieweil wir alle eines brods theilhafftig seind.

a) 1 Cor. 11. Matt. 26. Mar. 14. Luc. 22. b) 1 Cor. 10.

# Frag.

Wird ben auf brob pnb wein ber wesentlich leib und blut Christi?

#### Untwort.

Nein: sonder wie das wasser in dem Tauff, nit in de blut Chrifti vermadlet, oder die adwasschung der sunden selbst wird, deren es allein ein Göttlich warzeichen und versicherung ist a): also wirdt auch de heizig brod im Abendmal nit d. leib Christi selbst b), wiewol es nach art und brauch der Sacramenten c), der leib Christi genennet wird.

a) Mat. 26. Mar. 24. b) 1 Cor. 10. et 11. c) Gen. 17. Exod. 12. Tit. 3. 1 Pet. 4. 1 Cor. 10.

# Frag.

Warumb nennet benn Christus das brob seinen leib, vn ben Kelch sein blut, oder das newe Testamet in seinem blut, vnd S. Paulus, die gemeinshafft des leibs und bluts Jesu Christi?

#### Antwort.

Chriftus rebet also nit one groffe vrsach. Nemlich, bag er vns nit allein bamit wil lehren, baß, gleich wie brob vn wein bas zeitliche leben erhalten, also fep auch sein gecreutigter leib vnd vergoffen blut, ble ware speiß vn trand wnserer seelen, zum ewigen leben "): sonder viel mehr daß er uns durch diß sichtbare zeichen und pfand wil verssichern, daß wir so warhafftig seines waren leibs und bluts durch wirschung des heilige Geists teilhafftig werden, als wir diese heilige warzeichen, mit dem leibliche mund zu seiner gedechtnuß enpfangen "): vn daß all sein leiden un gehorsam so gewiß unser eige sep, als hette wir selbst in unser eige person alles gelitten un gnuggethan.

## a) Ioh. 6. b) 1 Cor. 10.

# Frag.

Was ist für ein unberscheib zwischen dem Abendmal bes HERRN, und der Babitlichen Meß?

## Antwork

Das Abendmal bezeuget vns, daß wir volkomene vergebung aller vnser sunden haben, durch das einige opffer Jesu Christi, so er selbst einmal am creut voldracht hat a. Bud daß wir durch den D. Geist Christo werde eingeleibt b), d. jetüd mit seine waren leib im himel zur Rechten des Vaters ist c), vnd daselbst wil angebettet werden d). Die Meß aber lehret, daß die lebendigen vnd die todten nicht durch das leiden Christi vergebung der sünden haben, es sen denn daß Chrisstus noch täglich für sie von den Meßpriestern geopffert werde. And dy Christus leiblich vnd. der gestalt brods vn weins sen, vnd derhals ben darin sol angebettet werde c). And ist also die Meß im grund nichts anders, denn ein verleugnung des einigen opffers vn leidens Sesu Christi, vnd ein vermaledeite Abgötterey.

a) Heb. 7. 9. et 10. Ioh. 19. Matt. 26. Luc. 22. b) 1 Cor. 6. et 10. c) Heb. 1. et 8. d) Ioh. 4. et 20. Luc. 24. Act. 7. Coloss. 3. Phil. 3. 1 Thess. 1. e) In Can: de Missa. Item. De cosecr: distinct: 2.

# Frag.

Welche solle zu bem Tisch bes HERREN kommen?

## Antwort.

Die inen selbst omb jrer sunden willen missallen, on boch vertrawen, das dieselbige ihnen verziehen und die obrige schwachheit mit dem leiden und sterben Christi bedeckt sen, begeren auch je mehr und mehr ihren glauben zu stercken und jr leden zu bessern. Die ondußesertige aber on heuchler, essen wir trinden jnen selbst das gericht.

#### a) 1 Cor. 10, et 11.

# Frag.

Sollen aber zu biesem Abendmal auch zugelaffen werben, bie fich mit jrer bekantnug vnd leben, als vnglaubige vnd Sottlose erzeigen?

## Antwort.

Rein: benn es wirdt also ber Bunbt Gottes geschmecht, und sein voer die gange gemein gereihet .). Derhalben die Chriftliche Kirch

# 412 Catechesis Palatina s. Heidelbergensis.

fculbig ift, nach ber ordnung Christi wit feiner Aposteln, folde, bis zu besserung jres lebens, burch by ampt ber Schluffel auszuschlieffen.

a) 1 Cor. 11. Esai. 1. et 66. Ierem. 7. Psal. 50.

## grag.

Bas ift bas ampt ber Schlaffel?

#### Antwort.

Die Predig bes heilige Euangellons, und bie Christiiche Bufinche, burch welche bende stud, da himmelreich ben glaubigen auffgeschlossen, und ben unglaubigen jugeschlossen wird.

## grag.

Wie wird bas himmelreich burch bie prebig bes heiligen Cuangelions auff und jugeschlossen?

## Antwort.

Also: baß nach bem befelch Christi allen und jeden glaubigen ver kundigt und offentlich bezeuget wird ine so offt sie die verheisjung des Euangelions mit warem glauben annemen, warhafftig alle jre funden von Gott, umb des verdiensts Christi wille, vergede sind. Bud herwiderumb, allen unglaubigen und heuchlern, daß der zorn Gottes und die ewige verdamnuß auff jnen ligt, so lang sie sich nit beteren "): Nach welche zeugnuß des Suangelij, Gott beide in diesem und zukunsfetigen leben urtheilen wil.

## a) Ioh. 20. Matt. 16.

# grag.

Wie wirdt bas Himmelreich zu und auffgeschlossen, burch bie Christliche Buszucht?

#### Antwort.

Also: daß nach dem befelch Christi, diejenigt so under dem Christliche namen, unchristliche lehr od. wandel furt, nach dem sie ettich mal brüderlich vermanet sein, und jren jrthumen oder lastern nit abstehen, der kirchen, oder benen so von der kirche dazzu verordnet sind, angezeigt, un so sie sich an derselbt vermanung auch nit keren, von juen durch verbietung der hellige Sacrament auß der Christliche gemein, un von Gott selbst, auß dem Reich Christi werden außgeschloffen: un widerum als glieder Christi und der kirchen, angenomen, wen sie ware besserung verheissen un erzeigen a).

w) Matt. 18. 1 Cor. 3. 2 Thess. 3. loh. 2.

# Der britte Teil.

## Bon ber bandbarkeit.

## Frag.

Dieweil wir benn auf vnserm elendt one alle vnsere verdienst, auf gnaden durch Christum erlofet feind, warumb sollen wir gute werd thun?

Untwort.

Darumb, daß Chriftus, nach bem er vns mit seinem blut erkaufft hat, vns auch durch seine heilige Geist ernewert zu seinem ebenbildt, daß wir mit unserm gangen leben vns danckbar gegen Gott für seine wolthat erzeigen a), vn er durch vns gepriesen werde b), Darnach auch, daß wir ben vns selbst unsere glaubens auß seinen früchten gewiß seine), vnd mit unserm Gottselige wandel, unsere nechsten auch Christo gewinnen d).

a) Rom. 6. et 12. 1 Pet. 2. 1 Cor. 6. b) Matt. 5. 1 Pet. 2. c) 1 Pet. 1. Matt. 7. Galat. 5. d) 1 Pet. 3. Rom. 14.

## Frag.

Konnen benn bie nicht felig werben, bie fich von jrem vnbandbaren vnbuffertigen wandel zu Gott nicht beleren?

#### Untwort.

Reineswegs: benn, wie bie ichrifft faget: Rein Bnteuficher, Abgottischer, Chebrecher, Dieb, Geißiger, Trundenpolt, Lesterer, Rauber und bergleichen, wird bas reich Gottes erben \*).

a) 1 Cor. 6. Ephes. 5. 1 Ioh. 3.

In wieviel studen stehet die warhafftige Buf ober bekerung bes menschen?

Antwort.

In zweien ftuden: In absterbung bes alten "), vif aufferstehung bes newen menschen.

s) Rom. 6. Ephes. 4. Coloss. 3. 1 Cor. 5.

## grag.

Baf ift bie Absterbung bes alten menschen?

## Antwort.

Im die funde von herten laffen leibt fein, vnd biefelbige je lenger je mehr haffen und flieben .).

a) Rom. 8. Ioel. 2.

## grag.

Bas ist die auffeestehung des newen menschen?

# 414 Catechesis Palatina s. Heidelbergensis.

## Antwort.

Herhliche freud in Gott "), vnd luft vn lieb haben nach bem wib len Gottes, in allen guten werden zu leben ").

a) Rom. 5. et 14. Esai. 27. b) Rom. 6. Galat. 2.

Frag.

Welches feind aber gute werd?

## Antwort.

Allein die auf warem Glauben a), nach bem Gefet Gottes b) jom zu ehren geschehen c): und nicht die auff unser gutdunden ober menschen satung gegründet sein d).

a) Rom. 14. b) 1 Sam. 11. Rphes. 2. c) 1 Cor. 10. d) Deut. 12. Rzech. 20. Essi. 29. Matt. 15.

Frag.

Wie laut bas Gefet bes HERRN?

Antwort.

Gott rebet alle bife wort.

## Das Erfte Gebot.

Ich bin ber DENR bein Gott, ber ich bich auf Egyptenland, auf bem Diensthauß gefüret habe. Du folt tein ander Gotter für mir haben.

## Das Anber.

Du folt bir tein Bildnuß noch jrgendt ein gleichnuß machen, weber beg, bas oben im himel, noch beß, bas onden auff Erben, ober beß, bas im wasser vnder ber erben ist, Du solt sie nicht anbeten, noch jnen bienen. Denn ich ber hen sien Gott, bin ein starder equeriger Gott, ber die missethat der Bater heimsucht an den Lindern, bis ins britte vn veirbe glied, deren die mich hassen: vn thue barmherhigteit an viel tausenden die mich lieben, vnd meine Gebot halten.

#### Das britte.

Du folt ben Namen bes SERREN beines Gottes nicht mißbrauchen, Denn ber BERR wird ben nicht vægestrafft laffen, ber feinen Namen mißbraucht.

## Das vierbe.

Sebend bes Sabbaht tags, bas bu ihn heiligek. Sechs tag foltu arbeiten, vnd alle beine werd thun, aber am fibenben tage ist b. Sabbath bes HERRER beines Gottes, ba folt bu keine arbeit thun, noch bien

Son, noch beine Tochter, noch bein Anecht, noch beine magt, noch bein Bieh, noch ber frebling ber in beine thowen ift. Den in feche tagen hat ber SERN himel ond erben gemacht, ond bas mehr, ond alles was brinnen ift, ond rhuete am fibenden tage, baru fegnete ber SERN be Sabbath tag, of heiliget jn.

## Das Fünffte.

Du folt bein Bater und beine Mutter ehren, auff bas bu lang lebest im Land, bas bir ber SERR bein Gott gibt.

Das Sechste.

Du folt nit tobten.

Das Sibente.

Du folt nit Chebrechen.

Das Achte.

Du folt nit ftelen.

Das Reunbe.

Du folt tein falfc jeugnuß reben wiber beinen nechsten.

Das Behenbe.

Lag bich nit geluften beines nechsten Saug, Lag bich nit geluften beines nechsten weibs, noch feines Knechts, noch seiner Magb, noch seines Dofen, noch seines Esels, noch alles bas bein Nechster hat.

grag.

Die werben biefe Gebot geteilt?

## Antwort.

In zwo Tafeln a), beren bie erste in vier gebotten lehret, wie wir vns gegen Gott sollen halten. Die ander in sechs gebotten, tvas wier unserm nechsten schuldig sein b).

a) Exo. 34. Deut. 4. et 10. b) Mat. 22.

grag.

Bas erforbert ber DERR im erften Gebot?

#### Untwort.

Daß ich ben verlierung meiner feelen heil und seligkeit alle abgote teren a), zauberen, aberglaubische segen b), anruffung ber Heiligen aber amberer Creaturen c), meiben vn fliehen sol, Und ben einigen waren Gott recht erkennen d), im allein vertrawen e), In aller demut b) und gebult s), von im allein alles guts gewarten b), vn jn von gangem

hergen lieben i), fürchten k) vil ehren !): Also das ich ehe alle creaturen vbergebe, den in dem geringsten wider seinen willen thue =).

a) 1 Cor. 6. et 10. b) Leuit. 19. Deut. 18. c) Matt. 4. Apoc. 19. et 22. d) Ioh. 17. e) Iore. 17. f) 1 Pot. 5. g) Hebr. 10. Coloss. 1. Rom. 5. 1 Cor. 10. Phil. 2. h) Psal. 104. Rsai. 45. Iac. 1. i) Deut. 6. Matt. 22. k) Deut. 6. Psal. 111. Prou. 1. et 9. Mat. 10. l) Mat. 4. Deut. 10. m) Mat. 5. et 10. Act. 5.

Frag.

Bas ift Abgotteren?

Antwort.

An flat bes einigen waren Gottes, ber fich in feinem wort hat offenbaret, ober neben bemfelbigen etwas anberft bichte ober habe, bar auff ber menfch fein vertramen fest ").

a) Ephes. 5. 1 Par. 16. Phil. 3. Gala. 4. Rphes. 2. 1 Ioh. 2. 2 Ioh. 1. Ioh. 5.

Frag.

Bas wil Sott im anbern Gebot?

Antwort.

Das wir Gott in keinen weg verbilben a), noch auff frgent eine andere weise, benn er in seinem wort besohlen hat, verehren sollen b).

a) Deut. 4. Esai. 40. Rom. 1. Act. 17. b) 1 Sam. 15. Deut. 12. Mat. 15.

Frag.

Sol man ben gar fein bilbnuß mach??

#### Antwort.

Sott kan und sol keines wegs abgebilbet werden; die Creaturen aber, ob sie schon mogen abgebilbet werden: so verbeut boch Gott bew selbigen bilbnuß zu machen und zu haben, daß man sie verehre ober im damit diene ").

a) Exod. 23. et 34. Num. 33. Deut. 7. et 12. 16. 2 Reg. 18.

grag.

Mögen aber nicht bie bilber als ber Lepen bucher, in ben Riechen gebulbet werben?

Antwort.

Rein: Denn wir nit follen weiser fein benn Gott, welcher feine Chriftenheit nie burch stumme gogen a), sonder burch die lebendige prebig feines worts, wil underwiefen haben b).

a) Iere. 10. Haba. 2. b) 2 Pet. 1. 2 Tim. 3.

grag.

Was wil bas brite Gebot?

## Antwort.

Daß wir nicht allein mit fluchen a), ober mit falschem apte b): sonber auch mit vnnötigem schweren c) ben Namen Gottes nicht lestern ober mistrauchen, noch vns mit vnserm stillschweigen vnd zusehen solcher schrecklichen sunden theilhafftig machen, Bnd in summa, das wir ben heilige Namen Gottes anderst nicht, benn mit forcht vnd ehrerbistung gebrauchen d), auff daß er von vns recht bekent e), angeruffen t, vnd in all vnsern werten vnd werden 5) gepriesen werde.

a) Essi. 45. b) Mat 10. c) 1 Tim. 2. d) Rom. 2. 1 Tim. 6. Coloss. 3.

## Frag.

Ift benn mit schweren und fluchen Gottes Namen leftern, so eine schwere fund, bag Gott auch vber bie gurnet, die, soulel an inen ift, biefelbe nicht helffen wehren und verbieten?

### Antwort.

Ja freylich \*), Denn keine stude gröffer ift, noch Gott hefftiger erzurnet, ben lesterung seines Namens. Darumb er fie auch mit bem tobt ju straffen befohlen hat \*).

a) Leuit. 5. b) Leui. 24.

## Frag.

Mag man aber auch Gottselig bey bem Namen Gottes einen Aph schweren?

## Antwort.

Ja: Wenn es die Oberkeit von ihren underthanen, oder sonft die noth erfordert, trewe und warheit zu Gottes ehre und des nechsten beil darburch zuerhalten und zu fürdern. Denn solches aphichwerk ist im Gottes wort gegründet "), und berhalben von den heiligen im alten und newen Testament recht gebrauchet worden ").

a) Deut. 6. et 10. Esai. 48. Heb. 6. b) Gen. 21. et 31. Ksai. 9. 1 Sam. 24. 2 Sam. 3. 1 Reg. 1. Rom. 1. 2 Cor. 1.

# grag.

Mag man auch ben bei heiligen ober andern Creaturen and schweren? Antwort.

Nein: Denn ein rechtmessiger and ist ein anrussung Gottes, daß er als der einig herhtundiger, der watheit zeugnuß wölle geben, und mich straffen, so ich falsch schwere ), welche ehre denn keiner creaturen geburet ).

a) 2 Cor. 1. b) Mat. 5. Iacob. 5.

# Frag.

Bas wil Gott im vierbten Gebot?

#### Antwort.

Sot wil erstlich, daß das Predigampt und schulen erhalten werben "), vn ich sonderlich am feiertag zu d. gemeine Gottes vleissige kome "), dz wort Gottes zu lernen "), die heiligs Sacrament zu gebrauchen "), den HERRN offentlich anzuruffen "), vn das Christlich almoß zugeben "). Zum andern, daß ich alle tage meines lebens von meinen bosen werde fevere, den HERRN burch seinen Geist in mir wurden lasse, und also den ewigen Sabbath in diesem leben anfange ").

a) Tit. 1. 1 Tim. 3. 4. et 5. 1 Cor. 9. 2 Tim. 2. et 3., b) Psal. 40. et 68. Act. 3. c) 1 Cor. 14. d) 1 Cor. 11. e) 1 Tim. 2. 1 Cor. 14. f) 1 Cor. 16. g) Essi. 66.

Frag.

Bas wil Gott im funfften Gebot &

## Untwort.

Daß ich meinem Bater und Mutter, und allen bie mir fürgesett sein, alle ehre, liebe und trewe beweisen, und mich aller guten lehr und straff, mit geburlichem gehorsam underwerffen ), und auch mit jren gebrechen gebult haben sol b), bieweil und Gott burch ihre hand regieren wil c).

a) Ephes. 5. et 6. Coloss. 3. Prou. 1.4.15. et 20. Exod. 21. Rom. 13. b) Prou. 23. Gen. 9. 1 Pet. 2. c) Ephes. 6. Coloss. 3. Rom. 13. Mat. 22.

# grag.

Bas wil Gott im fechsten gebot?

#### Antwort.

Daß ich meinem nechsten weber mit gebanden, noch mit worten ober geberben, viel weniger mit der that, durch mich selbst oder andere schmehen, hassen, beleidigen, oder todten ): sonder alle raachgirigeteit ablegen b), auch mich selbst nit bescheigen, oder mutwillig in gefahr begeben sol ). Darumb auch die Oberkeit, dem todschlag zu weren, das Schwert tregt d).

a) Matt. 5. et 26. Gen. 9. b) Ephes. 4. Rom. 12. Matt. 5. et 18. c) Rom. 13. Coloss. 2. Syr. 3. Mat. 4. d) Gen. 9. Kxo. 21. Mat. 26. Rom. 13.

# grag.

Rebet boch biß gebot allein vo tobte?

## Antwort.

Es wil vns aber Gott burch verbietung bes Tobtschlags lehren, baf er bie wurgel bes tobschlags, als neib a), haß b), zorn a), Rachgirigfeit, hasset, vn baß solches alles für ihm ein heimlicher tobtschlag sep d).

a) Rom. 1. b) 1 loh. 2. c) lac. 2. Galat. 5. d) 1 loh. 3.

## grag.

Ifte aber bamit gnug, bag wir vnfern nechften, wie gemelt, nit tobten?

## Antwort.

Rein. Denn in bem Gott neib, haf vnd zorn verdampt: wil et von vns haben, daß mir vnsern nechsten lieben als vns seibst ), gegen jhm gedult, friede, sansstmuth b), barmherbigkeit c) vnb freundligkeit d) erzeigen, seinen schaben, souiel vns möglich, abwenden e), vnb auch vnsern feinden guts thun 1).

a) Matt. 7. et 22. b) Ephes. 4. Galat. 6. Matt. 5. Rom. 12. c) Matt. 5. Luc. 6. d) Rom. 12. e) Exod. 23. f) Matt. 5. Rom. 12.

## Frag.

Mas' wil bas siebenbe Gebot?

## Antwort.

Daß alle unkeufcheit von Gott vermalebenet fen "), und bag wir barumb ihr von hergen feind sein b), und keufch und glichtig leben follen "), es sey im heiligen Chestandt ober aufferhald beffelben ").

s) Leuit. 18. b) Iudae 1. c) 1 Thess. 4. d) Heb. 13. 1 Cor. 7.

## grag.

Berbeut Gott in diesem gebot nichts mehr benn Chebruch und ber- gleichen schanden?

## Antwork

Dieweil beyde vnser leib vnb feel tempel bes heiligen Geists fein, so wil er, daß wir sie beyde fanber vnd heilig bewaren. Berbeut ber-halbe alle vnteusche thaten, geberben, wort "), gedanden, lust b), vnd was ben menschen darzu reigen mag ").

a) Ephes. 5. 1 Cor. 6. b) Mat. 5. c) Ephes. 5. 1 Cor. 15.

# grag.

Bas verbeut Gott im achten Gebot?

## Antwort.

Er verbeut nicht allein ben biebstal a) und rauberen b), welche bie Oberkeit strafft: sonder Gott nennet auch diebstal alle bose stüd und ansichlege, damit wir unsers nechsten gut gedenden an uns zu bringen, es sep mit gewalt oder schein des rechtens b: als unrechtem gewicht a), Elin, mas o), wahre, mung, wucher i), oder durch einiges mittel, das von Gott verbotten ist: Darzu auch allen geiß f), und unnuge verschwens dung seiner gaben h).

a) 1 Cor. 6. b) 1 Cor. 5. c) Luc. 3. 1 Thess. 4. d) Prou. 11. et 16. e) Ezc. 45. Deut. 25. f) Psal. 15. Luc. 6. g) 1 Cor. 6. h) Prou. 5.

## Frag.

Bas gebeut bir aber Sott in biefem Gebot?

#### Antwort.

Daß ich meines nechsten nut, wo ich kan vnb mag, fürbere, gegen 27 \*

thm also handle, wie ich wolte, bag man mit mir handlete -), vn tremlich arbeite, auff daß ich bem burfftigen in seiner noth helffen mog b).

a) Mat. 7. b) Ephes. 4.

Frag.

Was wil bas neund gebot?

## Antwort.

Daß ich wiber niemand falfche zeugnuß gebe "), niemand feine wort vertere b), tein affterreber und lefterer fepe c), Riemand unuerhort, vn leichtlich verbammen helffe d): fonder allerlep liegen und triege, als eigene werd bes Teufelse), ben ichwerem Gottesjorn vermeibe 1), In gerichte ond allen andern handlungen die warheit liebe, auffrichtig fage vn be-Benne 8), auch meines nechsten ehre vnd glimpff nach meinem vermogen rette und fürbere h).

a) Prou. 19. et 21. b) Psal. 15. c) Rom. 1. d) Mat. 7. Luc. 6. e) Ioh. 8. f) Prou. 12. et 13. g) 1 Cor. 13. Ephes. 4. a) 1 Pet. 4.

## Frag.

Was wil bas zehend Gebot?

## Antwort.

Daß auch die geringste luft ob. gebanden wiber jegend ein gebot Gottes, in unfer bert nimmermehr tomen: fonber wir fur und fur von ganbem berben aller funde feind fein, vnd luft zu aller gerechtigkeit haben follen ").

#### a) Rom. 7.

# Krag.

Ronnen aber bie zu Gott bekert finb, folche gebot vollomlich balten?

#### Antwork

Mein: fonder es haben auch die aller beiligften, fo lang fie in biefem leben find, nur einen geringen anfang biefes gehorfams "): bod alfo, baf fie mit ernstlichem fürsat, nicht allein nach etlichen, fonder nach allen gebotten Gottes anfangen zu leben b).

a) 1 Ioh. 1. Rom. 7. Eccl. 7. b) Rom. 7. Iac. 2.

# Krag.

Barumb left vne benn Gott alfo scharff bie zehen Gebot prebigen, weil fie in biefem leben niemand halten fan ?

#### Antwort.

Erftlich auff by wir vnfer ganges lebenlang vnfer funbliche art je lenger je mehr ertennen "), und souiel besto begiriger vergebung ber funben und gerechtigkeit in Christo suchen b). Darnach bag wir ohne underlaß uns befleissen, und Gott bitten umb die gnade bes heiligen Geifts,

baß wir je lenger je mehr zu bem ebenbilb Gottes ernewert werden, big wir bas ziel ber volkomenheit nach biefem leben erreichen 'e).

a) 1 Ioh. 1. Paal. 32. b) Rom. 7. c) 1 Cor. 9. Phil. 3.

## Wom Gebet.

## grag.

Warumb ift ben Chriften bas Gebet notia?

## Antwort.

Darumb, bag es bas fürnembste stud ber bandbarkeit ift, welche Sott von vns erforbert \*), Bind bag Gott seine genade und heulige Geist allein benen wil geben, bie ihn mit herglichem seufen ohne underlaß barumb bitten, und im barfur banden b).

a) Psal. 50. b) Matt. 7. et 13. Luc. 11.

## grag.

Bas gehöret ju einem folden gebett bas Gott gefalle, und von im erhoret werbe?

## Antwort.

Erstilch daß wir allein ben einige waren Gott, ber sich vns in seinem wort hat offenbaret '), vmb alles daß er vns zu bitten besossen hat '), von herze anruffen '). Zum andern, daß wir vnsere noth vnd elend recht gründlich erkennen d), vns für dem angesicht seiner Maiestet zu demutigen '). Zum dritten, daß wir diesen sesten grund haben '), daß er vnser gebett, vnangesehen daß wirs vnwirdig seine, doch vmb des Henrilli willen gewistlich wölle erhören 5), wie er vns im seinem wort verheissen hat h).

a) Ioh. 4. b) Rom. 8, 1 Ioh. 5. c) Ioh. 4. d) 2 Pa. 20. e) Psal. 2. et 34. Esai. 66. f) Rom. 10. Iac. 1. g) Ioh. 14. Dan. 9. h) Mat. 2. Psal. 143.

## Frag.

Was hat uns Gott befohlen von jm zu bitten?

## Antwort.

Alle geistliche vn leibliche notburfft "), welche ber SERR Christus begriffen hat in bem Gebett, bas er uns selbst gelehret.

a) Iacob. 1. Mat. 6.

grag.

Wie lautet daffelbe?

## Antwort.

Bufer ') Bater ber bu bift in himeln. Geheiliget werbe bein Rame. Dein Reich tome. Dein wil gefchebe, auff erben wie im himmel. Unfer teglich brob gib vns heut. Bnb vergib vns vnfer fcult, als auch wir vergeben

vnfern schulbigern. Und fure vne nicht in versuchung, fonder erlofe vne vom bofem. Denn bein ift bas reich, vnd bie trafft, vnd bie herrligfeit in ewigteit, Amen.

s) Matt. 6. Luc 11.

# grag.

Warumb hat une Chriftus befohlen Gott alfo anzureben, Bnfer Bater?

## Antwort.

Daß er gleich im anfang vnfere gebette in vne erwede bie findliche furcht und zunersicht gegen Gott, welche ber grund vnfere gebete fol fein: Nemlich, daß Gott unfer Bater burch Chriftum worben fen, und molle une viel weniger versagen, warumb wir ihn im glauben bitten, benn unsere Bater une jrbische bing abschlagen .).

a) Matt. 7. Luc. 11,

# Frag,

Barumb wird hingugethan, Der bu bift in himmeln?

## Antwort.

Auff bas wir von ber himlischen Maiestet Gottes, nichts jedisch gebencken '), und von seiner allmechtigkeit alle notdurfft leibs und ber seelen gewarten ').

a) Iere, 23. Act. 17. b) Rom. 10,

# Frag.

Was ist die erste Bitt?

#### Antwort.

Seheiliget werbe bein Name, bas ift, gib uns erftlich bas wir bich recht erkennen "), und bich in allen beinen werden, in welchen leuchtet beine allmechtigkeit, weißheit, gute, gerechtigkeit, barmherhigkeit und warheit, heiligen, thumen und preisen b). Darnach auch bas wir unfer gantes leben, gebanden, wort und werd bahin richten, bas bein Name umb vusert willen nit gelestert, sonder geehret und gepriesen werbe ").

p) lob. 17. Mat. 16. Iao. 1, [Psal. 119.
 b) Psal. 119. Rom. 11.
 c) Psal. 71. et 115.

Frag.

Mas ist bie anber Bitt?

#### Antwork

Butom bein Reich, haß ift, Regiere vns also burch bein wort vnb geist, haß wir vns dir je lenger je mehr vnderwerffen "): erhalt vnd mehre deine kirchen "), vnd zersidre die werck des Leuffels, und allen gewalt der sich wider dich erhebt, und alle bose rahtschlege, die wider bein heiliges wort erdacht werden "), dis die vollomenheit deines Reichs herhu kome d), darin du wirst alles in 'allem sein ").

1) Matt. 6. Psal. 119. et 143. b) Psal. 51. et 122. e) 1 Ioh. 3. Rom. 16. d) Apoc. 22. Rom. 8. e) 1 Cor. 15.

## Frag.

Bas ift bie britte Bitt?

## Untwort.

Dein Wil geschehe auff erben wie im himmet, bas ift, verleihe baß wir vnb alle menschen vnserm eigenen willen absagen a, vnb beinem allein guten willen one alles widersprechen gehorchen b, baß also jederman sein ampt vnb beruff so willig vnb trewlich aussichte c), wie die Engel im himmel d).

e) Matt. 16. Tit. 2. b) Luc. 22. c) 1 Cor. 7. d) Psal. 103.

grag.

Was ift bie vierbe Bitt?

#### Antwort.

Gib vne heut vnfer teglich brob, bas ift, wollest vne mit aller leiblichen notdurfft versorge "), auff bag wir darburch erkennen, bag bu ber einig vrsprung alles guten bist b), und daß one beinen segen, weber vnsere sorgen und arbeit, noch beine gaben uns gebeien c), und wir berhalbe unser vertrawen von allen Creaturen abziehen, ba allien auff bich segen d),

a) Psal. 104. et 145. Matt. 6. b) Act. 14, et 17. c) 1 Cor. 25. Deut. 8. Psal, 37. d) Psal. 55. et 62.

Freg.

Was ift bie funffte Bitt?

## Antwort.

Bergib vne vnfere schuld, als auch wir vergeben vnfern schuldigern, bas ift, wollest vne armen sundern alle vnsere missethat, auch das bose, so vne noch imerdar anhenget umb des bluts Christi willen nit zurechnen "), wie auch wir dis zeugnuß deiner gnad in vne befinden, daß unser ganger fürsat ist, unserm nechsten von herte zuuerzeihen ").

a) Psal. 51. et 143. 1. Ioh. 2. b) Mat. 6.

Frag.

Bas ift bie fechfte Bitt?

#### Untwort.

Bit für vns nit in versuchug, fonder erlose vns vom bosen, das ist, dieweil wir auß und selbst so schwach sein, daß wir nit einen augendich bestehen können a), und darzu unsere abgesagte feind, d. Leufel b), die welt c), und vuser eigen sleisch d), nit aufshören und anzusechten: so wollest und erhalten und steuden durch die krafft beines

heiligen Geisties, auff bz wir jnen moge feste wiberstand thun, va in biesem geistliche streit nit unden ligen .), bis daß wir entlich ben sieg vollomlich behalten !).

a) Ioh. 15. Psal. 103. b) 1-Pet. 5. Ephes. 6. e) Ioh. 15. d) Rom. 7. Galat. 5. e) Mat. 26. Mar. 13. f) 1 Thess. 3. et 5.

Frag.

Die beschleuft bu bif Gebet?

## Antwork.

Denn bein ift bas Reich, bie krafft, und bie herrligteit in ewigkeit, bas ift, Solche alles bitten wir barumb von bir, bag bu als unfer Konig, und aller bing mechtig, uns alles guts geben wilft, und kanst., und bag badurch nicht wir, sonder bein heiliger Name ewig sol gepriesen werde b).

a) Rom. 10. 2 Pet. 2. b) Joh. 14. Psal. 115.

Frag.

Bas bebeut bas wortlein, Amen.

#### Antwort.

Amen heist, bas sol war und gewiß sein. Denn mein gebet viel gewisser von Gott erhoret ist, benn ich in meinem hergen fule, bas ich solches von ihm begere .).

a) 2 Cor. 1. 2 Tim. 2.

Bergeichnis ber fürnemften Sert, wie bie ordentlich im vorgehenden Catechismo ertleret fein.

Ĭ.

Summa bes Gottlichen Gefetes,

Darauf wir vnfer Gunb vnb elenbt ertennen.

Du folt lieben Gott beinen hERREN von gangem hergen, von ganger feelen, von gangem gemuth va allen treffte, diß ift bas furnembfte und bas grofte gebot. Das ander aber ift dem gleich: Du folt beinen nechsten liebe als bich felbst. In biefen zweyen Geboten hanget bas gange Gefet und die Propheten. Matt. 22.

Berflucht sep jeberman, ber nicht bleibt in allem bem, bas geschrieben ftebet, in bem buch bes Gesets, bas ers thue. Dout. 27.

H.

Die Artidel unfere Chriftlichen glaubens, Dber fumma bes Euangelions,

Auf bem wir lernen onfer erlofung:

Ich glaub in Gott Bater, ben Almechtigen, Schopfe fer himmels und ber erben.

Bnd in Jesum Christum, seinen eingebornen Son, vnsern HeRREN, ber empfangen ift von dem heitigen Geist, gebore auß Maria der Jungfrawen, gelitte vnder Pontio Pilato, gecreutiget, gestorben vn begraben, abgestiege zu der Hellen, am britten tag wider aufferstamben von den todten, auffgefaren gen himel, sitet zu der rechten Gottes, des allmechtigen Baters, von dannen er komen wird, zu richten die lebendigen vnd die todten.

Ich glaub in ben beiligen Geift, eine heilige allgemeine Chriftliche Rirch, die gemeinschafft ber Beiligen, vergebung ber Sunben, aufferstehung bes fleisches, ond ein ewiges leben.

Einsagung ber heiligen Sacrament, Durch welche ber heilige Geist uns diese erlosung versiegelt und versichert.

Einfagung bes heiligen Tauffs.

Sehet hin, vnb lehret alle Bolder, vnb tauffet fie im namen bes Batere, vn bes Sons, vnb bes heiligen Geifts. Wer ba glaubt vnb getaufft wirbt, ber wirb felig merben: wer aber nicht glaubt, ber wirb verbampt werben.

Einfagung bes beiligen Abendmals Chrifti.

Bufer HERR Jesus in ber nacht ba er verrhaten warb, nam er bas brob, bandet und brachs un sprach: Nemet esset, bas ist mein leib, ber für euch gebrochen wird, Solchs thut, zu meiner gebechtnus. Desselben gleichen auch ben Relch, nach bem Abendmal, und sprach: Dieser Relch ist bas newe Testament in meinem blut, solchs thut, so oft jrs trinct, zu meiner gebechtnus: Denn so offt jr von diesem brod esset, und von diesem Relch trinct, solt jr bes HERR todt verkündigen, bis das er kompt. Bud ber heilige Paulus in der ersten an die Corinther im 10. cap. spricht also: Der kelch der dancksaung, damit wir danck sage, ist er nit die gemeinschafft des bluts Christi? Das brodt das wir brechen, ist das nit die gemeinschafft des leibs Christie denn ein brod ists,

fo feind wir viel ein leib, bieweil wir alle eines brobs theilhafftig feinb.

IH.

Das Gefet ober bie gehen Gebot Gottes.

Auf welchen wir lern?, wie wir Gott für folche wolthat follen in vo-ferm gangen leben bandbar fein.

Sott rebet alle bife wort.

## Das erfte Gebot.

Ich bin ber SERR bein Gott, ber ich bich auf Egyptenland, auf bem Diensthauß gefüret habe. Du folt tein anber Gotter für mir haben.

## Das ander Gebot.

Du folt bir tein Bildnuß noch frgendt ein gleichenuß machen, weder beß, das oben im himel, noch beß, by vnde auff Erden, ober beß, das im wasser vnder der erden ift, du solt sie nicht anbeten, noch jnen dienen, den ich der hem bein Gott, bin ein starder equeriger Gott, der die missethat der Bater heimsucht an den Kindern bis ins dritt und vierd glied, deren die mich haffen, und thue barmherhigteit an viel tausenden die mich lieben, und meine Gebot halten.

## Das britte Gebot.

Du folt ben Namen bes DERREN beines Gottes nicht mißbrauchen, Denn ber DERR wird ben nicht vageftrafft laffen, ber feinen Name mißbraucht.

### Das vierbe Gebot.

Sebent bes Sabbath tags, bas bu jhn heiligest. Sechs tag foltu arbeiten, vnb alle beine werd thun, aber am fiebenden tage ist der Sabbath des DERNER beines Gottes, ba folt du keine arbeit thu, noch deine Son, noch deine Tochter, noch dein Anecht, noch deine magt, noch dein Bieh, noch der frembbling der in deine thoren ist. Den in sechs tagen hat der DENN himel und erden gemacht, und das Meer, und alles was brimmen ist, und rhuete am sibenden tage, darum segnete der DENN den Sabbath tag, und heiligte ju.

# Das fünfft Gebot.

Du folt bein Bater ond beine Mutter ehren, auff bag bu lang lebest im Land, bas bir ber SERR bein Gott gibt.

Das sechst Gebot.

Du folt nit tobten.

Das fiebend Gebot.

Du folt nit Chebrechen.

Das acht Gebot.

Du folt nit ftelen.

Das neunbe Gebot.

Du folt ,tein falfch zeugnuß reben wiber bienen nechften.

Das zehende Gebot.

Lag bich nit geluften beines nechften Sauf, Lag bich nit geluften beines nechften weibs, noch feines Anechts, noch feiner Magb, noch feines Dofen, noch feines Efels, noch alles bas bein nechfter hat

# Das Chriftliche Gebet,

Welchs vns Chriftus felbst gelehret, unser bandbarteit furnemlich bamit gegen Gott zuerzeigen, und alle notdurfft Leibs und der Seelen von ihm zuerlangen.

Unfer Bater ber bu bift in himmeln,

Geheiliget werbe bein Rame.

Dein Reich tomme.

Dein will gefchehe, auff erben wie im himmel

Unfer teglich brob gieb vne beut.

Bnb vergieb vne vnfer foult, ale wir vergeben vna fern foulbigern.

Bnb fure one nicht in versuchung: fenber erlofe one vom bofem.

Denn bein ift bas Reich, vn bie trafft, ond bie berm ligfeit in ewigfeit, Amen.

# Un ben Chriftlichen Lefer.

Was jm ersten truck vbersehen, als fürnemlich folio 55. Ift jehundes auß befelch Churfürstlicher Gnaben abbiert worben.

1563.

# CATECHESIS

SIVE

## BREVIS INSTITUTIO CHRISTIANAE DOCTRINAE

QUO MODO ILLA IN ECCLESIIS ET SCHOLIS PALA-TINATUS TUM ELECTORALIS TUM DUCALIS TRADITUR.

FRIDERICUS Dei gratia Palatinus Rheni, ac Sacri Imperii Romani Elector, Dux Bavariae, etc. omnibus quibus commissa est cura Ecclesiarum et Scholarum, quae sunt in Palatinatu, S. D.

Postquam, quid nostri sit muneris, ex verbo Dei, atque ex natura ipsa cognovimus, nosque in eo, ipsi potissimum qui id nobis imposuit, Deo Opt. Max. parêre oportere: statuimus ut nihil esset, in quo tam in universa vita laboraremus 1), quam ut et nostrae conscientiae satisfaceremus, et nostrorum saluti, quantum in nobis esset, consuleremus.

Cum autem non satis esse existimaremus, nos ita consilio et ratione iustitiam administrare, ut nostrae fidei commissi populi 2), ius et honestatem colentes, placide tranquilleque viverent, aisi so etiam perducerentur 3), ut Deum creatorem suum ac redemtorem ex verbo ipsius recte cognoscerent: (nam id unicum et firmum est fundamentum cum ceterarum virtutum, tum vel maxime omnis obedientiae et verae erga Deum pietatis) coepimus tote animo de ista re cogitare, nihil cupientes praetermittere, quod ad eam beatitudinem, tum parandam, tum conservandam pertineret 4). Et si autem et ab iis, qui nos proxime antecesserunt, cognatis nostris Palatinis et Electoribus (quorum memoriam cum amore ac reverentia usurpamus) varia utiliter et pie instituta sunt, ad gloriam Dei illustrandam, et populum in officio retinendum: tamen ut ipsi in principio gubernationis nostrae experti sumus, non

<sup>1)</sup> ut nihil esset, in quo tam in universa vita laboraremus. Augusti: nihil esse debere, in quo tota vita tam laboraremus. 2) fidei commissi populi] Aug. fidei commissus populus. 3) etiam perducerentur] Augusti: ctian placide tranquilleque viverent, nisi eo etiam perducerentur. 4) pertimeret] Augusti: faceret.

ea adhibita est diligentia in illis exequendis, et ad utilitatem publicam accommodandis, quam par fuerit 1) in re tanta adhiberi. Quocirca minime mirum est, si ii, qui sperati erant fructus, percipi non potuerunt. His rebus permoti sumus, ut non solum, quae ab ipsis recte instituta essent, revocaremus ac restitueremus: verum etiam, ut quae minus firma essent, fulciremus: quae vero corrupta et depravata essent, ea 2) emendaremus et corrigeremus. Iacebant Scholae, tenera iuventus negligebatur, nulla erat in religione Christiana certa et consentiens institutio, que vel male, vel ad nullam certam normam, sed ad cuiusque arbitrium inventus erudiebatur, vel omnino non informabatur, sed rudis prorsus et impolita relinquebatur. Ex quo, proh dolor 3), cum alia infinita mala extiterant, tum illud inprimis, ut aut vera religione non instructi, aut variis erroribus implicati, aut non necessariis quaestionibus onerati infeliciter cum summa inscitia adolescerent. Cum has tantas calamitates intueremur, et id quod res est cogitaremus, videlicet nec Ecclesiam, nec Rempublicam, atque adeo ne familias quidem constitui, nec ullum honestati aut disciplinae inter cives locum esse posse, nisi rudis iuventus a primis annis, una et consentienti voce ad veram sinceramque religionem instrueretur, assidueque in ea exercitaretur: rei necessitas fecit, ut huic malo, qua possemus ratione, quam celerrime occurreremus: ne in hac non postrema nostri muneris parte, debitum officium merito a nobis desiderari posset. Quapropter Theologis nostris, et quibus in nostra ditione praccipua Ecclesiarum cura est commendata, negotium dedimus, ut Catechesia religionis Christianae, ex verbo Dei, Germanice et Latine conscriberent, quo in posterum non iuventuti solum rectius prospi-ciatur: sed quo concionatores etiam et ludimagistri 4), certam habeant et definitam formam, ad quam inventutem in templis et scholis informent, ne pro suo arbitrio nova subinde instituant aut ea tradant quae verbo Dei non sint consentanea. Vestrum nune porro erit, cum ob gloriam Dei, tum ob vestram, corumque, qui et nostrae et vestrae fidei concrediti sunt, salutem, hanc Catechesin grato animo excipere, eam pueris, cum in Scholis, tum in Ecclesiis proponere, corumque auribus et animis assidue ac diligenter inculcare, quo eam vita et factis paulatim exprimere assuescant. Quod si a vobis, ut et fides vestra et munus divinitus impositum postulat, praestitum fuerit: optimam spem habemus fore, ut Deus Opt. Max. per Christum nostri misertus, poenas quas meriti sumus remittat, et pro paterna sua bonitate vestros labores secundet: totique regioni benefaciat. Quod ut ab eo toto

<sup>1)</sup> fuerit] Augusti: fuerat. 2) ea om. Augusti. 3) proh dolor, om. Augusti. 4) non iuventuti solum rectius prospiciatur: sed quo concionatores etiam et ludimagistri] pro his Augusti habet verba sequentia: et concionatores et ludi magistri.

pectore contendimus, ita vos etiam atque etiam 1) monemus, ut nostram de vobis spem magis magisque confirmare et augere studeatis.

# CATECHESIS RELIGIONIS CHRISTIANAE.

I.

## Quae est unica tua consolatio in vita et in morte?

Quod animo pariter et corpore a), sive vivam sive moriar b), non meus, sed fidissimi Domini et servatoris mei Iesu Christi sum proprius c), qui precioso sanguine suo, pro omnibus peccatis meis plenissime satisfaciens d), me ab omni potestate Diaboli liberavit c), meque ita conservat c), ut sine voluntate patris mei coelestis c), ne pilus quidem de meo capite possit cadere s): imo vero etiam omnia saluti meae servire oporteat de la Quocirea me quoque suo Spiritu de vita aeterna certum facit c), utque ipsi deinceps vivam promptum ac paratum reddit de la successione de la corporation de la corporation

e) 1 Corinth. 6, 19. 20. 1 Thessal. 5, 9. et 10. b) Rom. 14, 7. 8. 9. e) 1 Cor. 3, 22. 23. d) 1 Petr. 1, 18. 19. 1 Ioh. 1, 7. 1 Ioh. 2, 1. 2. e) 1 Ioh. 3, 8. Hebr. 2, 14. 15. f) Ioh. 6, 38. 39. 40. Ioh. 10, 27—30. g) Matth. 10, 29—31. Luc. 21, 18. 19. b) Rom. 8, 28. i) 2 Cor. 1, 21. 22. 2 Cor. 5, 5. Ephes. 1, 13. 14. Rom. 8, 15. 16. k) Rom. 8, 14.

## II.

## Quot sunt tibi scitu necessaria ut ista consolatione fruens, beate vivas et moriaris.

Tria 1). Primum, quanta sit peccati mei et miseriae mese magnitudo 1). Secundum, quo pacto ab omni peccato et miseria liberer c). Tertium, quam gratiam Deo pro ca liberatione debeam d).

a) Luc. 24, 46. 47. 1 Cor. 6, 11. Tit. 3, 3—7. b) Ioh. 9, 41. c) Ioh. 17, 3. d) Eph. 5, 8.9. 10. 11. Psal. 50, 14. 15. Psal. 116, 12. 13. Matth. 5, 10. 1 Petr. 2, 9. 10. Rom. 6, 11—14. Matth. 5, 16. 2 Timoth. 2, 15. 16.

## PRIMA PARS.

## DE HOMINIS MISERIA.

Ш.

## Unde tuam miseriam cognoscis?

Ex Lego Doi 1).

s) Rom. 3, 20,

<sup>1)</sup> atque etiam om. Augusti. 2) meque ita conservat; ut sine soluntate patris mei coelestis] bacc verba om. Augusti.

#### IV.

## Quid a nobis postulat les Dei?

Id docet nos Christus summatim Matthaei 22: Diliges Dominum Deum tuum, ex toto corde tuo, ex tota anima tua, ex tota cogitatione tua, et ex omnibus viribus tuis. Istud est primum et maximum mandatum. Secundum autem simile est huic: Diliges proximum tuum sicut teipsum ). Ab istis duobus mandatis tota lex et Prophetae pendent.

s) Luc. 10, 27. Deut. 6, 5.

### v.

## Num kaec omnia perfecte servare potes?

Minime \*): Natura enim propensus sum ad odium Dei et proximi b).

a) Rom. 3, 10.12.13.23. 1 Ioh. 1, 8.10. b) Rom. 8, 7. Eph. 2, 3. Tit. 3, 3.

#### VI.

# Num ergo Deus hominem ita pravum et perversum condidit?

Nequaquam \*): Imo vero bonum et ad imaginem sui condidit eum \*), hoc est, vera iustitia et sanctitate praeditum, ut Deum creatorem suum recte cognosceret, ex animo diligeret, cum eo beatus in aeternum viveret, idque ad eum laudandum et celebrandum o).

a) Gen. 1, 31. b) Gen. 1, 26, 27. Col. 3, 9, 10. Eph. 4, 24. c) 2 Cor. 3, 18.

#### VII.

# Unde igitur existit hacc naturae humanae pravitas?

Ex lapsu et inobedientia primorum parentum Adami et Evaea). Hine natura nostra ita est depravata, ut omnes in peccatis concipiamur et nascamur b).

s) Gen. 3. Rom. 5, 12. 18. 19. b) Psal, 51, 7. Gen. 5, 3.

#### VIII.

An vero adeo corrupti sumus, ut ad bene agendum proreus non simus idonei, et ad omne vitium proclives?

Certe 1): nisi per Spiritum sanctum regeneremur 1).

a) Gen. 6, 5.6. lob. 14, 4. et 15, 14.15.16.35. les. 53, 6. b) loh. 3, 15.

#### IX.

# An non igitur Deus komini iniviriam facit, qui ab eo in lege sua flagitat, quae praestare non queat?

Minime a). Nam Deus hominem talem condiderat, ut ea praestare posset: verum homo, impulsore Diabolo, sua ipsius

# 432 Catechesis Palatina s. Heidelbergensis.

contumacia, se et omnem posteritatem divinis illis donis orbavitb).

a) Ephes. 4, 24. Luc. 10, 30. b) Rom. 5, 12.

## X.

# Num Deus hanc contumaciam et defectionem hominis dimittit impunitam?

Imo vero horrendis modis irascitur \*), tum ob innata nobis peccata, tum ob ea, quae ipsi committimus, caque iustissimo indicio praesentibus et aeternis suppliciis punit, quemadmodum ipse pronunciat: Maledictus omnis qui non permanet in omnibus quae scripta sunt in libro legis, ut ea faciat b).

a) Rom. 5, 12. Hebr. 9, 27. b) Deuter. 27, 26. Gal. 3, 10.

### XI.

## An non igitur Deux etiam est misericors?

Est ille quidem misericors\*), verum ita ut etiam sit iustus\*). Qua propter postulat eius iustitia, quod adversus summam Dei maiestatem commissum est, id quoque ut summis, hoc est, sempiterais cum animi tum corporis suppliciis luatur.

a) Exod. 34, 6. b) Exod. 20, 5. Psal. 5, 5. 6. 2 Cor. 6, 14. 15. 16.

## SECUNDA PARS.

## DE LIBERATIONE HOMINIS.

#### XII.

Quoniam igitur iusto Dei iudicio, temporalibus et aeternis pofenis obnoxii sumus: estne reliqua ulla ratio aut via, qua his poenis liberemur et Deo reconciliemur?

Vult Deus institiae suae satisfieri 1): quocirca necesse est, vel per nos, vel per alium satisfaciamus 1).

a) Exod. 20, 5. b) Rom. 8, 3.4.

#### XIII.

## Possumusne ipsi per nos settefecere?

Nulla ex parte: quin etiam debitum in singulos dies augemus 1).

a) lob. 9, 2. 3. et 15, 15. Matth. 6, 12.

#### XIV.

# Potestne ulla creaturarum in coelo vel in terra, quae tantum creatura sit, pro nobis satisfacere?

Nulla: Nam principio non vult Deus, quod homo peccavit, id in ulla alia creatura plectere a). Deinde, noe potest quidem,

quod nihil nisi creatura sit, iram Dei adversus peccatum sustinere, et alios ab ea liberare b).

a) Heb. 2, 14—18. Psalm. 130, 3. b) Iob 4, 18. et 15, 15. 16. et 25, 5. 6.

#### XV.

## Qualis ergo quaerendus est mediator et liberator?

Qui verus quidem homo sit, ac perfecte sustus e), et tamen omnibus creaturis potentior, hoc est, qui simul etiam sit verus Deus b).

a) 1 Cor. 15, 21. 22. 25. 26. Ierem. 23, 6. et 33, 16. Ies. 53, 11. 2 Cor. 5, 14. 15. 16. b) Heb. 7, 15. 16. 17. Ies. 7, 14. Rom. 8, 3. 4.

#### XVI.

# Cur necesse est, cum verum hominem, et quidem perfecte iustum esse?

Quia iustitia Dei postulat, ut eadem natura hamana, quae peccavit, ipsa pro peccato dependat ): qui vero ipse peccator esset, pro aliis dependere non posset ).

a) Rom. 5, 12-15. 1 Pet. 3, 18. Ies. 53, 3.4.5. b) Ierem. 33, 15.

## XVII.

## Quare oportet eum simul etiem vere Deum esse?

Ut potentia suae divinitatis, onus irae divinae carne sua sustinere ), nobisque amissam iustitiam et vitam reparare ac restituere possit ).

a) Ies. 53, 8. Actor. 2, 24. 1 Petr. 3. 18. b) 1 Ioh. 1. 2. et 4, 9. Acto. 20, 28. Ioh. 3, 16.

## XVIII.

## Quis autem est ille Mediator, qui simul est vere Deus ac verus ac perfecte iustus homo?

Dominus noster Iesus Christus a), qui factus est nobis sapientia a Deo, institia, sanctificatio et redemptio b).

a) Matth. 1, 23. et Ies. 7, 14. 1 Tim. 3, 16. Luc. 2, 11. Ioh. 14, 6. 1 Tim. 2, 5. b) 1 Cor. 1, 30.

#### XIX.

## Unde id scis?

Ex Evangelio, quod Deus primum in paradiso ) patefecit, ac deinceps per patriarchas et prophetas propagavit ): sacrificiis reliquisque ceremoniis legis adumbravit ): ad extremum vero per filium suum unigenitum complevit d).

a) Genes. 3, 15. b) Genes. 49, 10. 11. et 22, 18. et 26, 4. Rom. 1, 1-4. Hebr. 1, 1. 2. Actor. 3, 22. 23. 24. et 10, 43. c) Ioh.

5, 46. Hebr. 10, 7. d) Rom. 10, 4. Gal. 4, 4. 5. et 3, 24. 25. Hebr. 13, &

## ·XX.

Num igitur omnibus hominibus qui in Adamo perierant, per Christum salus redditur?

Non omnibus, verum iis tantum, qui vera fide ipsi inseruntur, eiusque beneficia amplectuntur.).

a) Ich. 1, 12. 13. et 3,36. Iesai. 53, 11, Psal. 2, 12. Roman. 11,20. Hebr. 4, 2, 3. et 10, 39.

## XXI.

## Quid est fides? 1)

Est non tantum notitia 2), qua firmiter assentior omnibus, quae Dens nobis in verbo suo patesecit ), sed etiam certa fiducia b), a Spiritu sancto c) per Evangelium d) in corde mee accensa, qua in Deo acquiesco, certo statuens, non solum aliis, sed mihi quoque remissionem peccatorum, aeternam iustitiam et vitam donatam esse e) idque gratis, ex Dei misericordia, propter unius Christi meritum f).

e) Hebr. 11, 1—4. Iacob. 2, 19. 20. b) Rom. 4, 16. 17. 18. et 5, 1. et 10, 10. Luc. 1, 68. et 2, 14. 29. 30. c) Matth. 16, 17. Iol. 3, 5. Gal. 5, 22. Phil. 1, 19. 29. d) Rom. 1, 16. et 10, 17. 1 Cor. 1, 21. Marc. 16, 15. 16. Act. 16, 14. e) Habac. 2, 4. et Rom. 1, 17. et Gal. 3, 11. et Hebr. 10, 38. Matth. 9, 2. Eph. 2, 7. 8. 9. Rom. 5, 1. 7) Rom. 3, 24. 25, 26. Gal. 2, 16. Luc. 1, 70—78. Ioh. 20, 31. Actor. 10, 43.

#### XXU.

## Quaenam sunt illa, quae necesse est hominem Christianum credere?

Omnia, quae nobis in Evangelio promittuntur 1), quorum summa in Symbolo Apostolico, seu in capitibus catholicae et indubitatae omnium Christianorum fidei, breviter comprehenditur.

a) Ich. 20, 31. Matth. 28, 20.

#### XXIII.

# Quod est illud Symbolum?

Credo in Deum patrem omnipotentem, creatorem coeli et la rae. Et in lesum Christum Filium eius unigenitum, Dominum nostrum, qui conceptus est de spiritu sancto, natus ex Maria virgine, passus sub Pontie Pilato, crucifixus, mortuus, et sepulius, descendit ad inferna, tertio die resurrexit a mortuis, ascendil

<sup>1)</sup> Quid est fides?] Augusti: Quid est [vera] fides? 2) Est nos tontum fiducia] Augusti: Est non tantum [certa] notitia; Rdit. Neostad. a. 1585: Est non tantum certa fiducia.

ad coelos, sedet ad dextram Dei patris omnipotentis, inde venturus est iudicatum vivos et mortuos. Credo in Spiritum sanctum 1). Credo sanctam Ecclesiam, Catholicam, sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resurrectionem, et vitam aeternam.

#### XXIV.

# In quot partes distribuitur hoc Symbolum?

In tres partes. Prima est de aeterno Patre, et nostri creatione. Altera est de Filio et nostri redemtione. Tertia est de Spiritu sancto, et nostri sanctificatione.

### XXV.

Cum una sit tantum essentia divina ): our tres istos nominas, Patrem, Filium et Spiritum sanctum?

Quia Deus ita se in suo verbo patefecit b), quod tres hae distinctae personae sint unus ille, verus et aeternus Deus.

a) Deut. 6, 4. Ephes. 4, 5. 6. Ies. 44, 6. et 45, 5. 1 Cor. 8, 4. b) Ies. 61, 1. et Luc. 4, 18. Paul. 110, 1. Matth. 3, 16. 17. et 28, 19. Ioh. 14, 26. Ioh. 15, 26. 1 Ioh. 5, 7. Tit. 3, 5. 6. Eph. 2, 18. 2 Cor. 13, 13. Gal. 4, 6.

# DE PATRE.

## XXVI.

# Quid credis cum dicis: Credo in Deum Patrem, omnipotentem, createrem coeli et terrae?

Credo aeternum Patrem Domini nostri Iesu Christi, qui coelum et terram, cum omnibus, quae in iis sunt, ex nihilo creavit \*), quique eadem aeterno suo consilio et providentia sustentat ac gubernat b): propter Christum Deum meum et patrem meum esse c): itaque sie ei confido, sie in eo acquiesco, ut non dubitem, quin provisurus sit omnibus, tum animo, tum corpori meo necessariis d). Quin etiam, quae mihi mala in hac aerumnosa vita immittit, ea in meam salutem sit conversurus \*), eum et facere id possit, ut omnipotens Deus 1), et facere id velit, ut henignus Pater 8).

a) Psal. 33; 6. Gen. 1. et 2. Iob. 33, 4. et 38. et 39. Psal. 36. Actor. 4, 24. Exod. 20, 11. Actor. 14, 15. Ksa. 45, 7. Ioh. 1, 3. b) Psal. 104, 2—5. et 115, 3. Matth. 10, 29. 30. Hebr. 1, 3. Rom. 11, 36. c) Ioh. 1, 12. Rom. 8, 15. Gal. 4, 5. 6. Eph. 1, 5. d) Psalm. 55, 23. Matth. 6, 26. Luc. 12, 22. 23, 24. +e) Rom. 8, 28. f) Esai. 46, 4. Rom. 8, 38, 39. et 10, 12. g) Matth. 6. Matth. 7, 9, 10. 11.

<sup>1)</sup> Credo in Spiritum sanctum haec verba om. Augusti.

## XXVII.

## Quid est providentia Dei?

Omnipotens et ubique praesens Dei vis \*), qua ecclum et terram, cum omnibus creaturis, tanquam manu sustinet ac gubernat b): ut quae terra nascuntur, pluvia item et siccitas, fertilitas et sterilitas, cibus et potus c), bona et adversa valetudo, divitiae et paupertas d), omnia denique non temere aut fertuito c), sed paterno eius consilio et voluntate contingant.

a) Matth. 17, 27. Actor. 17, 25. Paalmi. 94, 9. 10. Ica. 29, 15. 16. Rzoch. 8, 12. b) Hebr. 1, 2. 3. c) Ica. 5, 23. 24. Act. 14, 17. d) Ich. 9, 3. c) Prov. 22, 2.

## XXVIII.

# Quid nobis prodest hace cognitio creationis et providenties divinae?

Ut in adversis patientes a), in secundis grati simus b), in futurum vero optimam in Deo fidissimo Patre spem repositam habeamus c), certo scientes, nihil esse, quod nos ab eius amore abstrahat d), quandoquidem omnes ereaturae ita sunt in eius potestate, ut sine eius arbitrio, non modo nihil agere sed ne moveri quidem possint c).

a) Rom. 5, 3, 4. Iac. 1, 3, Iob. 1, 21. 22. b) Deuter. 8, 10. 1 Thess. 5, 18. c) Rom. 5, 4, 5, 6. d) Rom. 8, 38. 39. c) Iob. 1, 12. et 2, 6. Prov. 21, 1. Actor. 17, 25—28.

## DE FILIO.

## XXIX.

# Quare Filius Dei appellatur Iesus, hoc est, Salvater?

Quia nos salvat ab omnibus peccatis nostris a): nec ulla salus aliunde peti debet, nec alibi reperiri potest b).

s) Matth. 1, 21. Hebr. 7, 24. 25. b) Act. 4, 11, 12.

#### XXX.

## Creduntne igitur illi in unicum Servatorem Iesum, qui s sanctis, aut a se, aut aliunde felicitatem aut salutem quaerunt?

Non: Etsi enim verbo quidem eo Servatore gloriantur, re ipsa tamen abnegant unicum Servatorem Iesum a). Necesse est enim, aut Iesum non esse perfectum Servatorem, aut qui sum Servatorem fide amplectuntur vera, eos omnia in ipso possidere, quae ad salutem requiruntur b).

a) 1 Cor. 1, 13. 30. 31. Gal. 4, 5. b) Hebr. 12, 2. Ies. 9, 6. Coloss. 1, 19. 20. et 2, 10. Ioh. 1, 16. Ies. 43, 11. 25.

# XXXI.

# Quare appellatur Christus, hoc est, unctus?

Quod a Patre ordinatus, et Spiritu Sancto unctus sita) summus Propheta ac Doctor b), qui nobis arcanum consilium et omnem voluntatem Patris, de redemtione nostri patefecit c): et summus Pontifex d), qui nos unico sacrificio sui corporis redemit, assidueque pro nobis apud Patrem intercedit e): et Rex, qui nos suo verbo et Spiritu gubernat, et partam nobis salutem tuetur ac conservat f).

a) Psal. 45, 8. Hebr. 1, 9. Deut. 18, 15. et Act. 3, 22, et 7, 37, b) Ioh. 1, 18. et 15, 15. Matth. 11, 27. c) Psal. 110, 4. Hebr. 7, 21. et 10, 12, d) Rom. 8, 34. Rom. 5, 9. 10. e) Psal. 2, 6. Luc. 1, 33. f) Matth. 28, 18. Ioh. 10, 28.

### XXXII.

## Cur vero tu Christianus appellaris?

Quod per fidem membrum sum Iesu Christi<sup>a</sup>), et unctionis ipsius particeps<sup>b</sup>), ut et nomen eius confitear<sup>c</sup>), meque sistam ipsi vivam gratitudinis hostiam<sup>d</sup>), et in hac vita, contra peccatum et Satanam, libera et bona conscientia pugnem<sup>c</sup>), et postea aeternum cum Christo regnum in omnes creaturas teneam<sup>f</sup>).

a) Acto. 1, 25. 26. 1 Cor. 6, 15. b) 1 Ioh. 2, 27. Ies. 59, 21. Ioel. 2, 28. et Act. 2, 17. c) Matth. 10, 32, 33. d) Rom. 12, 1. Apoc. 5, 8. 10. 1 Petr. 2, 9. et Exod. 19, 6. e) 1 Tim. 1, 18. 19. f) Matth. 25, 34. 2 Tim. 2, 12. Apoc. 1, 6.

#### XXXIII.

# Quam ob causam Christus vocatur Filius Dei unigenitus, cum nos quoque simus filii Dei?

Quia solus Christus est coaeternus, et naturalis aeterni Patris Filius a): nos autem propter eum, ex gratia, a Patre adoptati sumus b).

a) leh. 1, 14. 18. Hebr. 1, 1. 2. Ich. 3, 16. 1 Ich. 4, 9. b) Rom. 8, 15. 16. 17. Eph. 1, 5. 6. Ich. 1, 12. 1 Ich. 1, 3.

## XXXIV.

# Qua de causa appellas eum Dominum nostrum?

Quia corpus et animam nostram a peccatis, non auro, nec argento, sed pretioso sue sanguine redimens, et ab omni polestate Diaboli liberans nes sibi proprios vindicavit a).

a) 1 Petr. 1, 18, 19. 1 Cor. 6, 20. et 7, 23. Ephes. 1, 7. 1 Tim. 2, 5. 6.

## XXXV.

## Quid credis cum dicis: Conceptus est per Spiritum Sanctum. natus ex Maria virgine?

Quod ipse Filius Dei, qui est 1), et permanet verus ac acternus Deus b), naturam vere humanam ex carne et sanguine virginis Mariae c), operatione Spiritus Sancti assumpsit d), ut simul sit verum semen Davidis .), fratribus suis per omnia similis ), excepto peccato 5).

a) Ioh. 1, 1. et 17, 3.4.5. Rom. 1, 3.4. Col. 1, 15. 16. 17. Psal. 2, 7.8. et Actor. 13, 33. et Hebr. 1, 5. et 5, 5. Matth. 3, 17. et 17, 5. et Marc. 1, 11. Matth. 16, 16. et Luc. 9, 20. b) Rom. 9, 5. les. 7, 14. et Matth. 1, 23. les. 9, 6. 1 Ioh. 5, 20. Ioh. 20, 28. c) loh. 1, 14. Gal. 4, 4.5. d) Matth. 1, 18. 19. 20. Luc. 1, 35. e) Psalm. 132, 11. et 2 Sam. 7, 12. et Luc. 1, 32. Actor. 2, 30. 31. f) Phil. 2, 7. g) Hebr. 4, 15. et 7, 26. 27.

## XXXVI.

## Quem fructum percipis ex sancta conceptione et nativitate Christi?

Quod is noster sit Mediator \*), et sua innocentia, ac perfecta sanctitate, mea peccata, in quibus conceptus sum, tegal, ne in conspectum Dei veniant b).

a) Hebr. 2, 16. 17. 18. b) Psal. 32, 1. 1 Cor. 1, 30. Rom. 8, 3.4. Gal. 4, 4.5.

#### XXXVII.

# Quid credis cum dicis: Passus est?

Eum toto quidem vitae suae tempore, quo in terris egit, praecipue vero in eius extremo, iram Dei adversus peccatum universi generis humani, corpore et anima sustinuisse a): ut sua passione, tanquam unico sacrificio propitiatorio b), corpus et asimam nostram ab aeterna damnatione liberaret, et nobis gratiam Dei, iustitiam ac vitam aeternam acquireret.

a) 1 Potr. 2, 24. 1 Petr. 3, 18. Ios. 53, 12. b) 1 loh. 2, 2. et 4, 10. Rom. 3, 25. 26.

## XXXVIII.

# Quid causae fuit, our sub indice Pilato pateretur?

Ut innocens coram iudice politico damnatus.), nos a severe Dei iudicio, quod omnes manebat, eximeret b).

a) Luc. 23, 13. 14. 15. Ioh. 19, 4. b) Psal. 69, 5. Ies. 53, 4.5. 2 Cor. 5, 21. Gal. 3, 13.14.

#### XXXIX.

Est vero quiddam amplius, quod affixus sit cruci, quem si alio genere mortis affectus esset?

Sane amplius: Ex hac enim re sum certus, eum maledicus-

nem, quae mihi incumbebat, in se recepisse: nam mors crucis a Deo erat maledicta").

a) Deut. 21, 23, Gal. 3, 13. Gen. 2, 17.

## XL.

Cur necesse fuit, ut Christus ad mortem usque se demuteret?

Propterea quod iustitiae et veritati Dei a) nullo alio pacto pro nostris peccatis potuit satisfieri, quam ipsa morte filii Dei b).

a) Hebr. 2, 9. 14, 15. b) Phil. 2, 8.

## XLI.

## Quare etiam sepultus est?

Ut eo lestatum faceret, se vere mortuum esse 1).

a) Act. 13, 29. Matth. 27, 59. 60. Luc. 23, 52.53. loh. 19, 38-42.

#### XLII.

At cum Christus pro nobis mortem oppetierit, cur nobis quoque moriendum est?

Mors nostra non est pro peccatis nostris satisfactio, sed peccati abolitio, et transitus in vitam aeternam a).

a) Ich. 5, 24. Phil. 1, 23. Rom. 7, 24. 25.

#### XLIII.

Quid praeterea capimus commodi es sacrificio et morte Christi?

Quod virtute eius mortis vetus noster homo, una cum eo crucifigitur, interimitur, ac sepelitur<sup>a</sup>), ne pravae cupiditates et desideria carnis posthac in nobis regnent<sup>b</sup>), sed nos ipsos ei hostiam gratitudinis offeramus<sup>6</sup>).

a) Rom. 6, 6. 7. 8. 11. (b) Rom. 6. 12. c) Rom. 12, 1.

## XLIV.

# Cur additur: Descendit ad inferna?

Ut in summis doloribus et gravissimis tentationibus, me consolatione hac sustentem, quod Dominus meus Iesus Christus inenarrabilibus animi sui asgustiis, cruciatibus et terroribus, in quos cum antea, tum maxime in cruce pendens, fuerat demersus, me ab angustiis et cruciatibus inferni liberaverit a).

a) Ics. 53, 10. Matt. 27, 46.

## XLV.

Quid nobis prodest resurrectio Christi?

Primum sua resurrectione mortem devicit, ut nes posset eius

iustitiae, quam nobis sua morte poporerat, participes facere a). Deinde, nos iam quoque eius potentia ad novam vitam excitamur b). Postremo, resurrectio capitis nostri Christi, nobis gloriosae resurrectionis nostrae pignus est c).

a) 1 Cor. 15, 16. 17. 18. 54. 55. Rom. 4, 25. 1 Petr. 1, 3. 4, 5. 21. b) Rom. 6, 4. Coloss. 3, 1—4. Eph. 2, 5. 6. c) 1 Cor. 15, 12. 13. 14. Rom. 8, 11.

#### XLVI.

# Quomodo intelligis illud: Ascendit ad coelos?

Quod aspicientibus discipulis, Christus de terra in coelum sublatus est a), atque etiamnum nostra causa ibidem est b), et erit, donec redeat ad iudicandom vivos et mortuos c).

a) Act. 1, 9. Marc. 16, 19. Luc. 24, 51. b) Hebr. 4, 14. et 7, 24. 25. et 9, 11. Rom. 8, 34. Eph. 4, 10. Coloss. 3, 1. 2, c) Act. 1, 11. Matth. 24, 30.

## XLVII.

# An ergo Christus non est nobiscum usque ad finem mundi, quemadmodum promisit \*)?

Christus est verus Deus, et verus homo; itaque secundum naturam humanam, iam non est ia terra b): at secundum divinitatem suam, maiestatem, gratiam et spiritum, nullo unquam tempore a nobis abest °).

w) Matth. 28, 20. b) Matth. 26, 11. Ioh. 16, 28. et Ioh. 17, 11. Actor. 3, 21. c) Ioh. 14, 16. 17; Ioh. 16, 13, Ephes. 4, 8. Augustia. tract. 50. in Ioan.

#### XLVIN.

# An vero isto pacto duae naturat in Christo, non divelluntur, si non sit natura humana, ubicunque est divina?

Minime: Nam cum divinitas comprehendi non queat, et omni loco praesens sit a), necessario consequitur, esse eam quidem extra naturam humanam, quam assumsit, sed nibilo minus tames esse in eadem, eique personaliter unitam permanere b).

a) Ies. 66, 1. et Actor. 7, 49. Actor. 17, 27. 28. Ierem. 23, 23. 24. b) Coloss. 2, 9. Ioh. 3, 13. et 11, 15. Matth. 28, 6.

#### XLIX.

# Quem fructum nobie gafort ascensio Christi in coolum?

Primum quod in coelo apud patrem pro nobis intercedita). Deinde quod carnem nostram in coelo habemus, ut eo tanquam certo pignore confirmemur, fore, ut ipse qui caput mostrum est, nos sua membra ad se extollat b). Tertio, quod nobis suum Spiritum mutui pignoris loco mittita), enius efficacia non terrena sed superna quaerimus, ubi ipse est ad dextram Dei sedens d).

a) 1 Ich. 2, 1. Rom. 8, 34. b) Ich. 14, 2. et 20, 17. Ephes. 2, 6.

c) loh. 14, 16. et 16, 7. 2 Cor. 1, 21. et 5, 5. d) Col. 3, 1. Phil. 3, 20. 21.

L.

## Cur additur: Sedet ad dextram Dei?

Quia Christus ideo in coelum ascendit, ut se ibi caput suae Ecclesiae declaret a), per quod Pater omnia gubernat b).

a) Rph. 1, 20. 21. 22. 23. et 5, 23. Col. 1, 18. b) Matth. 28, 18. Ioh. 5, 22. 28.

LI.

# Quid nobis prodest hase gloria nostri capitis Christi?

Primum, quod per Spiritum sanctum in nos sua membra, coelestia dona effundit a). Deinde, quod nos sua potentia contra omnes hostes protegit ac defendit b).

a) Eph. 4, 10. 11. 12. b) Psal. 2, 9, 110, 1, 2. Ioh. 10, 28. 29. Eph. 4, 8.

LII.

# Quid to consolatur reditus Christi ad indicandum vivos et mortuos?

Quod in omnibus miseriis et persecutionibus, erecto capite, eundem illum, qui se prius pro me iudicio dei statuit, et maledictionem omnem a me abstulit, iudicem e coelo exspecto a), qui omnes suos et meos hostes, in acternas poenas abiiciat b); me vero cum omnibus electis ad se in coelestia gaudia, et sempiternam gloriam traducat c).

a) Luc. 21, 28. Rom. 8, 23.24. Phil. 3, 20.21. Tit. 2, 13. 2 Thess.
1, 6. 10. Matth. 25, 41. 42. 43.
b) 1 Thess. 4, 16. 17.
c) Matth. 25, 34. 35. 36.

## DE SPIRITU SANCTO.

## LIII.

# Quid credis de Spiritu Sancto?

Primum, quod sit verus et coaeternus Deus, cum aeterno Patre et Filio 1): deinde, quod mihi quoque datus sit b), ut me per veram fidem, Christi et omnium eius beneficiorum participem faciat c), me consoletur d), et mecum in aeternum maneat c).

a) Gen. 1,2. Ies. 48, 16. 1 Cor. 3, 6. et 6, 19. Act. 5, 3.4. b) Matth. 28, 19. 20. 2 Cor. 1, 21. 22. c) Gal. 3, 14. 1 Petr. 1, 1. 2, 1 Cor. 6, 17. d) Act. 9, 31. c) Ioh. 14, 16. 1 Petr. 4, 14.

## LIV.

# Quid credis de sancta et catholica Christi Ecclesia?

Credo Filium Deia), ab initio mundi ad finem usque b), sibi ex universo genere humano coctum ad vitam acternam electum d),

per Spiritum suum et verbum e), in vera fide consentientem f), colligere, tueri, ac servare e): meque vivum eius coetus membrum esse h), et perpetuo mansurum i).

a) Ioh. 10, 11. b) Gen. 26, 4. c) Rom. 8, 29. 30. Eph. 1, 10. 11. 12. 13. 1 Petr. 1, 20. 21. d) Ies. 59, 21. Rom. 1, 16. et 10, 14. 15. 16. 17. Eph. 5, 26. c) Act. 2, 42. Eph. 4, 3. 4. 5. 6. f) Matth. 16, 18. Ioh. 10, 28. 29. g) 1 Ioh. 3, 21. 2 Cor. 13, 5. d) 1 Ioh. 2, 19. i) 1 Cor. 1, 8, 9. Rom. 8, 35. 36. 37. Psalm. 71, 9. 18.

## LV.

## Quid sibi vult Communio Sanctorum?

Primum, quod universi et singuli credentes, Christi et omniom cius bonorum, tamquam ipsius membra communionem habeant a). Deinde, quod singuli, quae acceperunt dona, in commune commodum et universorum salutem prompte et alacriter conferre debeant b).

a) 1 Ioh. 1, 3. Rem. 8, 32. 1 Cor. 12, 12. 13. 21. 1 Cor. 6, 17. b) 1 Cor. 13, 5. 6. Phil. 2, 4. 5. 6.

#### LVI.

## Quid credis de remissione peccatorum?

Deum propter satisfactionem Christia), meorum peccatorum, atque illius etiam pravitatis, cum qua mihi per omnem vitam pagnandum estb), memoriam omnem deposuisse, et me iustitia Christi gratis donare, ne unquam in iudicium veniam.

a) 1 Ioh. 2, 2. 2 Cor. 5, 19. 21. b) Ierem. 31, 34. Psalm. 103, 3. 4. 10. 12. Rom. 7, 24. 25. et 8, 1—4. c) Ioh. 3, 18.

#### LVII.

# Quid te consolatur Resurrectio carnis?

Quod non tantum anima mea, postquam e corpore excesserit, e vestigio ad Christum suum caput assumetur. et verum quod haec quoque caro mea, petentia Christi excitata, rursus animae meae unietur, et glorioso Christi corpori conformabitur.

a) Luc. 23, 43. Phil. 1, 21. 22. 23. b) 1 Cor. 15, 53. 54. Ich. 19, 25. 26. 27. 1 loh. 3, 2. Phil. 3, 21.

#### LVIII.

# Quam consolationem capis ex articulo de vita asterna?

Quod, quoniam in praesentia vitae aeternae initia in mee corde praesentisco a), futurum sit, ut post hanc vitam plena perfectaque beatitudine potiar, in qua Deum in aeternum celebrem b); quam quidem beatitudinem nee oculus vidit, nec auris andivit, nec ullus homo cogitatione comprehendit c);

a) 2 Cor. 5, 2.3. b) 1 Cor. 2, 9. c) lok. 17, 3.

#### LIX. :

At cum have omnia credis, quid utilitatis inde ad te redit?

Quod in Christo iustus sum coram Dee, et hacres vitae aeternae.

a) Hab. 2, 4. Rom. 1, 17. Ioh. 3, 36.

#### LX.

## Quomodo iustus es coram Deo?

Sola fide in Iesum Christum a), adeo ut licet mea me conscientia accuset, quod adversus omnia mandata Dei graviter peccaverim, nec ullum eorum servaverim b), adhaec etiamnum ad omne malum propensus sim c), nihilominus tamen, (modo haec beneficia vera animi fiducia amplectar d)), sine ullo meo merito c), ex mera Dei misericordia f), mihi perfecta satisfactio f), iustitia et sanctitas Christi h), imputetur ac donetur i); perinde ac si nec ullum ipse peccatum admissem, nec ulla mihi labes inhaereret: imo vero quasi eam obedientiam, quam pro me Christus praestitit, ipse perfecte praestitissem k).

a) Rom. 3, 21—28. et 5, 1. 2. Gal. 2, 16. Ephes. 2, 8. 9. Phil. 3, 9. b) Rom. 3, 9. c) Rom. 7, 23. d) Rom. 3, 22. loh. 3, 18. e) Rom. 3, 24. Deut. 9, 6. Ezech. 36, 22. f) Tit. 3, 5. Eph. 2, 8. 9. g) 1 loh. 2, 2. h) 1 loh. 2, 1. i) Rom. 4, 4. 5. 2 Cor. 5, 19. 2 Cor. 5, 21.

#### LXI.

# Cur sola fide te iustum esse affirmas?

Non quod dignitate meae fidei Deo placeam, sed quod sola satisfactio, iustitia ac sanctitas Christi, mea iustitia sit coram. Deo a). Ego vero eam non alia ratione, quam fide amplecti, et mihi applicare queam b).

a) 1 Cor. 1, 30. 31. et 2, 2. b) 1 Ioh. 5, 10. 11.

#### LXII.

Cur nostra bona opera non possunt esse iustilia, vel pars aliqua iustiliae coram Deo?

Propterea quod oporteat eam iustitiam, quae in iudicio Dei consistat, perfecte absolutam esse, et omni ex parte divinae legi congruentem a): nostra vero etiam praestantissima quaeque opera, in hac vita sunt imperfecta, atque adeo peccatis inquinata b).

a) Gal. 3, 10. Dent. 27, 26. b) Ies. 64, 6.

## LXIII.

Quomodo bona opera nostra nikil promereantur, cum Deus et in praesenti et in futura vita mercedem pro his se daturum promittat?

Merces ea non datur ex merito, sed ex gratia a).

a) Luc. 17, 10.

# 444 Catechesis Palatina s. Heidelbergensis.

#### LXIV.

An autem hace doctrina non reddit homines securos et prophanos?

Non: neque enim fieri potest, quin ii qui Christo per fiden insiti sunt, fructus proferant gratitudinis 1).

a) Matth. 7, 18. Ioh. 15, 5.

## DE SACRAMENTIS.

#### LXV.

Quoniam igitur sola fides nos Christi atque omnium eius beneficiorum participes facit: unde haec fides proficiscitur?

A Spiritu Sancto, qui cam per praedicationem Evangelii in cordibus nostris accendit a), et per usum Sacramentorum confirmat b).

a) Eph. 2, 8. 9. Eph. 3, 23. Ioh. 3, 5. Phil. 1, 29. 5) Matth. 26, 19. 20. 1 Petr. 1, 22. 23.

## LXVI.

## Quid sunt Sacramenta?

Sunt Sacra et in oculos incurrentia signa, ac sigilla, ob eam causam a Deo instituta, ut per ea nobis promissionem Evangelii magis declaret et obsignet: quod scilicet non universis tantum, verum etiam singulis credentibus, propter unicum illud Christi sacrificium in eruce peractum, gratis donet remissionem peccatorum, et vitam aeternam a).

a) Gen. 17, 11. Rom. 4, 11. Deut. 30, 6. Lev. 6, 25. Hebr. 9, 8. 9. 24. Ezech. 20, 12. 1 Sam. 17, 36. Ies. 6, 6. 7. et 54, 9.

## LXVII.

Num utraque igitur, et verbum et Sacramenta eo specian, ut fidem nostram ad sacrificium Christi in cruce peructum, tanquam ad unicum nostrae salutis fundamentum deducant?

Ita est. Nam Spiritus sanctus docet Evangelio, et confirmat Sacramentis, omnem nostram safutem positam esse in unico sacrificio Christi, pro nobis in cruce oblati.

a) Rom. 6, 3. Gal. 3, 26. 27.

#### LXVIII.

Quot Sacramenta instituit Christus in novo foedere? Duo, Baptismum et sacram Coenam.

# DE BAPTISMO.

#### LXIX.

Qua ratione in Baptismo admoneris et confirmaris, te unici illius sacrificii Ckristi participem esse?

Quod Christus externum aquae lavaerum mandavit a), addita hac promissione b), me non minus certo, ipsius sanguine et Spiritu a sordibus animae, hoc est, ab omnibus meis peccatis lavari: quam aqua extrinsecus ablutus sum c), qua sordes corporis expurgari solent.

a) Matth. 28, 19. 20. Act. 2, 38. b) Matth. 3, 11. Marc. 16, 16. Rom. 6, 3. 4. c) Marc. 1, 4. Luc. 3, 3.

## LXX.

## Quid est sanguine et Spiritu Christi ablui?

Est accipere a Deo remissionem peccatorum gratis, propter sanguinem Christi, quem is pro nobis in suo sacrificio in cruee profudit. Deinde etiam per Spiritum sanctum renovari, et ipso sanctificante membrum Christi fieri, quo magis ac magis peccatis moriamur, et sancte inculpateque vivamus.

a) Hebr. 12, 24. 1 Petr. 1, 1. 2. Apoc. 1, 5. et 22, 14. Zachar. 13, 1. Ezech. 36, 25. 26. 27. b) Ioh. 1, 33. et 3. 5. 1 Cor. 6, 11. et 12, 13. Rom. 6, 4. Col. 2, 11. 12.

#### LXXI.

Ubi promisit Christus, se nos tam certo sanguine et Spiritu suo abluturum, quam aqua Baptismi abluti sumus?

In institutione Baptismi, cuius haec sunt verba: Ite et docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti \*): Qui crediderit et baptizatus fuerit, servabitur: qui non crediderit, condemnabitur b). Haec promissio repetitur, cum scriptura Baptismum nominat lavacrum regenerationis c), et ablutionem peccatorum d).

a) Matth. 28, 19. b) Marc. 16, 16. c) Tit. 3, 5. d) Act. 22, 16.

#### LXXII.

Estne ergo externus Baptismus aquae, ipsa peccatorum ablutio?

Non est a): Nam solus sanguis Iesu Christi purgat nos ab omni peccato b).

a) Matth. 3, 11. b) 1 Petr. 3, 21. Ephes. 5, 26. 27. 1 Ioh. 1, 7. 1 Cor. 6, 11.

## LXXIII...

Cur ergo Spiritus sanctus Baptismum appellat lavacrum regenerationis et ablutionem peccatorum?

Deus non sine gravi causa sic loquitur, videlicet non solun ut nos doceat, quemadmodum sordes corporis aqua purgantur, sic peccata nostra sanguine et Spiritu Christi expiari \*): verum multo magis, ut nobis hoc divino symbolo ac pignore certum faciat, nos non minus vere a peccatis nostris interna lotione ablui, quam externa et visibili aqua abluti sumus b) 1).

a) Apoc. 1, 5. et 7, 14. 1 Corinth. 6, 11. b) Marc. 16, 16. Gal. 3, 17.

## LXXIV.

## Suntne etiam infantes baptizandi?

Omnino. Nam cum aeque ac adulti ad foedus et Ecclesian Dei pertineant ): cumque eis per sanguinem Christi, remissio peccatorum ), et Spiritus sanctus fidei effector, non minus quan adultis premittatur ): per Baptismum Ecclesiae Dei inserendi sun, et ab infidelium liberis discernendi ), itidem ut in Veteri foedere, per circumcisionem fiebat ), cui in Novo foedere substitutus est Baptismus ).

a) Gen. 17, 7. b) Matth. 19, 14. c) Luc. 1, 14.15. Psal. 22, 11. Ies. 44, 1.2.3. Act. 2, 39. d) Act. 10, 47. e) Gen. 17, 14. f) Col. 2, 11, 12.13.

#### DE COENA DOMINI.

#### LXXV.

Qua ratione in Coena Domini admoneris et confirmaris, te unici illius sacrificii Christi in cruce oblati, atque omnium eius bonorum participem esse?

Quod Christus me atque omnes fideles de hoc fracto pane edere, et de poculo distributo bibere iussit, in sui memoriam, addita hac promissione ): Primum corpus suum non minus certe pro me in cruce oblatum ac fractum, et sanguinem suum pro me fusum esse: quam oculis cerno, panem Domini mihi frangi, et poculum mihi communicari. Deinde animam meam non minus certo ipsius corpore, quod pro nobis crucifixum, et sanguine qui pro nobis fusus est, ad vitam aeternam ab ipso pasci: quam panem et vinum, Symbola corporis et sanguinis Domini, e man ministri accepta, ore corporis percipio.

a) Matth. 26, 26. 27, 28. Marc. 14, 22, 23, 24. Luc. 22, 19. 20. 1 Cor. 10, 16. 17. et 11, 23. 24. 25. et 12, 13.

<sup>1)</sup> lotione ablui, quam ..... sumus] pro his legimus in edit. Augusti tantumunodo verba haec: et visibili aqua abluti sumus.

## LXXVI.

Quid est crucifixum corpus Christi edere, et fusum eius sanguinem bibere?

Est non tantum totam passionem et mortem Christi certa animi fiducia amplecti, ac per id remissionem peccatorum et vitam aeternam adipisci a): sed etiam per Spiritum sanctum, qui simul in Christo et in nobis habitat, ita sacrosancto eius corpori magis ac magis uniri b), ut quamvis ipse in coelo c), nos vero in terra simus, nihilominus tamen caro simus de carno eius et os de ossibus eius d): utque omnia corporis membra ab una anima, sic nos uno eodemque Spiritu vivisicemur et gubernemur e).

a) Ioh. 6, 35. 40. 47. 48. 50. 51. 53. 54. b) Ioh. 6, 55. 56. c) Act. 3, 21. et 1, 9. 10. 11. 1 Cor. 11, 26. d) Eph. 3, 16. 17. 5, 29. 30. 1 Corinth. 6, 15. 17. 19. 1 Ioh. 3, 24. et 4, 13. Ioh. 14, 23. e) Ioh. 6, 56. 57. 58. et 15, 1. 2. 3. 4. 5. 6. Eph. 4, 15. 16.

## LXXVII.

Quo loco promisit Christus, se credentibus tam certo corpus et sanguinem suum sic edendum et bibendum daturum, quam fractum hunc panem edunt, et poculum hoc bibunt?

In institutione Coenae, cuius haec sunt verba \*): Dominus noster Iesus Christus, ea nocte qua proditus est, accepit panem: et gratiis actis, fregit ac dixit: accipite, (comedite,) hoc est corpus meum, quod pro vobis frangitur: hoc facite in mei recordationem. Itidem et poculum, postquam coenassent, dicens hoc poculum est novum foedus per meum sanguinem b): Hoc facite, quotiescunque biberitis, in mei recordationem c). Quotiescunque enim ederitis panem hunc, et poculum hoc biberitis, mortem Domini annunciate, donec venerit. Haec promissio a Paulo repetitur, cum inquit: Poculum gratiarum actionis, pro gratias agimus, nonne communio est sanguinis Christi? Panis, quem frangimus, nonne, communio est corporis Christi? quoniam unus panis, unum corpus multi sumus: Nam omnes unius panis participes sumus d).

a) 1 Corinth. 11, 23.24.25. Matth. 26, 26.27.28. Marc. 14, 22.23. 24. Luc. 22, 19.20. b) Exod. 24, 8. Hebr. 9, 20. c) Exod. 13, 9. d) 1 Cor. 10, 16, 17.

#### LXXVIII.

Num ergo panis et vinum fiunt ipsum corpus et sanguis Christi?

Nequaquam: verum, ut aqua Baptismi in sanguinem Christi non convertitor, nec est ipsa peccatorum ablutio, sed Symbolum tantum et pignus earum rerum, quae nobis in Baptismo obsignantur: ita nec panis coenae Dominicae, est ipsum corpus Christia): quanquam pro ratione Saeramentorum, et usitata Spiritui Sancto de his loquendi formab, panis Christi corpus appellatur. a) Matth. 26, 29. Marc. 14, 24. b) 1 Cor. 10, 16. 17. et 11, 26. 27. 28. c) Gen. 17, 10. 11. 14. 19. Exod. 12, 26. 27. 43. 48. et 13, 9. Actor. 7, 8. Exod. 24, 8. Lev. 16, 10. et 17, 11. lez. 6, 6, 7. Tit. 3, 5. Actor. 22, 16. 1 Petr. 3, 21. 1 Cor. 10, 1—4.

#### LXXIX.

Cur ergo Christus panem appellat suum corpus, calicem vere suum sanguinem, seu novum foedus per suum sanguinem:
Paulus ilem panem et vinum, communionem corporis et sanguinis Christi?

Christus non sine gravi causa sie loquitur: videlicet, non solum ut nos doceat, quemadmodum panis et vinum corporis vitam sustentant: sie etiam crucifixum suum corpus et effusum suum sangninem, vere esse animae nostrae cibum ac potum, quo ad vitam aeternam nutriatur "): Verum multo magis, ut hoe visibili signo ac pignore nobis certum faciat, nos non minus vere, corporis et sanguinis sui, per operationem Spiritus sancti, participes esse, quam sacra ista Symbola, in eius memoriam, ore corporis percipimus b): Tum etiam, quod eius passio et obedientia, tam certo nostra sit, quam si ipsimet pro nostris peccatis poenas dedissemus, et Deo satisfecissemus.

a) loh. 6, 51. 55. 56. b) 1 Cor. 10, 16. 17.

#### LXXX.

# Quid interest inter Coenam Domini, et Missam Papisticam?

Coena Domini nobis testatur, nos perfectam remissionem omnium nostrorum peccatorum habere, propter unicum illud Christi sacrificium, quod ipsemet semel in cruce peregit a): tum etiam nos per Spiritum sanctum inseri Christo b), qui iam secundum naturam suam humanam tantum in coelis est ad dexteram Patrisc), ibique vult a nobis adorari d).

In Missa autem negatur, vivos et mortuos habere remissionem peccatorum, propter unicam Christi passionem, nisi etiamnum quotidie Christus pro ipsis a Sacrificulis offeratur: tum etiam docetur, Christum corporaliter sub speciebus Panis et Vini esse ideoque in illis adorandum esse \*). Atque ita ipsum Missae fundamentum, nihil aliud est, quam abnegatio unici illius sacrificii et passionis Iesu Christi, et execranda idololatria.

e) Hebr. 7, 26.27. et 9, 12.25—28. et 10, 10.12.13.14. Ioh. 19,30. Matth. 26, 28. Luc. 22, 19.20. b) 1 Cor. 6, 17. et 10, 16. 17. et 12, 13. e) Hebr. 1, 3. et 8, 1.2. d) Ioh. 4, 21—24. et 20, 17. Luc. 24, 52.53. Act. 7, 55. 56. Coloss. 3, 1. Phil. 3, 20. 21. 1 Thess. 1, 9. 10. e) in canone Missae. Item de consecratione. distinct. 2.

#### LXXXI.

# Quibus accedendum est ad mensam Domini?

Tantum iis, qui vere dolent, se suis peccatis Deum offesdisse; confidunt autem sibi ea propter Christum remissa esse: et quas reliquas habent infirmitates, eas passione et morte illius obtectas esse, quique desiderant magis ac magis in fide et integritate vitae proficere. Hypocritae autem, et qui non vere resipiscunt, damnationem sibi edunt et bibunt a).

a) 1 Cor. 10, 19. 20. 21. 22. et 11, 28.

#### LXXXII.

Suntne illi etiam ad hanc Coenam admittendi, qui confessione et vita, se infideles et impios esse declarant?

Nequaquam: Nam eo pacto foedus Dei profanatur, et ira Dei in universum coetum concitatur a). Quocirca Ecclesia, ex praescripto Christi et Apostolorum, hos, elavibus regni coelorum utens, a coena arcere debet, quoad resipuerint, et mores mutaverint.

a) 1 Cor. 11, 20. 34. Ice. 1, 11—15. et 66, 3. Icr. 7, 21. 22. 23. Psal. 50, 15. 23.

LXXXIII.

## Quid sunt claves regni coelorum?

Praedicatio evangelii, et Ecclesiastica disciplina: quibus coelum eredentibus aperitur: infidelibus autem clauditur ").

a) Matth. 16, 18. 19. et 18, 18.

#### LXXXIV.

Quo pacto aperitur et clauditur regnum coelorum praedicatione Evangelii?

Cum ex mandato Christi eredentibus universis et singulis, publice annunciatur, omnia peccata ipsis divinitus propter meritum Christi condonari, quoties promissionem evangelii vera fide amplectuntur: contra vero omnibus infidelibus et hypocritis denuntiatur, tantisper ipsis iram Dei et acternam condemnationem incumbere, dum in suis sceleribus perseverant a): secundum quod Evangelii testimonium, Deus tam in praesenti, quam in futura vita iudicaturus est.

s) Ioh. 20, 21. 22. 23. Matth. 16, 19.

## LXXXV.

Quo pacto clauditur et aperitur regnum coelorum per disciplinam Ecclesiasticam?

Cum ex mandato Christi, ii qui nomine quidem sunt Christiani, verum doctrina aut vita se ostendunt a Christo alienos a), postquam aliquoties fraterne admoniti, ab erroribus aut flagitiis discedere nolunt, Ecclesiae indicantur, aut iis, qui ab Ecclesia ad eam rem sunt constituti, ac si ne horum quidem admonitioni pareant: ab iisdem interdictione Sacramentorum, ex coetu Eccle-

siae, et ab ipso Deo, ex regno Christi excluduntur: ac rursum, si emendationem profiteantur, et reipsa declarent, tanquam Christi et Ecclesiae membra recipiuntur b).

n) Rom. 12, 7. 8. 9. 1 Cor. 12, 28. b) Matth. 18, 15. 16. 17. 1 Tim. 5, 17. 2 Thesa. 3, 14. 15. 2 Ioh. 2, 10. 11. 1 Cor. 5, 3. 4. 5. 2 Cor. 2, 6-11.

## TERTIA PARS.

## DE GRATITUDINE.

#### LXXXVI.

Cum ab omnibus peccatis et miseriis, sine ullo nostro merilo, sola Dei misericordia, propter Christum liberati simus, quid est cur bona opera faciamus?

Quia postquam nos Christus suo sanguine redemit, renorst nos quoque suo Spiritu ad imaginem sui, ut tantis beneficiis affecti, in omni vita nos erga Deum gratos declaremus a), et ipse per nos celebretur b). Deinde, ut nos quoque ex fructibus, de sua quisque fide certi simus c). Postremo, ut vitae nostrae integritate alios Christo lucrifaciamus d).

a) Rom. 6, 13. 12, 1.2. 1 Petr. 2, 5. 9. 10. 1 Cor. 6, 19. 20. b) Matth. 5, 16. 1 Petr. 2, 11. 12. c) 2 Petr. 1, 10. 11. Matth. 7, 17. 18. Gal. 5, 5. 6. 22—25. d) 1 Petr. 3, 1. 2. Matth. 5, 16. Rom. 14, 19.

## LXXXVII.

Non possunt igitur illi servari, qui ingrati, et in peccati secure persistentes, a sua pravilate ad Deum non convertuntur?

Nullo modo. Nam, ut scriptura testatur, nec impudici, nec idololatrae, nec adulteri, nec fures, nec avari, nec ebriosi, nec convitiatores, nec raptores, haereditatem regni Dei consequentur \*).

a) 1 Cor. 6, 9. 10. Eph. 5, 5. 6. 1 Ioh. 3, 14. 15.

#### LXXXVIII.

Quibus partibus constat conversio hominis ad Deum?

Mortificatione veteris 1), et vivificatione novi hominis.

a) Rom. 6, 4. 5. 6. Eph. 4, 22. 23. 24. Col. 3, 5. 6. 7. 8. 9. 10. 1 Cor. 5, 7. 2 Cor. 7, 11.

#### LXXXIX.

# Quid est mortificatio veteris hominis?

Vere et ex animo dolere, quod peccatis tuis Denn escaderis, eaque magis ac magis odisse et sugere a).

a) Rom. 8, 13. Ioel. 2, 13. Hos. 5, 15. et 6, 1.

## XC.

## Quid est vivificatio novi hominis?

Vera lactitia in Deo per Christum a), et serium ac promptum studium instituendi vitam ex voluntate Dei, omniaque bona opera exercendi b).

a) Rom. 5, 1. et 14, 17. Ies. 57, 15. b) Rom. 6, 10. 11. Gal. 2, 19. 20.

#### XCI.

## Quae sunt bona opera?

Tantum ea, quae ex vera fide a), secundum legem Dei fiunt b), et ad eius solius gloriam referuntur c): non ea autem quae a nobis opinione recti conficta, aut ab hominibus tradita sunt d).

a) Rom. 14, 23. b) 1 Sam. 15, 22. Eph. 2, 10. c) 1 Cor. 10, 31. d) Deut. 11, 32. Ezech. 20, 18. 19. Ies. 29, 13. 14. Matth. 15, 7. 8. 9.

## XCII.

# Quas est Lex Dei?

Loquutus est Deus omnia verba baec 4):

a) Dent. 5, 4. 5. Exod. 20, 1.

## Primum praeceptum.

Ego sum Dominus Deus tuus, qui eduxi te ex Aegypto, domo servitutis. Non habebis Deos alienos in conspectu meo b).

b) Exod. 20, 2. 3. Deut. 5, 6. 7.

## Secundum (praeceptum).

Ne sculpas tibi simulacrum, nec ullam imaginem effingas eorum, quae aut supra sunt in coelo, aut infra in terra, aut in aquis sub terra: neque incurves te illis, neque colas ea. Ego enim sum Dominus, Deus tuus, forțis, Zelotes, vindicans peccata patrum in filiis, idque in tertia et quarta progenie eorum qui oderunt me: et misericordia utens in millesimam eorum, qui diligunt me, et observant praecepta mea c).

c) Exod. 20, 4. 5. 6. Deut. 5, 8.9. 10.

# Tertium (praeceptum).

Ne usurpes nomen Domini Dei tui temere. Neque enim Dominus dimittet eum impunitum, qui nomen eius vane usurpaverit d).

d) Exod. 20, 7. Deut. 5, 11.

# Quartum (praeceptum).

Memento ut diem Sabhathi sanctifices. Sex diebus operaberis, et facies omne opus tuum: At septimo die Sabbathum evit Domino Deo tuo. Non facies ullum opus, nec tu, nec filius tuus, nec filia tua, nec servus tuus, nec ancilla tua, nec iumentum tuum, nec advena, qui est intra portas tuas. Nam sex diebus fecit Deus coelum, terram, mare, et quaecunque in iis sunt, et requievit die septimo, ideoque benedixit diei Sabbathi, et sancti-

e) Exod. 20, 8-11. Deut. 5, 12-15.

## Quintum (praeceptum).

Honora Patrem tuum et Matrem tuam, ut diu vivas in terra, quam tibi Dominus Deus tuus daturus est?).

f) Exod. 20, 12. Deut. 5, 16.

## Sextum (praeceptum).

Non occides 8).

ficavit eum \*).

g) Exod. 20, 13. Deut. 5, 17.

Septimum (praeceptum).

Non committes adulterium h).

h) Exod, 20, 14. Deut. 5, 18.

## Octavum (praeceptum).

Non furaberis i).

i) Exod. 20, 15. Deut. 5, 19.

# Nonum (praeceptum).

Non dices contra proximum tuum falsum testimonium k).

k) Exod. 20, 16. Deut. 5, 20.

# Decimum (praeceptum).

Non concupisces domum proximi tui, nec concupisces uxoren proximi tui, nec servum eius, nec ancillam, nec bovem, nec asinum, nec quicquam eorum, quae sunt proximi tui 1).

1) Exod. 20, 17. Deut. 5, 21.

#### XCIII.

# Quomodo dividuntur haec praecepta?

In duas tabulas a), quarum prior quatuor praeceptis tradit, quo pacto nos erga Deum geramus: Posterior sex praeceptis, quae officia proximo debeamus b).

a) Rxod. 34, 28. Deut. 4, 13. Deuter. 10, 3, 4. b) Matth. 22, 37-40.

## XCIV.

## Quid postulat Deus in primo praecepto?

Ut, quam mihi chara est salus animae meae, tam studiose vitem et fugiam omnem idololatriam a), magiam, incantationem, superstitionem b), invocationem sanctorum, aut caeterarum creaturarum c): unicum autem et verum Deum recte agnoseam d), ipsi soli fidam a), summa humilitate f), ac patientia me illi subliciam f), ab eo solo omnia bona exspectem h); denique intimo cordis affectu ipsum amem i), reverear k), venerer i), adeo ut omnibus potius creaturis renunciem, quam ut vel minimum contra eius voluntatem committam m).

s) 1 Cor. 6, 9. 10, et 10, 7.14. b) Lev. 19, 31. Deut. 18, 10. 11. 12.
e) Matth. 4, 10. Apoc. 19, 10. et 22, 8.9. d) loh. 17, 3. e) Fer. 17,
5. 7. f) 1 Petr. 5, 5. 6. g) Hebr. 10, 36. Col. 1, 11. Rom. 5, 3.4. 5.
1 Cor. 10, 10. Phil. 2, 14. h) Psal. 104, 27-30. les. 45. 7. lac. 1, 17.
d) Deut. 6, 5. Matth. 22, 37. 38. k) Deut. 6, 2, Psal. 111, 10. Prov.
1, 7. et 9, 10. Matth. 10, 28. l) Matth. 4, 10. Deut. 10, 29. m) Matth.
5, 29, 30. et 10, 37. 38. 39. Act. 5, 29,

## XCV.

## Quid est idololatria?

Est loco unius Dei, aut praeter unum illum et vorum Deum, qui se in suo verbo patefecit, aliud quippiam fingere aut hahere, in quo spem reponas a).

a) Eph. 5, 5. 1 Par. 16, 26. Phil. 3, 19. Gal. 4, 8. Eph. 2, 12. 1 Ioh. 2, 23. 2 Ioh. 1. 9. Ioh. 5, 23.

#### XCVI.

# Quid postulat secundum Praecepsum?

No Deum ulla imagine aut figura exprimamus a), neve ulla alia ratione eum colamus, quam qua se in suo verbo coli praecepit b).

s) Dent. 4, 15 - 19. Ies. 40, 18. 19 - 25. Rom. 1, 23. 24. 25. Act. 17, 29, b) 1 Sam. 15, 23. Deut. 12, 30. 31. 32. Matth. 15, 9.

## XCVII.

# An nullae ergo prorsus fingendae sunt imagines aut simulacra?

Deus nec ulla ratione effingi debet, nec potest: creaturas antem, etsi exprimere quidem licet: vetat tamen Deus, earum imagines fingi, ant haberi, quo vel ipsas, vel Deum per ipsas colamus, aut honoremus a).

s) Exod. 23, 24. 25. et 34, 13. 14. 17. Num. 33, 51. 52. Deut. 7, 5. et 12, 3. et 16, 22. 2 Reg. 18, 4.

#### XCVIII.

An autem in templis imagines tolerari non possunt, quae pro libris sint imperitae multitudini?

Minime: neque enim decet nos sapientiores esse Deo, qui suam Ecclesiam non mutis simulacris ), sed viva praedications verbi sui vult erudiri b).

a) Icrem. 10, 8, 9, 10. Hab. 2, 18, 19. b) 2 Petr. 1, 19, 2 Tin. 3, 16, 17.

## Quid sancit Deus tertio praecepto?

Ut non solum execrando, aut peierando a), verum etiam temere iurando b), nemen Dei contumeliose, aut irreverenter se usurpemus: neve tacendo aut connivendo, horrendis istis seeleribus communicemus: sed sacrosancto Dei nomine non nisi summa cum religione et veneratione utamur c): ut vera et constenti confessione d), invocatione e), omnibus denique verbis et actionibus nostris ipse f) celebretur.

a) Lev. 24, 10 — 17. Lev. 19, 12. b) Matth. 5, 37. Iac. 5, 12. c) Ies. 45, 23. d) Matth. 10, 32. 33. e) 1 Tim. 2, 8. f) Rom. 2, 24. 1 Tim. 6, 1. Col. 3, 16. 17.

**C.** . .

Estne igitur adeo grave peccatum iurando, aut dira imprecando, nomen Dei temerare, ut Deus etiam iis succenseat, qui quantum in se est, illud non prohibent aut impediunt?

Certe gravissimum ): Neque enim ullum est peccatum maius, aut quod Deum gravius offendat, quam sacri ipsius nominis contumelia. Quocirca etiam id scelus morte multari voluit b).

a) Lev. 5, 1. b) Lev. 24, 15. 16.

#### CI.

# Potestne quis etiam pie per nomen Dei iurare?

Potest, cum vel magistratus id exigit, vel alioqui necessius, hoc pacto fidem firmari, et veritatem stabiliri postulat: que et gloria Dei illustretur, et aliorum saluti consulatur. Nam eir generis iusiurandum, verbo Dei sancitur), ideoque etiam a suctis in veteri et novo foedere, recte est usurpatum b).

a) Deut. 6, 13. et 10. 20. Ies. 43, 1. Hebr. 6, 16. b) Gen. 21, 24 et 31, 53. Iosue 9, 15. 19. 1 Sam. 24, 22. 2 Sam. 3, 35. 1 Reg. 1, 23. 30. Rom. 1, 9. 2 Cor. 1, 23.

#### CII.

Estne licitum iurare per Sanctos aut alias creaturas?

Non: Nam legitimum iuramentum est invocatio Dei, qua pe-

titur, ut is tanquam unicus cordium inspector, testimonium det veritati, et inrantem puniat, si sciens fallat ): Porro hic honos nulli creaturae convenit b).

a) 2 Cor. 1, 23. Rom. 9, 1. b) Matth. 5, 34. 35. 36. Iac. 5, 12.

#### CIII.

# Quid praecipit Deus in quarto praecepto?

Primum, ut ministerium Evangelii et Scholae conserventur '): utque ego cum aliis, tum praecipue festis diebus, studiose coetus divinos frequentem b), verbum Dei diligenter andiam c), utar sacramentis d), precibus publicis meas quoque preces adiungam e), pro facultatibus aliquid conferam in pauperes f). Deinde, ut in omni vita a pravis actionibus vacem, Domino concedens, ut per Spiritum sanctum in me suum opus faciat, atque ita sempiternum illud sabbathum in hae vita exordiar s).

a) Tit. 1, 5. 1 Tim. 3, 14. 15. 1 Cor. 9, 11 — 14. 2 Tim. 2, 2. et 3, 15. 1 Tim. 4, 13—16. et 6, 4. b) Psal. 40, 10. 11. et 68, 27. Act. 2, 42. 46. v) 1 Cor. 14, 19. 29. 30. d) 1 Cor. 11, 33. 34. e) 1 Tim. 2, 1. 2, 3, 8, 9, 10, 1 Cor. 14, 16. f) 1 Cor. 16, 2, g) les. 66, 23.

### CIV.

# Quid nobis iniungit Deus in quinto praecepto?

Ut parentibus, atque adec omnibus qui nobis praesunt, debitum honorem, amorem et fidem praestemus, nosque ipsorum fidelibus praeceptis et castigationibus ea, qua par est, obedientia, submittamus ): tum etiam, ut eorum vitia et mores nostra patientia toleremus ), illud semper cogitantes, Deum nos illorum manu velle ducere ac regere c).

a) Eph. 6, 1. 2. 5. Col. 3, 18. 20. 22. 23. 24. Eph. 5, 22. Prov. 1, 8. et 4, 1. et 15, 20. et 20, 20. Exod. 21, 17. Rom. 13, 1. b) Prov. 23, 22. Genes. 9, 24. 25. 26. 1 Petr. 2, 18. c) Eph. 6, 4. 9. Coloss. 3, 19. Rom. 13, 2. 7. Matth. 22, 21.

#### CV.

# Quid Deus flagitat in sexto praecepto?

Ut proximum neque cogitatione, neque verbis, neque gestibus, nedum factis, vel per me vel per alium, contumelia afficiam, aut oderim, aut laedam, aut occidam): Sed omnem vindictae cupiditatem abiiciam). Ad haec ne me ipsum laedam, aut sciens in aliquod periculum coniiciam). Quocirca etiam ne caedes fierent, Magistratum gladio armavit d).

a) Matth. 5, 21. 22. et 26, 52. Gen. 9, 6. b) Eph. 4, 26. Rom. 12, 19. Matth. 5, 25. et 18, 35. c) Rom. 13, 14. Col. 2, 23. Eccles. 3, 27. Matth. 4, 2. d) Genes. 9, 6. Exod. 21, 14. Matth. 26, 52. Rom. 13, 4.

## CVI.

## Atqui hoc praeceptum solam caedem prohibere videtur?

At caedem prohibenda, docet Deus, se radicem et originem caedis, iram scilicet a), invidiam b), odium c), et vindictae cupiditatem odisse, atque ea omnia pre caede ducere d).

a) Iac. 1, 20. Gal. 5, 19. 20. 21. b) Rom. 1, 29—32. c) 1 Iah. 2, 9. 10. 11. d) 1 Iah. 3, 15.

## CVII.

# An vero id salis est, nos nemînem ea quo dictum est, modo occidere?

Non est satis: Dum enim Deus iram, invidiam, odium damat, postulat, ut proximum aeque ac nos ipsos diligamus ), et ut humanitate ), lenitate, mansuetudine, patientia ), et misericordia d) erga eum utamur, quodque ei damno esse possit, quantum in nobis est, avertamus ). Ad summam, ita animo affecti simus, ut ne inimicis quidem benefacere dubitemus !).

e) Matth. 22, 39. et 7, 12. d) Rom. 12, 10. e) Bph. 4, 1. 2, 3. Gal. 6, 1, 2. Matth. 5, 5. Rom. 12, 18. Matth. 5, 7. Luc. 6, 36. d) Exod. 23, 5. e) Matth. 5, 44. 45. Rom. 12, 20. 21.

## CVIII.

## Quae est sententia septimi praecepti?

Deum omnem turpitudinom execrari »): ideoque nos eam penitus odisse et detestari debere »): contraque temperanter, modeste et easte »), sive in sacro coniugio, sive in vita coelibe vivere oportere d).

a) Lev. 18, 27. 28. 29. b) Indae 1. 22. 23. c) 1 Thess, 4, 3. 4. 5. d) Hebr. 13, 4. 1 Cor. 7, 7.

## CIX.

# Nibilne amplius prohibet Deus hoc praecepto, quam adulterium, et id gemus turpitudines?

Cum corpus et animus noster templa sint Spiritus sancti, vult Deus ut utrunque pure sancteque possideamus. Ideoque facta, gestus, sermones ), cogitationes, cupiditates foedas b), et quicquid hominem ad ista allicit, id universum prohibet c).

a) Kph. 5, 3. 4. 1 Cor. 6, 18. 19. 20. 5) Matth. 5, 27. 28. c) Kph. 5, 18. 19. 1 Cor. 15, 33.

#### CX.

# Quid vetat Deus in octavo praecopto?

Non solum ea forta ) et repines ), quas magistratus punit: sed furti nomine comprehendit, quicquid est malarum artium et

aucupiorum, quibus aliena captamus, et ad nos vi, aut specie recti transferre studemus c): qualia sunt, iniquum pondus d), iniusta ulna, inaequalis mensura c), fucosa merx, fallax moneta, usura f), aut alia quaevis ratio aut modus rem faciendi a Deo interdictus. His adde omnem avaritiam f) et multiplicem divinorum donorum profusionem et abusum h).

a) 1 Cor. 6, 10. b) 1 Cor. 5, 10. c) Luc. 3, 14. 1 Thess. 4, 6, d) Prov. 11, 1. et 16, 11. e) Ezech. 45, 9. 10. Deut. 25, 13. 14. 15. f) Psal, 15, 5. Luc. 6, 35. g) 1 Cor. 6, 10. h) Prov. 5, 16, 17.

## CXI.

## Quae sunt ea quae Deus hic iubet?

Ut commoda et utilitates proximi, quantum possim, adiuvem et augeam: cum eo sic agam, ut mecum agi cuperem ): seduló et fideliter opus faciam, ut aliorum quoque egestati subvenire queam b).

a) Matth. 7, 12. b) Eph. 4, 28.

## CXII.

## Quid exigit nonum praeceptum?

No adversus quempiam dicam falsum testimonium a), nullius verba calumnier b), nulli obtrectem, aut convicium faciam c), neminem temere, vel indicta causa condemnam d). Verum omnis generis mendacia, fraudes, ut opera Diabeli propria e), nisi in me gravissimam iram Dei concitare velim, omni cura fugiam f); In iudiciis caeterisque negotiis veritatem secter, et id quod rea est libere et constanter profitear s). Ad hace famam aliorum et existimationem, quantum queam, defendam et augeam h).

a) Prov. 19, 5. 9. et 21, 28. b) Psal. 15, 3. c) Rom. 1, 28-32.
d) Matth. 7, 1. 2. Luc. 6, 37. e) Ioh. 8, 44. f) Prov. 12, 22. et 13, 5.
g) 1 Cor. 13, 6. Eph. 4, 25. h) 1 Petr. 4, 8.

#### CXIII.

# Quid prohibet decimum praeceptum?

Ne vel minima cupiditate, aut cogitatione, adversus ulhum Dei praeceptum corda nostra unquam solicitentur: sed ut perpetuo, et ex animo omne peccatum detestemur, contraque omni iustitia delectemur.

a) Rom. 7, 7. 8.

## CXIV.

# Passuntne autom illi, qui ad Deum conversi sunt, hace praecepta perfecte servare?

Minime: Verum etiam sanctissimi quique, quamdiu vivunt, habent tantum exigua initia huius obedientiae ): sic tamen, ut

serio ac non simulato studio, non secundum aliqua tantum, sed secundum omnia Dei praecepta vivere incipiant.).

n) 1 loh. 1, 8. 9. 10. Rom. 7, 14. 15. Eccles. 7, 21. b) Rom. 7, 22, 23. Iacob. 2, 10, 11.

## CXV.

Cur igitur vult Deus legem suam adeo exacte et severe praedicari, cum nemo sit in hac vita, qui eam servare possit?

Primum, ut in omni vita magis magisque agnoscamus a), quanta sit naturae nostrae ad peccandum propensio, tanteque avidius remissionem peccatorum, et institiem in Christo expetamus ): Deinde, ut hoc perpetuo agamus, illud semper meditemur, et gratiam Spiritus sapeti a Patre imploremus, quo indies magis ac magis ad imaginem Dei renovemur, donec aliquando tandem, postquam ex hac vita decesserimus, propositam nobis persectionem lacti assequamur c).

a) 1 Ich. 1, 9. Psal. 32, 5. b) Rom. 7, 24. 25. c) 1 Cor. 9, 24. 25. Ph. 3, 12. 13. 14.

## DE PRECATIONE.

## CXVI.

## Quare Christianis necessaria est precatio?

Quia praecipua pars est eius, quam Deus a nobis postulat, gratitudinis 1). Tum, quia illis tantum suam gratiam et Spiritum sanctum Deus largitur, qui veris gemitibus, continenter haec ab eo petunt, et pro iis ipsi gratias agunt b).

a) Psal. 50, 14. 15. b) Matth. 7, 7. 8. Luc. 11, 9.13. Matth. 13, 12. Psal. 50, 15.

## CXVII.

## Quae ad eam precationem requirentur, quae Deo placeat, quaeque ab ipso exaudiatur?

Ut a solo vero Deo, qui se in verbo suo patefecit ), omnia, quae a se peti iussit, vero cordis affectu petamus b), ex intimo nostrae indigentiae ac miseriae sensu c), nos in conspecta divinae Maiestatis, supplices abiiciamus d), huic firmo fundamento innitamur e), nos a Deo, quanquam indignos, propter Christum tamen certo exaudiri f), quemadmodum nobis in suo verbo promisit E).

a) Apoc. 2, 9. Ioh. 4, 22. 23. 24. b) Rom. 8, 26. 27. 1 Ioh. 5, 14. 15. c) Ioh. 4, 23. 24. Psal. 145, 18. 19. 20. d) 2 Par. 20, 12. e) Psal. 2, 11. et 34, 19. Ies. 66, 2. f) Rom. 10, 14. et 8, 15. 16. Iac. 1, 6. 7. 8. g) Ioh. 14, 13—16. et 15, 16. et 16, 23. Dan. 9, 17. 18. Matth. 7, 8. Psal. 143, 1,

## CXVIII.

## Quae sunt ea quae a se peti iubet?

Omnia tum animae tum corpori necessaria ), quae Dominus noster Iesus Christus ea precatione, quam nos ipse docuit, complexus est.

a) Iac. 1, 17. Matth: 16; 33.

### CXIX.

## Quae est illa precatio?

Pater noster 1), qui es in coelis: Sanctificetur nomen tuum: Veniat regnum tuum: Fiat voluntas tua, quemadmodum in coelo, sic etiam in terra: Panem nostrum quotidianum da nobis hodie; Et remitte nobis debita nostra, sicut et nos remittimus debitoribus nostris: Et ne nos inducas in tentationem, sed libera nos a malo. Quia tuum est regnum, et potentia, et gloria, in secula, Amen.

a) Matth. 6, 9-13. Luc. 11, 2.3.4.

## CXX.

# Cur praecipit Christus, ut ita Deum compellemus: Pater noster?

Ut statim in ipso precationis exordio, convenientem Dei filis reverentiam et fiduciam erga Deum in nobis excitet, quae nostrae precationis fundamentum esse debet: nimirum, Deum propter Christum nobis Patrem factum esse, et quae vera fide ab eo petimus, nobis multo minus negare, quam parentes nostri, nobis bona terrena denegant.

a) Matth. 7, 9. 10. 11. Luc. 11, 11. 12. 13.

### · CXXI.

## Cur additur: Qui es in coelis?

Ne de coelesti maiestate Dei humile quippiam aut terrenum cogitemus \*): simul etiam, ut ab eius omnipotentia, quaecunque animo et corpori sunt necessaria, expectemus b).

a) Ier. 23, 23. 24. Act. 17, 24. 25. 26. b) Rom. 10, 12.

## CXXII.

# Quae est prima petitio?

Sanctificetur nomen tuum; hoc est: Da principio, ut te recte agnoscamus ), et lucentem in omnibus operibus tuis omnipotentiam, sapientiam, bonitatem, iustitiam, misericordiam et veritatem tuam veneremur, praedicemus et celebremus b): Deinde, ut universam vitam nostram, cogitationes, sermones et actiones, eo

semper dirigamus, ne sanctissimum nomen tuum propter nos contumelia afficiatur, sed honore potius et landibus illustretur.

a) Ioh. 17, 3. Ier. 9, 23. 24. et 31, 33. 34. Matth. 16, 17. Iac. 1, 5. Psal. 119, 105. b) Psal. 119, 137. 138. Luc. 1, 46—55. et 68. 75. Psal. 145, 8. 9. Exod. 34, 6. 7. Psal. 143, 1. 2. 5. 10. 11. 12. Ier. 31, 3. et 32, 18. 19. 40. 41. Ierem. 33, 11. 20. 21. Matth. 19, 17. Rom. 3, 3. 4. et 11, 22. 23. c) 2 Tim. 2, 19. Psal. 145. 1. et 71, 8,

## CXXIII.

## Quae est secunda petitio?

Veniat regnum tuum; hoc est: regas nos ita verbo et Spiritu tuo, ut nos tibi magis magisque subiiciamus. Conserva et auge Ecclesiam tuam. destrue opera Diaboli, omnemque potentiam se adversus maiestatem tuam efferentem: irrita fac omnia consilia, quae contra verbum tuum capiuntur. quoad plene tandem ac perfecte regnes.

a) Psal. 119, 5. 143, 10. Matth. 6, 33. b) Psal. 51, 20. et 122, 6, 7. c) 1 loh. 3, 8. Rom. 16, 20. d) Apoc. 22, 17.20. Rom. 8, 22. 23. e) 1 Cer. 15, 28.

## CXXIV.

# Quae est tertia petitio?

Fiat voluntas tua, quemadmodum in coelo, sic etiam in terra; hoc est: Da, ut nos et omnes homines, voluntati propriae renunciantes.), tuae voluntati, quae sola est sancta, prompte et sine ullo murmure pareamus.): atque ita singuli mandatum nobis munus fideliter et alacriter exequamur.), quemadmodum faciunt Angeli in coelo.

a) Matth. 16, 24. Tit. 2, 11. 12. b) Luc. 22, 42. c) 1 Cor. 7, 24 d) Psal. 103, 20. 21.

## CXXV.

## Quae est quarta petitio?

Panem nostrum quotidianum da nobis hodie; hoc est, suppedita nobis omnia, quae sunt ad hane vitam necessaria ), ut per ea agnoscamus, to unicum fontem esse, ex quo omnia bona emanant b), ac nisi tu benedicas, omnem nostram curam et industriam, atque adeo tua ipsius dona, nobis infelicia et noxia esse c). Quapropter da, ut fiduciam nostram ab omnibus creaturis aversam, in te solo collocemus d).

a) Psal. 145. 15. 16. Psal. 104, 27. 28. b) Matth. 6, 25. 26. Act. 17, 27. 28. 14, 17. c) 1 Cor. 15, 58. Deut. 8, 3. Psal. 87, 16. 17. 32. d) Psal. 62, 11. 55, 23.

#### CXXVI.

# Quas est quinta petitio?

Remitte nobis debita nostra, sieut et nos remittimus debitoridus nostris; hoc est: nobis miserrimis peccatoribus, omnia peccata nostra, atque eam etiam pravitatem, quae in nobis etiamnum haeret, propter Christi sanguinem ne imputes \*): quemadmodum nos quoque hoc tuae gratiae testimonium in cordibus nostris sentimus, quod firmiter nobis propositum habemus, omnibus, qui nos offenderunt, ex animo ignoscere b).

a) Psal. 51, 1. 2. 3. et 143, 2. 1 loh. 2, 1. b) Matth. 6, 14. 15.

## CXXVII.

## Quae est sesta petitio?

Ne nos inducas in tentationem, sed libera nos a malo; hoc est: quoniam ipsi natura adeo debiles et infirmi sumus, ut ne momento quidem subsistere possimus ): infensissimi autem hostes nostri, Satan b), mundus c), ac nostra ipsorum caro d), nos continenter oppugnant: tu nos sustentes, et Spiritus tui robore firmes, ne in hoc Spirituali certamine succambamus e), sed tantisper illis fortiter resistamus, donec integram tandem victoriam obtineamus f).

a) Ioh. 15, 5. Psal. 103, 14. 15. 16. b) 1 Petr. 5, 8. Eph. 6, 12. c) Ioh. 15, 19. d) Rom. 7, 23. Gal. 5, 17. e) Matth. 26, 41. Marc. 13, 33. f) 1 Thess. 3, 13. et 5, 23.

#### CXXVIII.

## Quomodo concladis precationem tuam?

Quia tuum est regnum, et potentia, et gloria în secula; hoc est: omnia haec a te petimus, quia cum et rex noster, et omnipotens sis, omnia nobis et vis et potes largiri ): Atque haec quidem ideo petimus, ut ex iis, non ad nos, sed ad sanctum nomen tuum, omnis gloria redeat b).

a) Rom. 10, 11, 12, 2 Petr. 2, 9, b) Ioh. 14, 13, Peal. 115, 1. Rerem. 33, 8, 9.

## CXXIX.

# Quid sibi vult particula: Amen?

Rem certam ac ratam esse \*): Nam precatio mea, multo certius a Deo est exaudita, quam ego in corde mea sentio, me illud ex anime cupere \*).

s) 2 Cor. 1, 20, 2 Tim. 2, 13.

<sup>\*)</sup> Rem certam ac ratam esse] pro his extat in ed. Augusti et in libro: Sylloge Confessionum, Oxenii, 1827: Amen eignificat Fiat, seu, vere adimpleatur.

## 15.

# UNIVERSIS 1)

# CHRISTI FIDELIBUS PER GERMANIAM

# ATQUE EXTERAS

ETIAM NATIONES MINISTRI, SUBSCRIPTARUM ECCLE-SIARUM PER HELVETIAM 2), GRATIAM ET PACEM A DEO PATRE.

PER IESUM CHRISTUM<sup>3</sup>) DOMINUM NOSTRUM PRECANTUR.

Conscriptae sunt hactenus, et eduntur hoc praecipue tempore in publicum 4), a Regnis, Nationibus 5), et Civitatibus, multae ac variae Confessiones et expositiones 6) fidei, quibus extremo hoc seculo in tam infelici perniciosarum proventu haeresum 1), quae passim exoriuntur, docent alque testantur 8), se in Ecclesiis suis orthodoxe simpliciterque 9) sentire, credere atque docere, de omnibus in universum et singulis Christianae fidei et religionis nostrae dogmatibus, denique, se 10) et ab Haeresum Sectarumve 11) communione esse quam alienissimos 12). Nos ergo, tametsi antea hoc ipsum 18) fecerimus in nostris scriptis in publicum editis 14), quia tamen illa in oblivionem forte abierunt, variisque in locis, et prolixius etiam 15) rem exponunt, quam ut omnibus inquirere et 16) perlegere vacet, praeclaro aliorum fidelium exemplo exei-

<sup>1)</sup> Universis] mscr. Turicens. Omnibus. 2) Ministri, subscripturum Ecclesiarum per Helvetiam] cfr. Proleg. 3) Iesum Christum] mscr. Turice. Christum Iesum. 4) sunt hactenus, .... in publicum,] mscr. Turicens. et in publicum hoc tempore editae sunt. 5) Nationibus] mscr. Turicens. regionibus. 6) expositiones] mscr. Turicens. explicationes. 7) tam infelici perniciosarum proventu haeresum] mscr. Turicens. tanta copis pernitiosarum hacresium. 8) atque testantur] haec verba desunt in mscr. Turicensi. 9) orthodoxe simpliciterque] mscr. Turicens. recte et simpliciter. 10) denique, se] haec desunt in manuscripto. Turicens. 11) Sectscrive. 10 denique, se] haec desunt in manuscripto. Turicens. 11) Sectscrive. 12) esse quam alienissimos] mscr. Turicens. quoque, etsi anten hoc idem. 14) in publicum editis] mscr. Turicens. quae in publicum sunt edita. 15) in oblivionem forte abierunt, variisque in locis, et prolixius etiam] mscr. Turicens. oblivione forte sepulla sunt, et prolixius etiam] mscr. Turicens. oblivione forte sepulla sunt, et prolixius et copiosius. 16) inquirer et] mscr. Turicens. ea.

tati 11), brevi hae expositione conamur 18), complecti, et omnibus Christi fidelibus proponere doctrinam oeconomiamque 19) Ecclesiarum nostrarum, quam illae mox 20) ab initio reformationis multos iam 21) per annos, multaque per discrimina rerum, ad hunc usque diem, summo cum consensu, et docuerunt et nunc quoque custodiunt 22). Eadem opera attestamur etiam omnibus consensum nostrum unanimem, quem dedit nobis Dominus, ut in nostris Ecclesiis, quibus nos ministrare voluit Dominus, idem

17) excitati] mscr. Turicens. commoti. 18) conamur] mscr. Turicens. voluinus. 19) oeconomianque] hoc verbam deest in mscr. Turicens. 20) mox deest in manuscr. Tar. 21) Verba multos iam desunt in manuscr. Turic.; in editione Kindleri (Solisbaci, MDCCCXXV.) deest tantum-modo iam. 22) multaque per ..... cuetodiunt] mscr. Turicens. 40 summo consensu docuerunt. Verba quae sequuntur usque ad confessionis initium, quo de Scriptura Sancta agitur, non extant in mscr. Tur., quod pro illis haec habet: Voluimus autem hoc anno aliarum ecclesiarum exemplo nostram fidem profiteri, quo omnes manifeste videant non doceri a nobis dogmata, quae malevoli quidam falso nobis impingunt, sed potius nos nullam cum sectis et haeresibus (quarum aliquas propterea nominatim perstringimus) communionem habere et a sanctis Chi ecclesiis per Germaniam, Galliam et alias nationes nos non seiungere et avellere, sed cum his in hac christianae fidei veritate amanter consentire. Etsi autem in diversis ecclesiis ritaum et ceremoniarum quaedam est varietas, pro ecclesiarum opportunitate et aedificatione id tamen nihil obest, cum haec semper fuerint libera, ut ex ecclesiastica historia notum est talisque varietas in sancta veteri ecclesia nullas umquam dissensiones aut schismata peperit. satis enim illis esse videbatur, si de praecipuis fidei dogmatibus inter se consentirent. Quare speramus alias ecclesias postquam viderint et animadverterint, nos in sacri et aeterni verbi dei doctrina com ipsis, et praecipue cum veteri apostolica ecclesia per omnia consentire libenter consensuros (!) nobiscum, quemadmodum et nos cum illis consentimus et ecclesiarum pacem atque unionem cum mutua charitate conciliare et retinere studemus. Indubitato quoque speramus, neminem deinceps au-dita hac confessione nostra nos in haereticorum numero habiturum esse. Simul etiam aperte et simpliciter protestamur, nos semper paratos fore ut nos instrui patiamur si quis ex verbo dei nos clarius et melius edocere voluerit.

lam sequitur ipsius confessionis titulus in hunc modum:

Expositio brevis ac dilucida orthodoxae fidei, et dogmatum catholicorum sincerae religionis Christianae, nec non oeconomiae ecclesiasticae, contexta ex testimoniis veritatis per H. B.

Sed Bullingerus hunc titulum scidula obtexit, cui ipsa sua manu

hunc titulum inscripsit:

Confessio et expositio brevis et simplex orthodoxae fidei et dogmatum catholicorum sincerae religionis Christianae edita a ministris N. in hoc ut universis testetur fidelibus, quod in unitate verae et antiquae, Christi ecclesiae perstent, neque ulla nova aut erronea dogmata spargant, atque ideo nihil etiam consortii cum ullis sectis aut haeresibus habeant, hoc demum tempore edita, qui de ea aestimare indicareque piis omnibus liceat.

Rom. X.

Corde creditur ad institiam, ore autem confessio fit ad salutem.

loquamur omnes, nec sint inter nos dissidia, sed simus integrum corpus, eadem mente eademque sententia. Altestamur item nos minime talia in Ecclesiis nostris spargere dogmata, qualia Adversarii nonnulli nostri nobis, apud eos maxime, ad quos scripta nostra non perveniunt, et qui doctrinae nostrae imperiti sunt, falso et praeter meritum tribuere, obtrudereque nituntur. Ergo manifestissime ex his nostris, aequi deprehendent lectores, nihil nos quoque habere communionis cum ullis Sectis et Haeresibus, quarum, hoc consilio, in singulis prope capitibus, mentionem facimus, easque reiicientes perstringimus. Colligent itaque et illud, nos a Sanctis Christi ecclesiis Germaniae, Galliae, Angliae 23), aliarumque in orbe Christiano nationum, nephario schismate non seiungere atque abrumpere: sed cum ipsis omaibus et singulis, in hac confessa veritate Christiana, probe consentire, ipsasque charitate syncera complecti.

Tametsi vero in diversis Ecclesiis quaedam deprehenditur varietas, in loquutionibus, et modo expositionis doctrinae, in ritibus item vel ceremoniis, eaque recepta pro Ecclesiarum quarumtibet ratione, opportunitate et aedificatione, nunquam tamen ea, ullis in Ecclesia temporibus, materiam dissensionibus et schismatibus, visa est suppeditare. Semper enim hac in re Christi Ecclesiae usae sunt libertate. Id quod in historia Ecclesiastica videre ticet. Abunde piae vetustati satis erat, mutuus ille in praecipuis fidei dogmatibus, inque sensu orthodoxo et charitate fraterna,

consensus.

Quocirca speramus Christi ecclesias, ubi viderint deprehenderintque nos in sancti et aeterni Dei doctrina, in sensu item orthodoxo et charitate fraterna, cum ipsis, imprimis vero cum veteri Apostolica ecclesia, per omnia consentire, libenter ipsas quoque in unitate fidei atque doctrinae, sensuque orthodoxo, et fraterna charitate consensuras nobiscum. Cum hanc Confessionem in hoc quoque ediderimus praecipue, ut ecclesiarum pacem concordiamque cum mutua charitate, apud Germaniae exterasque ecclesias quaeramus, nobis conciliemus, conciliatamque retineamus. Ubi sane illas ipsas ecclesias, ea dilectione, synceritate, integritateque praeditas esse, nobis certo persuademus, ut si quid forte nostrarum rerum hactenus minus recte intellectum sit a nonnullis, porro, audita hac simpliei Confessione nostra, illas nos neutiquam numeraturae sint inter haereticos, neque Ecclesias nostras, quae verae Christi Ecclesiae sunt, damnaturae ut impias.

Ante omnia vero protestamur, nos semper esse paratissimos, omnia et singula hic a nobis proposita, si quis requirat, copiosius explicare, denique meliora ex verbo Dei docentibus non sine gratiarum actione, et cedere et obsequi in Domino, Cui laus et gloria.

Acta. 1. Martij. anno 1886.

<sup>23)</sup> Kindlerus male; Anglia, e.

Subscripserunt Omnes omnium Ecclesiarum Christi in Helvetia ministri, qui sunt Tiguri, Bernae 24), sii, Sangalli, Curiae Rhetorum et apud Confoederatos, in Ecclesies Evangelium profitentibus cis et ultra Alpes, Milhusii, et Biennae, quibus adiunxerunt se et ministri Eccle-siae, quae est Genevae, et Neocomi, etc. Sed et consenserunt in ipsam iam editam ministri Ecclesiae Polonicae, quae sunt in Ducatu Zathoriensi, et Ossuiecimensi, Scoticarum quoque Ecclesiarum ministri, qui Nonis Septemb. Anno Domini 1566. scriptis ad clariss. virum D. Theodorum Bezam literis, inter alia dicunt, Subscripsimus omnes qui in hoc coetu interfuimus, et huius Academiae sigillo publico obsignavimus. Praeterea Debrocini in Mungaria, edita et impressa est Confessio una cum articulis quibusdam, Septemb. 1. Anno Domini 1567. et inscripta Sereniss. Principi et Domino D. Ioanni 2. Dei gratia electo Hungariae Regi, etc. In qua inter alia haec leguntur verba, Omnes Ecclesiae ministri, qui in conventu sancto ad 24. Februarii, Anno Domini 1567. Debrecinum convocato, cis et ultra Tibyscum, inter reliquas Confessiones recepimus, et subscripsimus Helveticae Confessioni, Anno Domini, 1566. editae, cui es Eoclesiae Geneven. ministri subscripserunt, etc. 25)

Edictum Imperatorium

De eo, quinam habendi sint, vel Catholici, vel Haeretici, Ex Cod. Instiniani Imperat. et Tripart. Hist. libro nono eapite 7.
Impp. Gratianus, Valentinianus et Theodosius, Aug. Populo urbis Constantinopolitanae. Cunctos populos, quos clementiae nostrae regit imperium, in ea volumus religione versari, quam divinum Petrum Apostolum tradidisse Romanis, religio usque nunc ab ipso instinuata declarate de partificam Densiticam Densiticam de l'estrum Alexandriae. rat, quamque Pontificem Damasum sequi claret, et Petrum Alexandriae Episcopum, virum Apostolicae sanctitatis: Hoc est, ut secundum Apostolicam disciplinam Kvangelicamque doctrinam, Patris, et Filii, et Spiritus Sancti, unam deitatem sub pari maiestate, et sub pia trinitate cre-damus. Hanc legem sequentes, Christianorum Catholicorum nomen iubemus amplecti: reliquos vero dementes vaesanosque iudicantes, haeretici dogmatis infamiam sustinere, divina primum vindicta, post etima motu animi nostri, quem ex coelesti arbitrio sumpserimus últione plectendos. Data 3. Calend. Martias Thessalonicae, Gratiano 5. Valent. et Theod. Aug. Coss.

Caeterum Evangelica et Apostolica historia una cum 2. Pet. Epistolis docent nos, qualen religionem S. Petrus Apostolus tradiderit omnibus Ecclesiis per Orientem et Occidentem, nedum Romanae. Fides vero et doctrina Damasi Pontificis, qualis fuerit, colliquescit ex iosius Symbolo.

ipsius Symbolo.

<sup>24)</sup> In editione Kindleri additur: Basilene. 25) Subscripserunt omnes nsque ad subscripserual, etc.] In editione Kindleri et in Sylloge Confessionum, Oxonii, MDCCCVII, extant tantum quae sequuntur: subscripserunt omnes omnium ecclesiarum Christi in Helvetia ministri, qui sunt Tiguri, Bernae, Basileae, Scaphusii, Sangalli, Curiae Rhetorum et apud confoederatos cis et ultra alpes, Mylhusii et Biennae, quibus adiun xerunt se et ministri ecclesiae, quae est Genevae. Basileae vocabulum deest in Syllog. Oxon.

S y m b o l u m D a m a a i e x .

2 Tomo operum S. Hieron.

CREDIMUS in unum Doum Patrem omnipotentem, et in unum Doulnam nostrum lesum Christum, Dei Filium, et in Spiritum sanctum.

Deum non tres Dees, sed Patrem, Filium, et Spiritum Sanctum, unum Deum colimus et confitumur: non sic unum Deum quasi solitarium, nec condem qui ipec sibi pater sit, ipac et filins: sed patrem que qui genuit, et filium esse, qui genitus sit: Spiritum vero sanchum non genitum, neque ingenitum, non creatum neque factum, sed de patre filioque procedentem, patri et filio coasternum, et coasqualem, et cooperatorem. Quia scriptum est, Verbo Domini cechi firmati sunt, id est, a filio Dei et spiritu oris eius omnis virtus corum. Et alibi, Emitte spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis faciem terrae. Ideoque in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti unum confitemur Deum, quod nomen est potestatis, non proprietatis. Proprium nomen est patri, pater, et proprium nomen est filio, filius; et proprium nomen apiritui sancto, spiritus sanctus. Is hac trinitate unum Deum colimus: quia ex uno patre quod est, unius cum patre naturae est, unius substantino et unius potestatis. Pater filium genuit, non voluntate, nec necessitate, sed natura. Filius altimo tempore ad nos salvandos et ad implendas Scripturas descendit a patre, qui nunquam desiit esse cum patre. Et conceptus est de spiritu sancto, et natus ex virgine. Carnem, et animam, et sensum, hoc est perfectum suscepit hominem, nec amisit, quod erat, sed coepit esse quod non erat, ita tamen ut perfectus in sals ait, et verus in mostris. Nam qui Deus erat, home natus est, et qui home natus est, operatur ut Deus, et qui operatur ut Deus, ut home meritur, et qui ut home moritur, ut Deus resurgit.

Qui devicto mortis imperio, cam en carne, qua natus et pa mestans fuerat, et resurrexit, ascendit ad Patrem, sedetque ad dexteram eins in gloria, quam semper habuit et habet. In huius morte et sanguine credimus emundatos nos, et ab eo resuscitandos die novinsimo, in hac carne, qua nunc vivinus. Et habemus spem nos consequenteres praemium boni meriti, aut poenam prò peccatis acterni supplicit. Hace lege, hace crede, hace retiae, huic fidei animam tuam subluga, et vi-

tam consequeris, et praemium a Christo.

KADEM porro docuit et credidit, cum beato Damaso et Athanasio, S. Petrus Alexandrinus Episcopus, sicut facile colligitur ex Trip. Hist.

lib. 7. cap. 37. et lib. 8. cap. 14.

Cum autem nos omnes simus hvius fidei religionisque, aperamus nes ab omnibus habendos, non pro haereticis, sed pro Catholicis et Christianis, etc.

# CONFESSIO ET EXPOSITIO BREVIS

SIMPLEX SYNCERAE RELIGIONIS CHRISTIANAE, etc.

# DE SCRIPTURA SANCTA. VERO DEI VERBO.

I.

Credimus et confitemur scripturas Canonicas sanctorum Prophetarum et Apostolorum utriusque Testamenti, ipsum verum esse verbum Dei: et authoritatem sufficientem ex semetipsis non ex hominibus habere. Nam Deus ipse loquutus est patribus, prophetis, et apostolis, et loquitur adhue nobis per scripturas sanctas. Et in hae scriptura sancta habet universalis Christi ecclesia plenissime exposita, quaecunque pertinent cum ad salvificam fidem, tum ad vitam Deo placentem, recte informandam. Quo nomine distincte a Deo praeceptum est, ne ei aliquid vet addatur vel detrahatur. Sen- Soriptura piene doret timus ergo ex hisce scripturis petendam esse veram sapien-omnem pietiam et pietatem, ecclesiarum quoque reformationem et gubernationem, omniumque officiorum pietatis institutionem, probationem denique dogmatum, reprobationemque, aut errorum confutationem omnium, sed et admonitiones 1) omnes, iuxta illud Apostoli, Omnis scriptura divinitus inspirita utilis est ad doctrinam, ad redargutionem etc. 2 Timoth. 3. Et iterum, Haec tibi scribo, inquit, ad Timoth. Apostolus in 1. cap. 3. Ut noris quomodo oporteat te versari in Domo Dei, etc. Et idem ille rursus ad Thess. Cum, ait, acciperetis 2) sermo- Scriptura nem a nobis, accepistis non sermonem hominum, sed sicut verbum Dei erat vere sermonem Dei, etc. 2) 1 Thess. 2. Nam ipse in Matth. 10. Evangelio dixit Dominus, non vos estis loquentes illi, sed loan, 13. spirilus patris mei loquitur in vobis. Ergo qui vos audit me audit, qui autem vos spernit, me spernit.

Proinde cum hodie hoe Dei verbum per praedicatores praedicatie legitime vocatos annunciatur in ecclesia, credimus ipsum Dei verbi Dei ext verbum annunciari, et a fidelibus recipi, neque alind Dei Verbum Dei.

<sup>1)</sup> admonitiones] mscr. Tur. addit et adhortationes. sit, acciperetis] in editione Kindl. doest sit; in macr. Tur. et in Sylloge Oxon. extat. 3) etc. doest in macr. Tur.

verbum yel fingendum vel coelitus esse expectandum 4): at-

1 Cor. 8. Ioan. 6.

que in praesenti spectandum esse ipsum verbum, quod annunciatur, non annunciantem ministrum, qui etsi sit malus et peccator, verum tamen et bonum manet nihilominus 5) verbum Dei. Neque arbitramur praedicationem illam externam tanquam inutilem ideo videri, quoniam pendeat institutio verae religionis ab interna spiritus illuminatione: propterea quod scriptum sit; Non erudiet quis proximum suum. Omnes enim cognoscent me. Et, Nihil est qui rigat, aut qui plantat, sed qui incrementum dat Deus. Quanquam enim nemo veniat ad Christum, nisi trahalur a patre coelesti ac intus illuminetur per Spiritum sanctum 6), scimus tamen Deum ompino velle praedicari verbum Dei etiam foris. Equiden poluisset per Spiritum suum sanctum, aut per ministerium

Interior illa-Actis Deus, caeterum reiicit hunc nibilominus ad Petrum:

minatio non de quo angelus loquens, Hic, inquit, dicet tibi quid opornam prac- tet te facere. Qui enim intus illuminat, donato hominibus dicationem. spiritu sancto, idem ille praecipiens dixit ad discipulos suos, Marc. 16. Ite in mundum universum, et praedicate Evangelium omni Actor. 16. creaturae. Unde Paulus Lydiae, apud Philippos, purpurariae, praedicavit verbum exterius, interius autem aperuit mulieri cor Dominus: idemque Paulus collocata gradatione eleganti ad Rom. 10. tandem infert; Ergo fides ex auditu est: auditus autem per verbum Dei. Agnoscimus interim Deum illuminare posse homines, etiam sine externo ministerio, quos et quando velit: id quod eius potentiae est. Nos autem loquimur de usitata ratione instituendi homines, et

angeli, absque ministerio S. Petri instituisse Cornelium in

Hacreses.

Execramur itaque 7) omnes haereses Artemonis, Manicheorum, Valentinianorum, Cerdonis et Marcionitarum, qui negarunt scripturas e Spiritu sancto profectas: vel quasdam illarum non receperunt, vel interpolarunt et corruperunt 8). Apocrypha. Interim nihil dissimulamus quosdam Vet. Test. libros a veteribus nuncupatos esse Apocryphos, ab aliis Ecclesiasticos, utpote quos in ecclesiis legi voluerunt quidem, non tamen proferri ad authoritatem ex his fidei confirmandam. et Augustinus in lib. de Civitat. Dei 18. cap. 38. commemorat, in libris Regum adduci prophetarum quorundam nomina et libros, sed addit, hos non esse in Canone, ac sufficere ad pietatem eos libros quos habemus.

praecepto et exemplo tradita nobis a Deo. -

<sup>4)</sup> expectandum] Sie mscr. Tur., et editio 1568; Kindlerus babet: exspectandum. 5) nihilominus deest in mscr. Tur. 6) sanctum deest in edit. Kindl. 7) itaque] in edit. Kindl. legimus igilur. 8) vel interpolarunt et corruperunt desunt in macr. Tur.

## DE INTERPRETANDIS SCRI-

PTURIS SANCTIS, ET DE PATRIBUS, CONCILIIS, ET TRADITIONIBUS.

11.

Scripturas sanctas dixit apostolus Petrus non esse inter- Scripturapretationis privatae. Proinde non probamus interpretationes rum vera i quaslibet: unde nec pro vera aut genuina scripturarum inter- 2 Pet. 2. pretatione agnoscimus 1) eum, quem vocant sensum Romanae ecclesiae, quem scilicet, simpliciter Roma. ecclesiae desensores, omnibus obtrudere contendunt 2) recipiendum: sed illam duntaxat scripturarum interpretationem pro orthodoxa et genuina agnoscimus, quae ex ipsis est petita scripturis. (ex ingenio utique eius linguae, in qua sunt scriptae, secundum circunstantias item expensae, et pro ratione locorum vel similium vel dissimilium, plurimum<sup>3</sup>) quoque et clario-rum expositae,) cum regula fidei et charitatis congruit, et ad gloriam Dei hominumque salutem eximie facit,

Proinde non aspernamur sanctorum patrum Graecorum Sanctorum Latinorumque interpretationes, neque reprobamus corundem disputationes ac tractationes rerum sacrarum, cum scripturis consentientes: a quibus tamen recedimus modeste, quando aliena a scripturis aut his contraria adferre deprehenduntur. Nec putamus illis ullam a nobis hac re iniuriam irrogari, cum omnes uno ore nolint sua scripta aequari Canonicis, sed probare inbeant, quatenus vel consentiant cum illis, vel dissentiant, inbeantque consentientia recipere, recedere vero 4) Concilia. a dissentientibus. Eodem in ordine collocantur etiam Conciliorum definitiones vel Canones.

Quapropter non patimur nos in controversiis 5) religionis vel fidei causis urgeri nudis patrum sententiis, aut conciliorum determinationibus, multo minus receptis consuetudinibus, aut etiam multitudine idem sentientium, aut longi temporis praescriptione. Ergo non alium sustinemus in causa ludex quis? fidei iudicem, quam ipsum Deum, per scripturas sanctas pronuntiantem, quid verum sit, quid falsum, quid sequendum sit, quidve fugiendum 6). Ita iudiciis non nisi spiritualium hominum, ex verbo Dei petitis acquiescimus. Ieremias certo caeterique prophetae Sacerdotum concilia, contra legem Dei instituta, damnarunt graviter, ac monuerunt diligenter, ne

<sup>1)</sup> agnoscimus deest in mscr. Tur. 2) obtrudere contendunt] mscr. Tur. obtrudent. 8) mscr. Tur., ed. 1568., et Syll. Oxon. plusium; Kindlerus edidit: plurinum. 4) vero deest in mscr. Tur. 5) controversiis] mscr. Tur. controversis. 6) quidve fugiendum] sic legimus in mscr. Tur., in edit. 1568., et in Syll. Oxon.; sed Kindl. addit: cuid refusiendum edidit: quid refugiendum.

audiamus patres, aut insistamus vine illorum, qui in suis ambulantes adinventionibus, a lege Dei desexerunt.

Traditiones humanes

Pariter repudiamus Traditiones humanas, quae tametni insigniantur speciosis titulis, quasi divinue apostolicaeque sint, viva voce Apostolorum, et ceu per manus virorum apostolicorum, succedentibus Episcopis, Ecclesiae traditae, compositae tamen cum scripturis, ab his discrepant, discrepantique illa sua ostendunt, se minime esse apostolicas. Sicut 1) enim Apostoli inter se diversa non docuerunt, ita et apostolici non contraria Apostolis ediderunt. Quinimo impium esset asseverare Apostolos viva voce contraria scriptis suis tradidisse. Paulus discrete dicit eadem se in omnibus ecclesiis docuisse. Et iterum, Non alia, inquit, scribimus vobis, quam quae legitis aut etiam agnoscitis. Alibi rursus testatur se et discipulos suos, id est, viros apostolicos eadem ambulare

ques legitis aut etiam agnoscitis. Alibi rursus testatur se
2 Cor. 12. et discipulos suos, id est, viros apostolicos eadem ambulare
via, et eodem spiritu pariter facere omnia. Habuerunt quodam et Iudaei suas traditiones seniorum, sed refutatae suat
Marth. 15. graviter a Domino, ostendente quod earum observatio legi
Mare. 7. Dei officiat, et his Deus frustra colatur.

# DE DEO, UNITATE EIUS AC TRINITATE.

## III.

Deur 1

Deum eredimus et docemus unum esse essentia vel natura, per se subsistentem, sibi ad omnia sufficientem, invisibilem, ineorporeum, immensum, aeternum, creatorem rerum omnium, cum 1) visibilium, tum invisibilium, summum bouum, vivum, et omnia vivificantem et conservantem, omnipotentem, et summe sapientem, clementem, sive misericordem, iustum atque veracem. Pluralitatem vero Deorum abominamur: quod diserte scriptum sit, Dominus Deus tuus unus est. Ego sum Dominus Deus tuus, non sint tibi dii alieni ante faciem meam. Ego Dominus et nullus ultra, praeter me non est Deus. As non ego Dominus, et non est alius praeter me solum? Deus iustus et salvans, nullus praeter me 2). Ego Iekovak, lehovak, Deus misericors, clemens et longanimis, immensee bonitatis et veritatis etc. Exodi 34.

Doue trinus est.

Eundem nihilominus Deum immensum, unum et indivisum, credimus et docemus personis inseparabiliter et incosfuse esse distinctum, patrem, filium et spiritum sanctum, ita ut pater ab acterno filium generaverit, filius generatione ineffabili genitus sit, spiritus sanctus vero procedat ab atroque,

<sup>7)</sup> Slowl meer. Tur. Slouti. 1) ours edit. Kindl. turn. 2) in non.... praeter me desunt in edit. Kindleri.

idque ab acterno, com utroque adorandus: ita ut sint tres non quidem Dii, sed tres 3) personae consubstantiales, coacternae, et coacquales, distinctae quo ad hypostases, et ordine alia aliam praecedens, nulla tamen inaequalitate. Nam quo ad naturam vel essentiam, ita sunt coniunctae, ut sint unus Deus, essentiaque divina communis sit patri, filio, et spiritui sancto. Distinctionem enim personarum manifestam Lucae 1. tradidit nobis scriptura, angelo ad divam virginem inter alia dicente: Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus altissimi obumbrabit tibi 4). Et quod nascetur sanctum 5), vocabitur filius Dei. Sed et in baptismo Christi, auditur vox coelitus delata super Christo, dicens, Hic est filius meus dilectus. Matt. 5. Apparebat et spiritus sanct. in specie columbae. Cumque Matt. 28. ipse inberet beptizare dominos, inssit baptizare in nomine lean. 1. patris, et filii, et spiritus san. Item 6) alibi in evangelio Ioan. 14. 15. dixit, Spiritum sanctum mittet pater nomine meo. Idem iterum, Cum, inquit, venerit Paracletus, quem ego mittam vobis a patre, spiritus veritatis, qui a patre procedit, ille testimonium perhibebit de me, etc. Breviter, recipimus Symbolum Apostolorum, quod veram nobis fidem tradit.

Damnamus ergo Iudaeos et Mahumetistas, omnesque Haereses. sacrosanctam et adorandam hanc Trinitatem blasphemantes. Damnamus item omnes hacroses atque hacreticos docentes filium et spiritum sanctum nuncupatione esse Deum: item creatum ac serviens aut alteri officiale esse in trinitate, esse in ea denique inaequale, maius aut minus, corporeum aut corporaliter effigiatum, moribus vel voluntate diversum, aut confusum vel solitarium, quasi filius et spiritus sanctus affectiones et preprietates sint unius Dei patris: ut Monarchici senserunt, Novatiani, Praxeas, Patripassiani, Sabellius, Samosatenus, Actius, Macedonius, Anthropomorphitae, Arius, et similes.

## DE IDOLIS VEL IMAGINI-

BUS DEI. CHRISTI ET DIVORUM.

#### IV.

Quoniam vero Deus spiritus est invisibilis et immensa Imagines essentia, non potest same ulla arte aut imagine exprimi, unde non veremur cum scriptura, simulachra Dei, mere nuncupare mendacia.

<sup>3)</sup> tree doest in meer. Tur. 4) edit. Kindt. te. 5) sanctum deest in mscr., Tur. 6) Hem] mscr. Tur. Nam.

tur honoribus?

Imagines Christi.

Matth. 5. Deut. 4. Ioan. 16. 2 Cor. 5.

1 Cor. 8.

2 Cor. 6.

Reiicimus itaque non modo gentium idola, sed et Christianorum simulachra. Tametsi enim Christus humanam assumpscrit naturam, non ideo tamen assumpsit, ut typum pracferret statuariis atque pictoribus. Negavit se venisse ad selvendum legem 1) et prophetas. At lege et prophetis prohibithe sunt imagines. Negavit corporalem suam ecclesiae profuturam praesentiam: spiritu suo se nobis perpetuo affaturum promisit: quis ergo crederet umbram vel simulachrum corporis aliquam conferre piis utilitatem? Cumque maneat in nobis per spiritum suum, sumus utique templa Dei. Actol 3.2) gutem convenit templo Dei cum simulachris? Et quando beati spiritus ae divi coelites, dum hic viverent, omnem cultum sui averterunt, et statues oppugnarunt, cui verisimile videatur divis coelitibus et angelis suas placere imagines, ad quas genua flectuat homines, deteguat capita, aliisque prosequan-

14. Apocalyp. 14. 22.

**Imagines** divorum.

Marci 16.

Scriptura

Ut vero instituantur homines in religione, admoneanturque rerum divinarum et salutis suae, praedicare iussit Evengelium Dominus, non pingere et pictura laicos erudire: saeramenta quoque instituit, nullibi statuas constituit. Sed et passim quoquo vertamus oculos, occurrunt res creatae a Des vivae et verae in oculos nostros, quae si observentur, ut par est, longe evidentius movent aspectantem, quam omnes emaium hominum imagines vel picturae vanae, immobiles, marcidae atque mertuae. De quibus vere dixit propheta. Psalm. 115. Oculos habent et non vident, etc.

Lactantius.

Idcirco approbamas Lactantii veteris scriptoris sententiam. dicentis, Non est dubium, quin religio nulla sit, ubicunque simulachrum est. Recte item feeisse asserious beatum Episcopum Epiphanium qui in foribus ecclesiae inveniens velum, habens depictam imaginem quasi Christi vel sancti cuiuspiam, scidit atque sustulit: quod contra authoritatem scripturarum vidisset in ecclesia Christi hominis pendere imaginem. Ideoque praecipiebat ne deinceps in ecclesia Christi eiusmodi vela, quae contra religionem nostram veniunt, appenderentur, sed tolleretur 3) potivs illa scrupulositas, quae indigna sit ecclesia Christi et populis fidelibus. Praeterea approbamus hanc S. Augustini de vera religione sententiam, Non sit nobis religio humanorum operum cultus. Meliores enim sunt ipsi artifices qui talia fabricantur: quos tamen colere non debemus. Cap. 55. 4).

<sup>1)</sup> ed. Kindl leges. 2) Acto. 3. deest in ed. Kindl. 3) tolleretur] mscr. Tur. tolletur. 4) ed. Kindl. (ep. 55.).

## DE ADORATIONE, CULTU,

ET INVOCATIONE DEI, PER UNICUM MEDIATOREM LESUM CHRISTUM 1).

Deum verum docemus solum adorare et colere 2). Hunc Deus solus honorem communicamus nemini, iuxta mandatum Domini, et colendus. Dominum Deum tuum adorabis, et illum solum coles, vel, Et Matth. 4. huic uni servies. Certe omnes prophetae gravissime invecti sunt contra populum Israelis, quandocunque Deos alienos, non unum solum Deum verum adorarunt et coluerunt. Adorandum autem colendumque 3) docemus Deum, sicuti ipse nos colere docuit 4), in spiritu videlicet et veritate, non cum ulla superstitione, sed cum synceritate, secundum verbum eius: ne aliquando ad nos etiam dicat, Quis requisivit Isalae 66. haec ex manibus vestris? Nam et Paulus: Deus non coli- lerem. 7. tur, ait 5), humanis manibus, tanquam qui ipse aliquo indigeat, etc. Eundem solum invocamus in omnibus discrimini-solus Dens bus et casibus vitae nostrae, idque per interventum unici 6) per unius Christi inmediatoris et intercessoris nostri Iesu Christi. Diserte enim terventum praeceptum est nobis, Invoca me in die tribulationis, et eruam est invocante, et glorificabis me. Sed et liberalissime nobis promissum Paul. 50.
est a domino, dicente, Quicquid petieritis a patre meo, daNanth. 12. bit vobis. Item, Venite ad me, quotquot laboratis et one-rati estis, et ego reficiam vos. Et cum scriptum sit, Quomodo invocabunt eum, in quem non crediderunt? nos vero Rom. 10. in solum Deum credimus 1), solum certe invocamus: et quidem per Christum. Unus enim Deus, ait Apostolus, et unus mediator Dei et hominum Christus Iesus. Ilem, Si quis 1 Tim. 2. peccaverit, advocatum habemus apud patrem, Iesum Chri- 1 Ioan. S. stum iustum, etc.

Proinde sanctos coelites sive divos, nec adoramus, neque colimus, nec invocamus, neque illos coram patre in coelis pro intercessoribus aut mediatoribus nostris agnoscimus. Sufficit enim nohis Deus, et mediator Christus: neque honorem soli Deo et filio eius debitum aliis communicamus: quod ille diserte dixerit, Gloriam meam alteri non dabo: Et quod Isaiae 42. Petrus dixit, Non aliud hominibus nomen datum, in quo opor- Acto. 4.

<sup>1)</sup> per unicum mediatorem Iesum Christum] desunt haec v. in mscr. Tur. 2) adorare et colere] in mscr. Tur. manu Bull. scripta extant haec verba: adorandum esse et colendum. 3) Adorandum autem colendumque] mscr. Tur. Colendum autem. 4) mscr. Tur. addit et adorare. 5) ait deest in mscr. Tur. 6) mscr. Tur. wni(!). 7) nos vero in solum Deum credimus[ ita ed. 1568, Sylloge et mscr. Tur.; in edit. vero Kindl. legimps: nos vero cum in solum Deum credamus.

teat salvos fieri, nisi nomen Christi. In quo sano qui per fidem acquiescunt, non quaerunt extra Christum quicquam.

Honor divis impenden-

Interim Divos nec contemnimus, nec vulgariter de eis 8) debitus et sentimus. Agnoscimus enim eos esse viva Christi membra, amicos Dei, qui carnem et mundum gloriose vicerunt. Diligimus ergo illos ut fratres, et honoramus etiam, non tamen cultu aliquo, sed honorabili de eis existimalione, denique laudibus iustis. Imitamur item eos. Nam imitatores fidei virtutumque ipsorum, consortes item aeternae salutis, illis aeternum apud Deum cobabitare, et cum eis in Christo exultare, desyderiis votisque ardentissimis exoptamus. Atque hac in parte approbamus illam S. Augustini de Vera religione sententiam. Non sit nobis religio cultus hominum mortuorum. Quia si pie vixerint, non sic habentur, ut tales quaerant honores, sed illum a nobis coli volunt, quo illuminante, lactantur meriti qui nos esse conservos. Honorandi ergo sunt propter imitationem, non adorandi propter religionem, etc. 9)

Religuise

Multo vero minus credimus reliquias divorum adorandas Sancterum. esse aut colendas. Veteres illi sancti satis honorasse videbantur mortuos suos, si honeste mandassent terrae reliquias, postquam astra petiisset spiritus: ac omnium nobilissimas reliquias maiorum aestimabant esse virtutes, doctrinam et fidem 10): turare per quas ut commendabant cum laude mortuorum, ita cas exprinomen Dei mere annitebantur, dum vivebant in terris. Illi ipsi veteres

solius.

Kxed. 22.

divina est praeceptum: qua sicut vetitum est iurare per 20mina alienorum Deorum, sic nos iuramenta per divos requisita non praestamus. Reiicimus ergo in his omnibus 11) doctricam divis coelitibus plus nimium tribuentem.

non iurarunt nisi per nomen solius Dei Iehovah, sienti lege

# DE PROVIDENTIA DEI.

## VI.

Dei provi-dentia gu-

Dei huius sapientis aeterni et omnipotentis providentis, nomus gu-bernantur credimus cuncta in coelo, et in terra, et in creaturis omnibus conservari et gubernari. David enim testificatur et ail, Pual. 113. Excelsus super omnes gentes Dominus, et super coelos glo-Quis sicul Dominus Deus noster, qui in altis haria eius. bitat, et se demittit, ut inspiciat, quae sunt in coelo et in Praim. 180. terra? Idem rursus, Omnes vias meas, inquit 1), praevidisti. Quia non est verbum in lingua mea, quod non univer-

> 8) in meer. Tur. legitur: is. 9) etc. deest in meer. Tur. 10) dootrinam. et fidem] hace verba desunt in meer. Tur. 11) meer. torum et doctorum panficiorum (sic!). 1) inquit deest in edit. Kindl.

sum noveris domine, etc. 2). Testificatur et Paulus et ait, per ipsum vivimus, movemur, et sumus. Et 2), Ex illo, et Rom. 11. per illum, et in illum omnia. Verissime ergo et secundum scripturam pronunciavit Augustinus in lib. de Agone Christ. cap. 8. Dominus dixit, Nonne duo passeres asse veniunt 4), Matt. 10. et unus evrum non cadit in terram sine voluntate patris vestri? Ita vero loquens, ostendere voluit quicquid vilissimum homines putant, omnipotentia Domini gubernari. Sic enim et volatilia coeli ab eo pasci, et lilia agri ab eo vestiri, veritas loquitur, quae capillos ettam nostros numeratos esse dicit, etc.

Damnamus ergo Epicureos, providentiam Dei abnegan- Epicurei. tes, omnesque illos, qui blaspheme dicunt. Deum versari circa cardines coeli, et nos atque nostra nec videre nec carare. Damnavit hos etiam David propheta regius, qui dixit, Quousque Domine, quousque impii 5) exultabunt? Dicunt, Psalm. 94. Dominus non videt, neque intelligit Deus Iacob. Intelligite stupidi in populo, et stulti quando demum sapietis? Is qui aurem condidit, an non audiret? et qui oculum finxit, quomodo non videret? Interim vero media per quae operatur Media non divina providentia, non aspernamur, ut inutilia, sed his hac-aspernanda. tenus nos accommodandos esse docemus, quatenus in verbo Dei nobis commendantur. Unde illorum voces temerarias improbamus, qui dicunt, Si providentia Dei omnia geruntur, inutiles certe sunt conatus nostri et studia nostra. Satis fuerit, si omnia divinae permittamus providentiae gubernanda, nec erit quod porro simus coliciti de re ulla, aut quicquam faciamus. Tametsi enim Paulus agnosceret se in Dei 6) providentia navigare, qui ipsi dixerat, Oportet te et Romae Acte. 28. testificari: qui insuper promiserat dixeratque, Iactura nulla Act. 27. erit ullius animae, nec cadet pilus de capite vestro, nihilominus meditantibus fugam nautis, dicit idem ille Paulus centurioni et militibus, Nisi hi in navi manserint, vos servari non poteritis. Deus enim qui euilibet rei suum destinavit finem, is et principium et media, per quae ad finem usque pervenitur, ordinavit. Ethnici fortunae res attribuunt coecse, et 7) incerto cesui. S. Iacobus non vult ut dicamus, Hodis Iacob. 4. et cras in illam urbem proficiscemur et negotiabimur: sed addit. Pro eo quod dicere debueritis, si Dominus voluerit et vixerimus, koc vel illud faciemus. Et Augustinus, Omnia quae vanis videntur in rerum natura temere fieri, non facient nisi verbum eius: quia non fiunt nisi iussu eius 8). Enarrat

<sup>2)</sup> etc. doest in edit. Kindl. 3) Et doest in mscr. Tur. 4) ve-niunt] mscr. Tur. vencunt. 5) impti] mscr. Tur. impte. 6) Dei] mscr. Tur. eine. 7) et] ed. Kindl. vel. 8) quia non fiunt nici incon eine] desunt hacc verba in edit. Kindl.

in Psalm. 148. Its videbatur forte fortuna fieri, quod Saul quaerens patris asinas, incidit in prophetam Samuelem: sed antea dixerat Dominus ad prophetam, Cras mittem ad te virun de tribu Benjamin, etc.

# DE CREATIONE RERUM OMNIUM, DE ANGELIS, DIABOLO, ET HOMINE.

## VII.

Deus hic bonus et omnipotens creavit omnia com visi-Deus creavit omnia. bilia tum invisibilia, per verbum suum coaeteraum, cadem quoque 1) conservat per spiritum suum coaeternum, testifi-

Psalm 83. cante Davide atque dicente, Verbo Dei coeli facti sunt, et in spiritu oris eius omnis virtus corum. Omnia autem quae condidit Deus, erant, ut scriptura ait, valde bona 2), et ad

Manichaei et utilitatem usumque bominis condita. Cuncta vero illa dicimus Marcionitae, ab uno profecta esse principio. Damnamus ergo Manichaeos et Marcionitas, qui impie fingebant duas substantias atque naturas boni et mali, duo item principia, et duos sibi adversos Deos, bonum et malum.

De angelis et Inter omnes creaturas praestant angeli atque homines. diabolo. De angelis pronunciat divina scriptura 2), Qui oreat angelos suos spiritus, et ministros suos flammam ignis. Item, Non-ne omnes sunt administratorii spiritus, qui in ministerium emittuntur, propter eos qui haeredes sunt salutis? Dominus

vero lesus ipse testificatur 4) de Diabolo, Ille, inquit, komi-Ioan, 8. cida erat ab initio, et in veritate non stetit, quia non est veritas in eo. Cum loquitur mendacium, ex propriis toquitur: quia mendax est, atque eius rei pater. Docemus ergo angelos alios quidem perstitisse in obedientia, ac ad fidele Dei et hominum ministerium esse deputates: alios vero sua sponte lapsos, et in exitium esse praecipitatos, factosque esse omnis boni fideliumque hostes, etc.

lam vero de homine dicit scriptura, quod ab initio con-De homine. ditus sit bonus, ad imaginem et similitudinem Dei: quod

Deus collecaverit enm in paradisum, subieceritque ei omnis. Id quod David magnifice celebrat in Psalmo octavo, Addidit insuper ei coningem, ae benedixit eis. Dicimus autem constare hominem duabus ac diversis quidem substantiis, in naz persona, enima immortali, utpote quae separata a corpore, nec dormit, nec interit, et corpore mortali, quod tamen in ultimo iudicio a mortuis resuscitabitur, ut totus homo inde,

<sup>1)</sup> quoque deest in mscr. Tur. 2) addit mscr. Tur. etc. 3) divina scriptura] in edit. Kindl. legimus: scriptura divina. 4) testificatur ] mscr. Tur. testificans.

vel in vita, vei in morte, acternum maneat. Dempomus omnes, qui irrident, aut subtilibus disputationibue, in dubium vocant immortalitatem animarum, aut animam dienst dormire. aut partem esse Dei. Breviter damaamus ombes omnimm opiniones, quotquot diversa sentient de creatione, de angelis et daemonibus, et homine, ab iis quae nohis tradita sunt per scripturas sanctas, in apostolica Christi ecclesia.

# DE LAPSU HOMINIS ET' PECCATO, ET CAUSA PECCATI:

## VIII.

Fuit homo sh initie a Dec conditas ad imaginem Dei, Lapune hein iustitia et sanctitate veritatis, bonus et rectus; sed instinctu serpentis, et sua culpa, a bonitate et rectitudine deficiens, peccato, morti, variisque calamitatibus factus est obpoxius. Et qualis factus est a lapsu, tales sunt omnes, qui ex ipso prograti sunt, peccato inquam, morti, variisque obnoxii calamitatibus. Peccatum autem intelligimus esso peccatum. nativam illam hominis corruptionem, ex primis illis nostris parentibus, in nos omnes derivatam yel 1) propagatam, qua concupiscentiis pravis inmersi, et a bono aversi, ad omno vero malum propensi, pleni omni nequitia, diffidentia, contemptu et edio Dei, nihil boni ex nobis insis sacere, imo ne cogitare quidem possumos. Quinimo accedentibus iem etiam annis, cogitationibus, dictis et factis pravis contra legem Matth. 12. Dei admissis, corruptos fructus, mala arbore dignos, proferimus: que nomine, merito nostro, irae Dei obnexii, poenis subiicimar iustis: adeoque a Deo abiecti essemus omnes, nisi reduxisset nos Christus liberator.

Per mortem itaque intelligimus non tantum corpoream mortem, quae omnibus nobis semel, propter peccata est obennda, sed etiam supplicia sempiterna, peccatis et corruptioni: nostrae debita. Nam apostolus, Eramus mortui, inquit, de- Ephes, 2. lictis ac peccatis, et eramus natura filii irae, sicul el caeteri. Sed Deus, qui dives est misericordia, cum essemus mortui per delicta, convivificavit nos una cum Christo: Item, Rem. 5. Sicut per unum hominem peccatum in mundum introiit, ac per peccatum mors, et ita in omnes homines mors transiit, in que emnes peccarunt 2).

Agnoscimus ergo in omnibus hominibus esse originale Originale peccatum: agnoscimus omnia alia peccata, quae ex hoc peccatum. oriuntur, et dici, et vore esse peccata, qualicuaque nomine Actualia poccata.

<sup>1)</sup> derividam vel desunt in moor. Tur. 2) macr. Tur. pecca-

auncupenter, sive mortalia, sive venialia, sive illud quoque, quod vocatur peccatum 3) in spiritum sanctum, quod nunquam remittitur. Fatemur etiam peccata non esse aequalis, licet ex codem corruptionis et incredulitatis fonte exerian-Matt 10.11, tur, sed alia aliis esse graviora. Sicut Dominus dixit, Sodomae tolerabilius futurum, quam urbi reiicienti verbum evangelii.

Sectae.

Damnamus ergo omnes, qui his contraria docuerant, imprimis vero Pelagium et omnes Pelagianos, una cum lovinianistis, peccata cum Stoicis paria facientibus. Sentimus per omnia in bac causa cum S. Augustino, qui sua ex seripturis sanctis protulit atque desendit 4). Damnamus praeterea Florinum et Blastum, contra quos et Irenaeus scripsit, Dens non est et omnes qui Deum faciunt authorem peccati. Cum diserte author pec-scriptum sit, Tu non es Deus, qui velit iniquitatem. Odisti Indu-omnes qui operantur iniquitatem, perdes omnes qui loquenrare dicatur. tur mendacium. Et iterum, Cum loquitur diabolus mendaeium, ex propriis loquitur, quie mendax est, et pater eius rei. Sed et in nobis ipsis satis est vitii corruptionisque, ut nibil necesse sit Deum infundere nobis novam aut auctiorem pravitatem. Proinde quando dicitur in scripturis Dens indurare, excoecare, et tradère in reprobum sensum, intelligendum id est, quod iusto iudicio Deus id faciat, tanquam index et ultor iustus. Denique quotiescunque Dens aliquid mali in scriptura facere dicitur atque videtur, non ideo dicitur, quod homo malum non faciat, sed quod Deus fieri sinat et non prohibeat, iusto suo iudicio, qui prohibere potnisset si voluisset: vel quod malo hominum bene utatur, ut peccatis fratrum Iosephi: vel quod ipse peccata gubernet ne latius, quam par est, crumpant alque grassentur. S. Augustinus ia Enchiridio suo, Miro modo, inquit, et ineffabili non fit praeter voluntatem eius, quod etiam fit contra voluntatem eius. Quin non fieret, si fieri non sineret. Nec 5) utique nolens sinit, sed volens. Nec sineret bonus fieri male, nisi omnipotens etiam de malo facere posset bene. Hacc ille 6). Reliquas quaestiones, an Deus voluerit labi Adamum, ant impulerit ad lapsum? aut quare lapsum non impediverit? et similes quaestiones deputamus inter curiosas, (nisi forte cum haereticorum aut alioqui importunorum heminum improbitas cogit ista etiam ex verbo Dei explicare, sicut fecerunt non

raro pii ecclesiae doctores) 1) scientes Dominum prohibuisse,

<sup>3)</sup> pescatum deest in macr. Tur. 4) Sentimus per ..... aigue defendit.] Hace verba desunt in macr. Tur. 5) Nec] macr. Tur. Neque. 6) Hace ille desunt in macr. Tur. 7) sisi forte cum...... dectores] hace verba desunt in macr. Tur. et in Syll. Ozon.; in edit, 1568, uncinis inclusa sunt.

ne homo ederet de fructu probibito, et transgressionem punivisse: sed 8) et mala non esse quae fiunt, respectu providentize Dei, voluntatis ac potestatis Dei, sed respectu satanae et voluntatis nostrae, voluntati Dei repugnantis.

# DE LIBERO ARBITRIO ADEOQUE VIRIBUS HOMINIS.

#### IX.

Docemus in hac causa, quae semper in ecclesia multas Qualis hemo peperit conflictationes, conditionem vel statum hominis tripli- fuerit ante cem esse considerandum. Principio qualis fuerit homo ante lapsum, rectus nimirum et liber, qui et in bono manere et ad malum potuerit declinare: declinaverit autem ad malum, implicaveritque peccato et morti, et se et 1) omne genns

mortalium, sicuti dictum est antea.

Deinde considerandum est, qualis suerit homo post lapsum. Qualis homo Non sublatus est quidem homini intellectus, non erepta ei 2) facett post lapsum. voluntas, et prorsus in lapidem vel truncum est commutatus: caeterum illa ita sunt immutata et inminuta in homine, ut non possint amplius, quod potuerunt ante lapsum 3). Intellectus enim obscuratus est: voluntas vero ex libera, facta est voluntas serva. Nam servit peccato, non nolens, sed volens. Etenim voluntas, non noluntas, dicitur. Ergo quoad 4) malum sive peccatum, homo non coactus vel a Deo vel a dia- Heme se bolo, sed sua sponte, malum facit; et hac parte liberrini sponte m est arbitrii. Quod vero non raro cernimus pessima hominis facinora et consilia impediri a Deo, ne finem suum consequantur, non tollit homini libertatem in malo, sed Deus potentia sua praevenit, quod homo alias libero instituit. Sicut fratres loseph 5), Iosephum libere instituunt tollere, sed non possunt, quod Dei consilio aliud visum esset.

Quantum vero ad bonum et ad virtutes, intellectus ho- Hemo non minis, non recte iudicat de divinis ex semetipso. Requirit potest per se enim scriptura evangelica et apostolica regenerationem abs quolibet nostrum, qui salvari velimus. Unde nativitas prior ex Adamo, ad salutem nibil nobis confert. Paulus, Anima- 1 Cor. 2. lis homo, ait, non percipil ea quae sunt spiritus Dei, etc. Idem negat alicubi nos idoneos esse, ex nobis ipsis, cogitare 200.3. aliquid boni. Constat vero mentem vel intellectum, ducem esse voluntalis, cum autem coecus sit dux, claret quousque 6)

<sup>8)</sup> Sed] Kindl. distingue, sed. 1) et se et] hace v. desunt in mscr. Tur. 2) ei deest in mscr. Tur. 3) ante lapsum] mscr. Tur. antea. 4) quoud] macr. Tur. quod. 5) macr. Tur. atque edit. 1568. habent: Ieseph, sed in Syllog. Oxon. et ap. Kindl. extat Iesephi. 6) quousque] mscr. Tur. qaq.

et voluntes pertingat. Proisée milium est ad bonum homini arbitrium liberum, mondum renato, vires nulles ad perficientem. 8. dem bonum. Domisus in Evangelio dicit, Amen amen dico vobis, quod omnis qui fueit peccutum, servus est peccuti.

Rom. 8. Et Paulus apostolus, Affectus varnis, iquait, inimicitia est adversus Deum. Nam legi Dei non subditur, imo ne potest quidem. Porro terrenarum rerum intelligentia in lapso homioligentia mine, non est nulla. Reliquit cuim Deus ex misericordia artium. ingenium, multum tamen distans ab ee, quod inerat ante lapsum. Iubet Deus excelere ingenium, et addit dona simul et profectum. Et manifestum est, quam nihil proficiamus in artibus omnihus sine bénedictione Dei. Scriptura certe omnes artes ad Deum refert. Nam et Ethnici retuferunt artium

origines ad inventores Deos.

Quales virus Postremo videndum, an regenerati sint liberi arbitrii, regenerato et quatenus. In regeneratione, intellectus illuminatur, per rum, et quo spiritum sanctum, ut et mysteria et voluntatem Dei intelliberi arbi-gat. Et voluntas ipsa, non tahtum mutatur per spiritum, trii.

Rom. 8. sed etiam instruktur facultatibus, ut sponte velit et possit

bonum. Nisi hoc déderimus, negabinus Christianam Mocrtatem, et inducemus legalem servitutem. Sed et propheta Ierem, 81, facit Deum loquentem, Dabo legem meam in mentes illorum,

Exech. 36. et in cordibus eoram inscribam eam. Dominus quoque dicit?)

Ioan. 7. in Evangelio, Si filius vos liberaverit, vere tiberi estis. Pau-

Philip. 1. lus quoque ad Phi. Vobis donatum est, isquit, pro Christo, non solum, ut in eum credutis, sed etiam ut pro illo patiamini. Et iterum, Persuasum habeo, quod is qui coepit in vobis bonum opus, perficiet usque ad diem Domini Iesu.

Philip. 2. Item, Deus est qui agit in vobis, et ut velitis, et ut efficiatis.

Regenerati
Ubi interim duo observanda esse docemus. Prinzan, active agunt, regeneratos in boni electione et operatione, non tantum agere non passive passive, sed 8) active. Aguntur enim a Deo, ut agant ipsi, quod agunt. Recte enim Augustinus adducit islud, quod Deus dicitur, noster adiutor. Nequit autem adiuvari, nisi js, qui aliquid agit. Manichaei spoliabant hominem emai actione, et veluti saxum et truncum faciebant. Secundum, in regeneraturem in tis remanere infirmitatem. Cum enim inhabitet in nobis portegeneratus catum, et caro in renatis obluctetur spiritui, in finem usque

responentia catum, et caro in renatis obluctetur spiritai, ia finem asque liberum arvitae nostrae, non expedite omnino perficiunt regenerati qued instituerant. Confirmantur haec ab Apostolo ad Roman. 7. et Galat. 5. Proinde infirmum est nostrum illud liberum arbitrium, propter reliquias remanentis in nobis, ad finem usque vitae nostrae?), veteris Adami, agnataeque corruptiosis

<sup>7)</sup> dicit doest in meer. Tur. 8) sed] meer. Tur. addit et. 9) sestrae doest in meer. Tur.

humanae 16). Interim cum carnie vires et reliquiae veteris hominis, non ita sint efficaces, ut extinguant penitus spiritus operationem, ideireo fideles liberi dienntur, ita tamen, ut agnoscant infirmitatem, et nihil glorientur de libero arbitrio. Semper enim animis fidelium observari debet, quod totics inculcat beatus Augustin, ex Apostolo, Quid habes quod non accepisti? et si accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis? His accedit quod non statim evenit, quod 11) institueramus. Eventus caim rerum, positi sunt in manu Dei. Unde Paulus orst dominum, ut prosperet iter suum. Unde Rom. 1. vel hac causa, infirmum est liberum arbitrium. Caeterum in externis nemo negat in externis, et regenitos et non regenitos habere est libertas. liberum arbitrium. Habet enim homo bane constitutionem cum ammantibus alijs (quibus non est inferior) communem, ut alia velit, alia solit. Ita loqui potest aut tacere, domum egredi 12), vel domi manere, etc. Quamvia semper et hic potentia Dei observanda sit: quae effecit, ut Balasm ee non Num. 24. posset pertingere, quo volebat, seque Zacharias rediens ex Luc. 1. templo, loqui posset, prout volebat. Damnamus in hac causa Hacroses. Manichaeos, qui negant homini bono, ex libero arbitrio fuisse initium mali. Damnamus etiam Pelagianos, qui dicunt hominem malum sufficienter habere liberum arbitrium, ad faciendam praeceptum bonum. Redarguantur utrique a scriptura sancta, quae illis dicit, Fecit. Deus hominem rectum; his vero dicit, Si filius vos liberaverit, vere liberi estis.

## DE PRAEDESTINATIONE DEI, RT ELECTIONE SANCTORUM.

Deus ab acterno praedestinavit vel elegit libere et mera Deus elegit sua gratia, nullo hominum respectu, sanctos, quos vult sal- nos ex gravos facere in Christo, juxta illud Apostoli, Deus elegit nos Ephes. 1. in ipso, antequam iacerentur fundamenta mundi!). Et iteram, Qui salvos fecit nos, et vocavit vocatione sancta, 2 Tim. 1. non secundum opera nostra, sed secundum suum propositum et gratiam, quae data quidem est nobis, per Christum Iesum, ante tempora aeterna, sed palam facta est nunc per apparitionem servatoris nostri Iesu Christi. Ergo non sine medio, In Christo elicet non propter ullum meritum nostrum, sed in Christo et praedestinapropter Christum, nos elegit Deus, ut qui iam sunt in ti sumus. Christo insiti per fidem, illi ipsi etiam sint electi, reprobi vero, qui sunt extra Christum: secundum illud apostoli,

<sup>10)</sup> humanae deest in meer. Tur. 11) qued] meer. Tur. que. 12) domum egredi] ita scriptum est in meer. Tur., in edit. 1568. et in Syll. Oxon. Sed Kindl. exhibuit: domo egredi.

<sup>1)</sup> mscr. Tur. mundi fundamenta.

nanda in hac

2 Cor. 13. Vos ippos tentate, man sitis in fide. An non agreccisis 3) vosmetipsos, quod losus Christus in vobis est? nisi sicubi reprobi estis. Denique electi sunt sancti in Christo, per Doum ad finem certum, quem et ipsum expenit Aposto Electi su- ot ait, Elegit nos in ipeo, ut essenus saneti et irreprehenmus an n-sibiles coram illo per charitatem. Qui pracdestinavit nos, Ephon. 1. ut adoptaret in filios per Jesum Christum, in sese, ut hou-Bene spe- detur gloria gratiae suac. Et quamvis Dens norit, qui sint randum de sui, et alicubi mentio fiat paucitatis electorum, bene sperandum est tamen de omnibus, neque temere reprobis quisquam

Philip. 1. est annumerandus. Paulus certe ad Philippens. Gratias are. inquit, pro omnibus vobis (loquitur autem de tota ecclesia Philippensi) quod veneritis in communionem Evangelii, persuasum habens, qued is qui coepit opus bonum in vehic. perficiet, sicut iustum est, ut hoc sentiam de vobis comibus.

An panci e- Et cum Luc. 13. regaretur 3) Bominus, An panci sint qui locti. salventur? non respondet Dominus ac dicit, punces aut pluves fore servandos, aut perdendes, sed hertstar potius, at quisque contendat ingredi per portam arctam. Quasi dixerit, Vestrum non est de his euriosius inquirere, sed magis anniti, ut per rectam 4) viam coclum ingrediamini.

Proinde non probamus impias quorundam voces, qui Quae dam-

CRUSS. in illo paucorum numero, genium menu non frandabe. Aki dicunt, Si praedestinatus vel electus sum a Deo, nihil impedict me a salute certo iam definita, quiequid tandem designavero. Si vero sum de reproboram numero, nulla me vel fides vel poenitentia suvabit: cum definitio Dei mutari non possit. Itaque inutiles sunt doctrinae et admonitiones 2 Tim. 2. omnes. Nam contra hos pugnat illud Apostoli 5): Oportet servum Domini propensum esse ad docendum, erudientem eos qui obsistunt, si quando det Deus illis poenitentiam, ad agnoscendum veritatem, ut resipiscant a laqueo diaboli, capti ab eo ad eius voluntatem. Sed et Augustinus de Bono perseverantiae capite 14. et consequentibus, ostendit 6) utramque esse praedicandum, et liberae electionis praedestinationisque gratiam, et admonitiones et doctrinas salutares. Im-An simus e- probamus itaque illos, qui extra Christum 7) quaerunt, An sint ab acterno electi 8)? Et quid ante omnem acternitatem

dicunt. Pauci sunt electi et cum mihi non constet, en si

de ipsis statuerit Deus? Audienda est enim praedicatio

<sup>2)</sup> mscr. Tur.: cognoscitis. 3) regaretur] mscr. Tur. regaret.
4) rectam] mscr. Tur. arctam. 5) Nam contra has pugnat illud Apostolij mscr. Tur. Apostolus snim aperte sit. 6) estendit] mscr. Tur. snubis astendit. 7) extra Christum] documt h. v. in mscr. Tur. 8) An sint ab acterno electi?] Sie mscr., Tur., edit. 1568. atque Syllog. Oxon. Kindlerus ab acterno vocabula ominit.

evangelii, cique credendum est: et pre indubitate habendum. si credis ac sis in Christo, electum to esse. Pater enim praedestinationis suae acternam sententiam, sicut modo ex Apostolo 2. Tim. 1. exposui, in Christo nobis aperuit. Docendum ergo et consyderandum ante omnia, quantas amor patris erga nos ia Christo nobis sit revelatas: audiendum, quid nobis quotidie in avangelio ipse dominus praedicet, quomodo vocot et dient, Venile ad me omnes, qui laboratie?) Matth. 11. et onereti estis, ego vos reficiem. Sie Deus dilegit mundum, Ioan. 3. ut unigenitum dederit pro mundo, ut omnis qui credit in eum, non percat, sed habeat vitam acternam. Itom. Non Matth. 18. est voluntes patris, ut quisquem de his pusillis percet. Christus itaque sit speculum, in quo praedestinationem nostram contemplemer. Satis perspicuum et firmum habebimus testimonium, nos in libro vitae inscriptes esse, si communicaverimus cum Christo, et is in vera fide nester sit, nos eius simus. Consoletur nos in tentatione praedestinationis, qua vix alia est periculesier, quod promissiones Dei sunt universales fidelibus, quod ipse ait, Petite et accipietis, Omnis qui Luc. 11. petit accipit. Qued denique cum universa Dei ecclesia oramus, Pater noster qui es in coelis: et qued baptismo sumus insiti corpori. Christi, et pascimur in ecclesia eius carne et sanguine frequenter ad vitam acternam. His confirmati cum timore et tremore, inxta praeceptum Pauli 10), nostram salutem operari iubemur.

# DE IESU CHRISTO VERO DEO ET HOMINE, UNICO MUNDI SALVATORE: XI.

Credimus praeterea et docemus filium Dei dominum nostrum Iesum Christum ab aeterno praedestinatum vel prae-rus est deus. ordinatum esse, a Patre, Salvatorem mundi: credimusque hunc esse genitum, non tantum, cum ex virgine Maria carnem assumsit, nec tantum ante iacta fundamenta mundi, sed aute omnem aeternitatem, et quidem a patre, ineffabiliter. Nam Isaias dixit, Generationem eius quis enar-Isaiae 53. rabit? Et Micheas: Et egressus eius a diebus aeterni-Mich. 5. tatis. Nam et Ioannes in evangelio dixit: In principio erat loan. 1. verbum, et verbum erat apud Deum, et Deus erat verbum, etc. Proinde Filius est patri iuxta divinitatem coaequalis et eonsubstantialis, Deus verus, non nuncupatione, philip. 2. aut adoptione, aut ulla dignatione, sed substantia atque natura, sieut Ioan. apostolus iterum 1) dixit, Hie est verus 1 Ioan. 5.

1) iterum deest in mecr. Tur.

<sup>9)</sup> Kindl. laborati. 10) Kindl. inverso ordine: Pauli praecoptum.

Deus, et vita ceterna. Et Paulus quoque, Filiam ait, constituit haeredem omnium, per quem et secula fecit: idem est seledor gloriae et character substantiae eine, portant ennie verbo potentiae suae. Nam in Evangelio ipse quoque Deminus dixit, Pater glorifica tu me, apud temetipsum gloria, quam habui priusquam hic mundus esset apud te. Nam et alibi in Evangelio scribitur, Indaei queerebant occidere lessm, quod patrem suum dixisset Doum, aequalem seipsum faciens Abominamur ergo Arij et omnium Arianorem in-Sectae. piam contra filium Dei doctrinam, imprimis vero Michaelie Serveti Hispani et Servetanorum empina blasphomies, que contra Dei filium satan per illes, veluti ex inferis hausit et in orbem audacissime et impijssime dispergit.

Eundem quoque acterni Dei actornum filium credium rus homo, et docemus hominis factum esse filium, ex semine Abrahee benscarnem atque Davidis, non ex viri coitu, quod Hebion 3, dixit, sel Matth. 1. conceptum purissime ex spiritu sancto, et natum ex Maria semper virgine: sicut diligenter nobis historia explicat Evagelica. Et Paulus ait, Nullibi angelos assumit, sed semm Abrahae. Ioannes item Apostolus, Qui non credit, lesun Christum in carne venisse, ex Deo non est. Caro ergo Christi, nec phantastica fuit, nec coelitus allata, sienti 4) Valentinas Anima in of Martion somniabant. Praetorea anima fuit Domino mosto Christo ra- lesu Christo non absque sensu et ratione, ut Apolinaris senticulat, neque caro absque anima, et Eunomius docebat, sed anima cum ratione sua, et caro cum sensibus suis, per quos sensus, veros dolores tempore passionis suae sustinuit: Matth. 26 sicuti et ipse testatus est, et dixit, Tristis est anima mes Ioan. 18. usque ad mortem. Et anima mea turbata est, etc.

Duae in scimus ergo in uno atque codem domino nostro lesa Christo, Christo an-duas naturas 4), divinam et humanam: et has ita dirimus conjunctas et 5) unitas esse 6), ut absorptae, aut confusac, Hebr. 9. aut inmixtae non sint: sed salvis potius et permanentists naturarum proprietatibus, in una persona, unitae vel coiunctae: ita ut unum Christum Dominum, nen duos venere-Non duo sed mur: unum inquam verum Deum, et hominem, iuxta divisan unus Chri-naturam patri, iuxta humanam vero nobis hominibus consubstantialem, et per omnia similem, peccato excepto. Etenia,

ut Nestorianum dogma ex uno Christo duos faciens, et nuio-Sectae. nem personae dissolvens, abominamur: ita Eutychetis et Monothelitarum vel Monophysicorum vesaniam, expungenten naturae humanae proprietatem execramur 7) penitus. Erge

<sup>2)</sup> Hebion] edit. Kindl. Ebion. 3) sicuti] meer. Tur. sicst.
4) naturas] meer. Tur. addit aut hypostases vel substantias; Silog. Oxon. et ed. Kindl. vel substantias. 5) et] meer. Tur. vel. 6) esse decet in macr. Tur. 7) execramor deest in ed. Kindl.

ministe docemus naturam in Christo divinam passam esse, Natura Chriaut Christum secondam humanam naturam adhuc esse in hec sti divina mundo, adeoque esse ubique. Neque enim vel sentimas, sa, nec huvel docemus veritatem corporis Christi a clarificatione de-mana est usijsse, aut deificatam, adeoque sic deificatam esse, ut suas proprietates, quoud corpus et animam, deposuerit, ac prorsus io baturam divinam abierit, unaquo duntaxat substantia esse corperit. Et preinde Schuenkfeldij similiumque leptologorum Sectae. inargutas argutias, intricatas, obscurasque, et parum sibi Vere passus constantes hac de re dissertationes, haudquaquam probamustest dominus aut: recipimus, neque Schuenkfeldiani sumus 8,. Praetera eredimus Dominum nostrum lesum Christum, vere passum et 1 Pet. 4. mortuum esse pro nobis, sieut Petrus ait, carne. Abominamur lacobitarum, et omnium Turcarum, passionem domini execrantium, impijssimam vesaniam. Interim non negamus et Dominum glorvae, juxta verba Pauli, crucifixum esse pro 1 Cor. 2. mobis. Nam communicationem idiomatum, ex scripturis pe- Communicatitam, et ab universa vetustate in explicandis componendisque tio idiomascripturarum locis in speciem paguantibus arsurpatem, religiose et reverenter 9) recipiones et usurpamus.

Credimus et documus cundem Dominum nestrum Iesum Vera Christi Christum vera sua carne, in qua crucifixus et mortuus fuerat, ex mortuis resurrectio. a mortuis realiste, et non aham pro sepulta excitasse, aut spiritum pro carne suscepisse, sed veritatem corporis retinuiase. Ergo dum discipuli cius arbitrarentur, se Domini spiritum videro, exhibet ois manus atque pedes, stigmatibus ulique clavorum et 10) vulnerum notatas, et addit, Aspicile Luc. 24. manus meas et 13) pedes meos: quia ego ipse sum. tregate me et videte: quia spiritus curnem et ossa non habet, sicut videtis me habere. In cadem illa carne sua Vera in coecredimus ascendisce Dominum nostrum Iesum Christum, supra los Christica ascensio. omacs coeles aspectabiles, in ipsum coelum supremum, sedem videlicat. Dei et 12) beatorum, ad dexteram Dei patris, quae, etai et gloriae maiestatisque consortium aequale significet, accipitur tamen et pro loco certo, de quo in Evangelio loquens Dominus, dieit, Se abiturum et suis paraturum locum. Ioan. 14. Sed et Apostolus Petrus, Oportet Christum, inquit, coelum Acto. 3. accipere, usque ad tempus restitutionis omnium. Ex coelis autem idem ille redibit in iudicium, tum, quando summa erit in mundo consceleratio, et Antichristus corrupta religione vera, superstitione impietateque omnia opplevit, et Dan. 11. sanguine atque flamma ecclesiam crudeliter 13) vastavit. Red-

13) in mscr. Tur. deest v. crudeliter.

<sup>8)</sup> neque Schnenkfeldiani sumus] have verba desunt in meer. Tur. 9) usurpatam, religiose et reverenter] meer. Tur. usurpatam religiose, reverenter. 10) clavorum et] h. v. desunt in meer. Tur. 11) meer. Tur. atque pro et. 12) Dei et] desunt h. v. m meer. Tur.

Act. 17. ibit autem Christus, adserturus suos, et aboliturus adventu 1 Thes. 4. suo Antichristum, iudicaturusque vivos et mortuos. Resur-Marc. 18. gent enim mortui, et qui illa die (quae omnibus incognita est creaturis) superstites futuri sunt, mutabuntur in momente oculi, fidelesqué omnes una obviam Christo rapientur in aëra. ut inde cum ipso ingrediantur in sedes beatas sine fine vi-1 Cor. 15. cturi. Increduli vere vel impij descendent cum daemonibus Maith. 25. ad tartara, in sempiternum arsuri, atque ex tormentis nun-

quam liberandi.

Bectae. Damnamus ergo omnes negantes versm carnis resurre-2 Tim. 2. ctionem : aut qui cum Ioanne Hierosolymitano, contra quem scripsit Hieronymus, non recte sentiunt de clarificatis corporibus. Damnamus cos qui senserunt et dacmonas et impios omnes aliquando servandos, et poenarum finem futurum.

Simplicitor enim pronuntiavit dominus, Ignis corum nunquem exstinguitur, et vermis corum non moritur. Damaamus praeterea ludaica somnia, quod ante iudicij diem, aureum in terris sit futurum seculum, et pij regna mundi occupaturi, oppressis suis hostibus impijs. Nam evangelica veritas Matth. 24. et 25. Luc. item 18. et apostolica doctrina 2 Thes. 2. et in 2 ad Tim. 3. et 4. cap. longe aliud perhibere inveniuatur.

Porre passione vel 14) morte sua omnibu: e se adeo, quae mertis et re-a sue in carne adventu nostra causa fecit et pertulit 15), resurrectionis conciliavit omnibus fidelibus Dominus noster patrem cocle-Rem. 4. 16. stem, expiavit peccatum, exarmavit 16) mortem, conde-Isan 6. 11. muntionemque et inferos confregit, ac résurrectione sun ex mortuis, vitam immortalitatemque reduxit, ac restituit. Ipoc enim est institia nostra, vita et resurrectio, denique plenitudo et absolutio fidelium omnium, salusque et sufficientia abundantissima. Apostolus enim, Sic placuit patri, inquit, omnem in ipso kabitare plenitudinem, et in ipso estis comlosum Chri-ploti. Coloss. 1. et 2. Docemus enim ac credimus hanc stam unicum Iesum Christum, Dominum nostrum, unicum et acternum, salvaterem gonoris humani, adeoque totius mundi esse servatorem, ia er meastam quo per fidem servati sint, quotquet ante legem, sub lege,

pectatum, et sub evangelio salvati sunt, et quotquot adhuc in finem

ueque seculi salvabuntur. Nam ipse Dominus in evangelie lean. 10. dicit, Qui non intrat per ostium in stabulum evium, sed ascondit aliunde, ille fur est et latro. Ego sum ostiun evium. Item alibi in codem evangelio, Ioann. 8. Abrahan with diem meum, et gavisus est. Sod et Petrus Apostolus,

Act. 4. 18. 15. Non est in quoquam alio, inquit, nisi in Christo salus. No-

<sup>14)</sup> Sie meer. Tur. et edit. 1568. Kindlerus edidit et. 15) omnibusque ... pertuit] hace verba desunt in macr. Tur. 16) percatum, coarmavit desunt b. v. in edit. Kindl.

que 17) aliud nomen est sub coclo datum inter homines, in quo oporteat nos salvos fieri. Credimus ergo per gratiam Domini Iesu Christi nos servatum iri, sicuti et patres nostros. Nam et Paulus ait, Omnes patres nostros eandem escam 1 Cor. 10. spiritualem edisse, et omnes eundem potum spiritualem bibisse: bibisse autem de spirituali ipos consequente Petra, Petram vero Christum fuissc. Ideoque legimus et Ioannem dixisse, Christum esse agnum illum, qui occisus sit ab ori- Apoc 18. gine mundi: et Baptistam testatum, Christum esse agnum Igan 1. illum Dei, qui tollat peccatum mundi. Unde pleno ore profitemur et praedicamus, lesum Christum unicum esse mundi redemptorem et Salvatorem, Regem et Pontificem maximum, Messiam verum et expectatum, illum inquam sanctum 18) benedictum, quem omnes legis typi et vaticinia prophetarum prae-figurarint atque promiserint, Deus autem praestiterit ac miserit illum nobis, ut alius porro non sit ullus nobis expectandus. Noc restat iam sliud, quam ut omnes omnem gloriam Christo tribuamus, in ipsum credamus, et in ipso solo acquiescamus, Gal. 5. omnibus alijs vitae praesidijs spretis atque (9) abiectis. Nam gratia Dei exciderunt, et Christum inanem sibi reddunt, quotquot salutem in alia re ulla, quam, in uno Christo quaerunt. Et ut paucis multa huius causae dicamus, quaecunque Symbols 4. de Incarnationis domini nostri Iesu Christi mysterio, definita conciliorum sunt ex scripturis sanctis, et comprehensa symbolis ac sententiis quatuor primarum et praestantissimarum Synodorum, celebratarum Niceae, Constantinopoli, Ephesi et Chalcedone, una cum beati Athanasij Symbolo, et omnibus his similibus symbolis, credimus corde syncero, et ore libero ingenue profitemur, condemnantes omnia his contraria. Atque ad sectae. hunc modum retinemus inviolatam sive integram fidem christianam, orthodoxam atque catholicam: scientes, symbolis praedictis nihil contineri, quod non sit conforme verbo Dei, et prorsus faciat ad synceram sidei explicationem.

### DE LEGE DE I.

#### XII.

Documus Lege Dei, exponi nobis voluntatem Dei 1), Lage Dei exquid a nobis fieri velit aut nolit, quid honum et iustum, poukur noquidve malum sit et iniustum. Bonam igitur et sanctam confitemur esse Legem. Et hanc quidem alias digito Dei in-Lex naturae. scripnim esse in corda hominum, vocarique legem naturae, Bom. 2. alias autem digito insculptam esse in tabulas Mosis geminas, Lex Mosis

bulis.

<sup>17)</sup> Nequel mser. Tur. addit enim. 18) inquam sanctum] pro his v. legimus in mscr. Tur. inque saccula, 19) macr. Tur. et pro

e.
1) Dei deest in ed. Kindl.

et libris Mosis copiosius expositam. Distinguimus illam, per-Exed. 20. spicuitatis gratia, in moralem, quae comprehenditur Decaloge vel geminis tabulis, per Mosis libros expositis, in ceremonialem item, quae de caeremonijs cultuquo Dei constituit, et in iudicialem, quae versatur circa politica et occonomica.

Plenissima Credimus hac Dei lege omnem Dei voluntatem, et omnia et absolutis- praecepta necessaria ad omnem vitae partem, plenissime tradi. Deut. 4.12. Alioqui enim non vetuisset Dominus, huic legi nihil, vel

addi vel adini: non praecepisset recta ad hanc incedi, netur data alt que in dextram vel sinistram deflexo itinere, declinare. Docemiis legem hanc non datam esse hominibus, ut eius iustilicemur observatione: sed ut ex eius indicio, infirmitatem potius, peccatum, atque condemnationem agnoscamus, et de viribus nostris desperantes, convertamur ad Christum in fide.

Rom. 8. 1. Aperte enim Apostolus, Lex iram, ait, operatur. Et per Gal. 8. logem aguitio poccati. Et si data fuisset lex, quae posset iustificare, vel vivificare, vere ex lege esset iustitia: sed conclusit scriptura (legis nimirum) omnia sub peccatum, ut promissio ex fide lesu, daretur credentibus. Itaque lex Paedagogus noster ad Christum fuit, ut ex fide 2) iustificaremur. Neque vero potuit aut potest ulla caro legi Dei satisfacere, et hane adimplere, ob imbecillitatem in carne nostra, ad extremum usque spiritum, in nobis 3) haerantem aut re-

ad extremum usque spiritum, in nobis 3) haerentem aut reRom. 6. manentem. Rursus enim Apostolus, Quod lex praestare
non poterat, inquit, quia 4) imbecillis erat per carnem, hoc
Deus, proprio filio misso sub specie carnis peccato obnexiae,
Rom. 10. praestitit. Ideireo Christus est perfectio legis et adimpletio

Rom. 10. praestitit. Ideireo Christus est perfectio legis et adimpletio nostra, qui ut execrationem legis sustulit, dum factus est pro nobis maledictio, vel execratio, ita communicat nobis per fidem, adimpletionem suam, nobisque eius imputatur institua et obedientia.

Quaternus Hactenus itaque abrogata est lex Dei, quaternus uos lex ahrega-amplius non damnat, nec iram in nobis operatur. Samus enim sub gratia, et non sub lege. Proeterea implevit Christus omnes legis figuras. Unde umbrae cesserunt, corpora adveniente, ut iam in Christo et veritatem habemus et omnem plenitudinem. Attamen legom non ideo fastidientes reijeimus<sup>5</sup>).

Matth. 5. Meminimus enim verborum Domini, dicentis, Non veni legen et prophetas sofrere, sed implere. Scimus lege nobis tradi formulas virtutum atque vitiorum. Scimus seripturam legis, si exponatur per Evangelium, ecclesise esse utilem, et ideireo eius lectionem non exterminandam ease ex ecclesis. Licet enim velo obtectus fuerit Moris vultus, Apostolus ta-

ed. Kindl. fido pro fide habet.
 in noble desunt in metr.
 Tur 4, matr. Tur. qua pro quia.
 Fastidientes reliciones matr.
 Γur. fastidione.

men perhibet, velum per Christum tolli atque aboleri. Da Bectae. mnamus omnia, quae haeretici veteres et neotesici contra legem Dei docuerunt.

DE EVANGELIO LESU CHRIS-TI, DR PROMISSIONIBUS ITEM. SPIRITUS. ET LITERA. XIII.

Nam Lex iram Veteren ha-E angelium quidem opponitur legi. operatur, et maledictionem annuncial, Evangelium vero gra- buerunt protiam et benedictiquem praedicat. Sed et loannes dicit, Les Evangeliper Mosen data est, gratia et veritas per lesum Christum exorta est: nihilominus tamon certissimum est cos, qui ante logn. 1. legem et sub lege fuerunt, non omnino destitutos fuisse evangelio. Habuerunt enim promissiones evangelicas insignes, quales hae sunt, Semen mulieris conculcabit caput serpentis Gen. 8. in semine tuo benedicentur omnes gentes. Non auferetur Gen. 22.

Gen. 49.

sceptrum de Iuda, nisi prius venerit Silo. Prophetam ex- Deut. 18. citabit Dominus de medio fratrum etc. Et quidem agnosci- Acto. \$. mus patribus due fuisse promissionum genera, sicuti et nobis!) Promissiorevelata. Aliae enim erant rerum praesentium, vel terre-nesduplices. narum, quales sunt 2) promissiones de terra Chanaan, de victorijs: et quales hodie adhuc sunt de pane quotidiano. Aliae vero erant tupc, et sunt etiam nunc, rerum coelestium et aeternarum, gratiae videlicet divinae, remissi nis peccatorum, et vitae acternae, per fidem in Iesum Christum. Hahnerunt autem veteres non tantum externas vei terrenas, mabuerunt sed spirituales etiam coelestesque promissiones, in Christo. Patres etiam Nam de salute, ait Petrus, exquisierunt et scrutati sunt nen spirituaprophetae, qui de ventura in nos gratia vaticinati sunt, etc. les non tan-Unde et Paulus Apostolus dixit, Evangelium Dei ante promis-tum carnasum esse per prophetas Dei, in scripturis sanctis. Inde nimirum claret, veteres non prorsus destitutos fuisse omni Evangelio.

Et. quamvis ad bune modum patres nostri in scripturis prophetarum habuerint Evangelium, per quod et3) salutem in Evangelium Christo, per fidem consequati sunt, Evangelium tamen proprie illud dicitur lactum et felix nuntium, que 4) nobis primum per Ioannem Baptistam, deinde per ipsum Christom dominum, postea per Apostolos eius apostolorumque successores praedicatum est mundo, Deum iam praestitisse, quod ab exordio mundi promisit, ac misisse, imo donavisse nobis filium unicum, et in boc reconciliationem cum patre, remissionem peccatorum, omnem plenitudinem, et vitam aeternam. Historia ergo descripta a quatuor Evangelistis, explicans,

<sup>1)</sup> nobis] add. moor. Tur. sent. 2) sunt deest in moor. Tur. 3) et deest in ed. Kindl. 4) ed. Kindl. quod pro quo.

quomodo haec sint facta vel adimplota a Christo, quae decuerit et secerit Christus: et quod in ipse credentes omnem habent plenitudinem, recte nuncupatur Evangelium. Pracdicatio item et scriptura Apostolica, qua nobis exponunt apostoli, quomodo nobis a Patre datas sit filius, et in hoc vitae salutisque omnia, recte dicitur doctrina evangelica, sie ut 3) ne hodie quidem, si syncera sit, appellationem tam pracclaram amittat 6).

De spiritu et litera.

Illa ipsa evangelii praedicatio, huncupatur item ab Apostole spiritus et ministerium spiritus, ce quod efficax et viva fat per fidem in auribus imo cordibus credentium per spiritum sanctum illuminantem. Nam litera quae epponitur spiritui, significat quidem omnem rem externam, sed mexime doctrinam legis, sine spiritu et fide in animis, non viva fide credentium, operantem iram, - et excitantem peccatum. Que nomine et ministerium mortis ab Apostolo nuncupatur. Hue enim illud Aposteli pertinet, Litera occidit, spiritus vivificat. Et pseudoapostoli praedicabant evangelium, lege admixta, corruptum, quasi Christus sine lege non possit servare. Quales fuisse dicuntur Hebionaei, ab Hebione haeretico descendentes, et Nazaraei, qui et Minaei antiquitus vocabantur. Ques emues nos damnamus, pure praedicantes Evangelium, docentesque per spiritum?) solum, et non per legem iustificari erodentes. De qua re mox sequetur sub titulo instificationis copiosier expositio.

Sectae.

Et quamvis Evangelij doctrina collata cum pharisaeorum doctrina legis, visa sit, cum primum praedicaretur per Chriest neva, sed docurina legis, visa su, com primum procuntareout per comdectrina mente vaticinatus sit, revera tamen illa, non modo vetus erat, et est adhuc (nam nova dicitur et hodie a Papistis, collata cum doctrina iam papistarum recepta) vetus 8) doctrisa,

2 Tim. 1. sed omnium in mundo antiquissima. Deus cuim ab acterno praedestinavit mundum servare per Christum, et hane sum praedestinationem et consilium sempiternum aporail 9) mundo per evangelium. Unde claret religionem doctrinamque evangolicam, inter omnes, quotquot fuerant unquam, sunt atque ernat, omnium esse antiquissimam. Unde dicimus omnes ees errare turpiter, et indigna acterno Dei consilio loqui, qui evangelicam doctrinam et religionem nuncupant, super exertam, et vix 30. annorum fidem. In ques competit illad Isalae 5. Isalae prophetae, Vae his qui dicunt malum esse bonum, et

amarum duice, et duice amarum.

bonum malum, qui ponunt tenebras lucem, et lucem tenebras,

<sup>5)</sup> sic ut] macr. Tur. sicut. 6) macr. Tur. amittit. Tur. Christum pro spiritum. 8) vetus doest in meer. Tur. 9) meer. Tur. aperire pro operuit.

### De Poenitentia.

### DE POENITENTIA ET CONVERSIONE HOMINIS.

XIV.

Habet Evangelium coniunctam sibi doctrinam de poeni-Ita enim dixit in Evangelio Dominus, Opertet prac- Luc. 24. dicari in nomine meo poenitentiam et remissionem peccalorum in omnes gentes. Per poenitentiam autem intelligimus mentis Peenitentia in homine peccatore resipiscentiam, verbo Evangelii et spiritu sancto excitatam, fideque vera acceptam, que protinus home peccator, agnatam sibi corruptionem peccataque sua omnia, per verbum Dei acensata, agnoscit, ac de his ex corde dolet, cademque coram Deo, non tantum deplerat et fatetur a ingenue cum pudore, sed etiam cum indignatione execratur, a cogitans iam sedulo de emendatione, et perpetuo innocentiae 4. virtutumque studio, in quo sese omnibus diebus vitae reliquis, sancte exerceat. Et hace quidem est vera poenitentia, syn- poenitentia cera nimirum ad Deum et omne bonum conversio, sedula est vera ad vero a diabolo et ab 1) omni malo aversio. Diserte vero dicimus Deum conhane poenitentiam merum esse Dei donum, et non virium Poenitentia mostrarum opus. Iubet enim spostolus fidelem ministrum diligenter crudire obsistentes verilati, si quando Deus his det 2 Ilm. 2. poemitentiam ed agnoscendum verilatem. Iam vero peccatrix Dolet 40 illa evangelica, quae lackrymis rigat pedes domini, ac Petras pecentis amare flens deploransque domini sui abnegationem, manifeste commissis. ostendunt, qualis esse debeat poenitentis animus, serio deplorans commissa poccata. Sed et filius ille concoctor et publicanus ille in Evangelio, cum pharisaco collatus, prac- Confitetur cunt nobis formulis accommodatissimis peccata nostra Deo peccata Deo. consitendi. Ille dicebat, Pater peccavi in coclum et coram Luc. 15. 18. te, sam non sum dignus vocari filius tuus, fac me sicut unum de mercenarijs tuis: Hie vero non audens elevare oculos in coclum, pectus suum tundendo, clamabat, Deus propitius esto mihi peccatori. Nec dubitamus illos in gratiam a Deo esse receptos. Etenim Ioannes Apostolus, Si confiteamer peocata nostra, inquit, fidelis est et iustus, ut remittat nobis peccata nostra, et emundet nos ab omni iniquitate. Si dixerimus non peccavimus, mendacem facimus eum, et sermo eius non est in nobis. Credimus autem hanc con-Sacerdotalis fessionem ingenuam, quae 2) soli Deo fit, vel privatim inter confessio et Deum et peccatorem, vel palam in templo, ubi generalis illa peccatorum confessio recitatur, sufficere, nec necessarium esso ad remissionem peccatorum consequendam, ut quis peccata sua consiteatur sacerdoti, susurrando in aures ipsius,

<sup>1)</sup> Sic meer. Tur. et edit. 1568. Kindl. omittit ab vocab. 2) in mscr. Tur. scriptum extat que pro ques.

nt vicissim cum impositione manunm eins andiat ab jpso 1) absolutionem: quod eius rei nec praeceptum ullum, nec exemplum exstet in scripturis sacris. David protestatur et ait, delictum meum tibi cognitum feci, et iniustitism meam non absecondi. Diwi, confitebor contra me 4) iniustitium mean domino: et lu remisisti impiotatem peccati mei. Sed et dominus orare nos docens, simul et confiteri poccata, dixit,

Sic orabitis, Pater noster qui es in coelis, remitto nobis Matth. 6. debita nostra: sicut et nos remittimus debiteribus nostris. Necesse det pryo, ut Deo patri nestre conficemur pecesta nostra, et cum proximo nestro, si ipsum offendimus, redesmus in gratiam. De quo confessionis genere loquens lacobos

Apostolus, Confilemini, inquit, alterutrum pervute vestre. Si quis vero peccatorum mole et tentationibus perplexis oppresens, velit consilium, institutionem, et consolutionem privatim, vel a ministro ecclosian, aut alio aliquo fratre, in lege Dei docto, petere, nen improbamus. Quemadmodus et generalem et publicam illam in templo ac coetibes sacris recitari solitam (cuius et superius meminimus) peccatorum confessionem, utpote scripturis congruam, maxime approbamis.

De clavib. THER.

De elavibus regni Dei, traditis a Domino Apostells. regni coole-malti admiranda garrient 5), et ex his eudunt enses, lanceas, sceptra et corogas, plenamque in maxima regna, denique in animas et corpora potestalem. Nos simpliciter iudienntes secundam verbum Domini dicimus, omnes ministres legitime vecatos, habere et exercere claves vel usum clavium, emp evangelium annunciant, id est, populum snac fidei credium docent, bortantur, consoloutur et increpant, inque disciplina Aperire et retinent. Ita enim regoum coclorum aperioet obsequentibus.

et inobsequentibus claudunt. Has claves promisit Apostolis Deminus, Matthaei capite decimo sexto, et praestitit Ioannis 20. Marci 16. et Lucae 24. dum ablegat discipulos, et fabet es universo mundo praedicaro Evangehian, et condonare pertets.

2 Cer. 5. Apostolus in ep. ad Corinthies dicit, Dominum ministris dedisse reconciliationis ministerium: et quale hoe nit, mox explical et ait, Sermonem vel doctrinum reconciliationis. Et schic clarius sua illa exponens, addit ministres Christi, nomire Christi fungi legatione, tanquam ipso Den, per ministras adhortante populos, ut reconcilientur Deo, nimiram per fdelem obedientiam. Exercent ergo claves, cum suadent fidem Ministri re- et poenitentiam. Sic illi reconciliant Deo. Sic remittant

mittant pec-peccata. Sic aperiunt regnum coelorum, et credentes intreducunt; multum distantes ab istis, de quibus dixit in Evas-

<sup>3)</sup> ab ipso] desunt h. v. in mecr. Tur. 4) iniustitian mean.
non. . . . nie] haec verba in merr. Tur. desunt. 5) admirante garrient] mscr. Tur. garrient mirifics. .

gelio Dominus, vae vobis legisperatis, quia tulistis elavem scientiae, ipsi non introistie, et cor qui introibant veluistis. Rite itaque et efficaciter ministri absolvant, dum evangelium Onomodo Christi, et in hoc remissionem peccatorum, quae singulis ministri abpromittitur fidelibus, sicuti et singuli sunt baptizati, praedicant, et ad siegulos peculiariter pertinere testantur. Nec putamus absolutionem hane efficaciorem fieri, per hoc, quod in aurem alieui sut super caput alieulus singulariter inmurmuratur. Ceasemus tamen sedulo annunciandam esse hominib. remissionem peccatorum, in sanguine Christi, admonendosque singulos, quod ad ipser pertineat remissio pecca-

Cacterum quam vigilantes sedulorque oportent esse poenitentes in studio vitae novae, et in conficiendo vefere et excitando novo homino, docent nes exempla evangelica. Dominus enim ad paralyticum, quem sanaverat, dicit, Ecce Ioan. & sanus factus es, ne posthac pecces, ne quid deterius tibi continget. Ad adulteram liberatam idem dixit, Vade, et ne Ioan. 8. posthae peccaveris. Quibus sane verbis non significavit fleri posse, ut home aliquando non percet, dum adhuc in hac carne vivit, sed vigilantiam accuratumque studiom commendat, ut modis in quam omnibus annitamer, et precibus a Deo petamus, ne relabamur in peccata, ex quibus veluti resurreximus, et ne vincamur a carne, mundo, et diabolo. Zachaeus publicanus in gratiam receptus a Domino, clamat in Evangelie, Ecce dimidium bonorum meorum, Domine, do Luc. 9. pauperibus, et si quem defraudavi, reddo quadruplum. Ad eundem erge modum praedicamus restitutionem 'et misericordiam, adeoque eleemosyuum vere poenitentibus esse necessariam 6): et in universum Aposteli verbis hortamur omnes ac dicimus, Ne regnet peccatum in mortali vestro corpore, ut nom. c. obediatis ei 1) per cupiditates eius: neque accommodetis membra vestra arma iniustitue peccato, sed accommodetis vasmetipsos Deo, velut ex mortuis viventes, et membra vestra arma iustilias Deo.

Proinde damnamus omnes impias quorundam evangelica Errores. praedicatione abutentium voces, et dicentium, Facilis est ad Deum reditus, Christus expiavit omnia peccata, Facilis est percatorum condonatio, quid ergo peccare nocebit? Nec magnopere curanda est poenitentia, etc. 8). Docemus interim semper, et ommibus peccatoribus aditum patere ad Deum, et hune emnia, omnibus fidelibus condonare peccata, excepto Marc. 8. zeno illo peccato, in spiritum sanctum. Ideoque damnamus sectae. et veteres et novos Novatianos, atque Catharos. Damnamus

<sup>6)</sup> necessariam] in ed. Kindl. legimus necessaria. 7) macr. Tur. eis pro ei. 8) etc. doust in macr. Tur.

imprimis lucrosam papae de poemitentia doctrinam, et centra adulgentine Simoniam eius, Simoniacasque eius indulgentias, illud usurpapaies. Act. 8. pomus Simonis Petri indicium, Pecunia tua tecum sit in perditionem: quoniam donum Dei existimasti parari pecunijs. Non est tibi pars neque sors in ratione hac. Cor enim Satisfactio- tuum non est rectum corem Deo. Imprebamus item illos, qui suis satisficationibus existimant se pro commissis satisfacero peccatis. Nam docemus Christum unum, merte vel passione sua, esse omnium poecatorum antisfactionem, propitiationem vel expiationem: interim tamen, quod et ante 1 Cor. 1. diximus, mertificationem carnis urgere non desinimus: addimus tamen hanc non obtrudendam esse Deo superbe pre peccatorum satisfactione, sed praestandam humiliter, pro ingenio filiorum Dei, ut obedientiam novam, gratitudinis ergo, pro consequuta, per mortem et satisfactionem alij Dei, liberatione et plenaria satisfactione.

## DE VERA FIDELIUM IUSTIFICATIONS.

#### XV.

Instificare aignificat Apostolo in disputatione de Iustifiquid? catione, peccata remittere, a culpa et poena absolvere, in gratiam recipere, et iustum pronunciare. Etenim ad Re-

Rom. 8. manos dicit Apostolus, Deus est, qui iustificat, quis ille, qui condemnet? opponuntur iustificare et condemnare. Et in

Acto. 18. Actis Apost. dicit Apostolus, Per Christum annunciatur vobis remissio peccatorum: et ab omnibus, a quibus non potuistis per legem Mosis iustificari, per hunc omnis, qui aredit,

Dent. 25. iustificatur. Nam in lege quoque et prophetis legimus, Silis fuerit orta inter aliquos, et venerint ad iudicium, iudicent eos iudices, iustificentque iustum, et impient vel sendemnent impium. Et Isaine capite quinto Vae illis qui iustificant impium pro muneribus. Certissimum est antem omnes
nos esse natura peccatores et impios, ac coram tribunali Dei
convictos impietatis et reos mortis: Iustificari autem, id est,
absolvi a peccatis et morte, a iudice Deo, solius Christi
gratia, et nullo nostro merito aut respecta. Quid enim apertias,

Ren. 3. quam quod Paulus dixit? Omnes peccaverunt, et destituentur gloria Dei. Iustificantur autem gratis, per illius gratium, per redemptionem, quae est in Christo Iesu.

Imputativa Etenim Christus peccata mundi in se recepit et austriit, lestilia. divinacque iustitiae satisfecit. Deus ergo propter solum Christum passum et resuscitatum, propitius est peccatis nestris, nec illa nobis imputat, imputat autem iustitiam Christi pre mostra: ita ut inm simus non solum mundati a peccatis et

porgati, vel sancti, sed etiam donati institia Christi, adeoque g Cor. 5, absoluti a peccatie, morte vel condemnatione, iusti denique Rom. 4. ac haeredes vitae acternae. Preprie ergo loquendo. Deus solus nos instificat, et dentaxat propter Christum instificat, non imputans nobis poccata, sed imputans eius nobis justitiam.

Quemiam vere nos iustificationem hanc recipimus, non mustificamuper ulla opera, sed per fidem in Dei misericordiam et Chri-per solam fstum, ideo docemus et credimus cum Apostolo, hominem peccatorem instificari sela fide in Christum, non lege, aut ullis operibus. Dicit enim Apostolus, Arbitramur fide insti- Rom. a. ficari heminem absque operibus legis. Item, Si Abraham Rom. 4. on operibus iustificatus fuit, habet quod glorietur, sed non Gen. 15. apud Deum. Quid enim scriptura dicit? credidit Abraham Deo, et imputatum est ei ed iustiliam. At ei, qui non operatur, sed credit in our, qui instificat impium, imputaturfides sua ad iustitiam. Et itorum, Gratia estis servati per Enhan 2. fidem, idque non ex vobis, Dei donum est. Non ex operibus, ne quis glorietur, etc. Ergo quia fides Christum institiam nostram recipit, et gratiae Dei in Christo omnia tribuit, ideo fidei tribuitur iustificatio, maxime propter Christum, Fide nes re et non idee, quia nostrum opus est. Donum enim Dei est. cipere Chri-Caeterum nos Christum fide recipere multis ostendit Dominus. apud Joan. in cap. 6. ubi pro credere ponit 1) manducare, et pro mandacare, credere. Nam sicut 2) manducando, cibum recipimus, ita eredendo participamus Christo 2). Itaque iustificationis beneficium non partimur, partim gratiae Dei, vel Christo, partim nobis, aut dilectioni operibusve 4), vel sustification merito nostro, sed in solidum gratiae Dei in Christo per nostinular fidem tribuimus 1). Sed et non possent Deo placere dilectio ste vet seet, et opera nostra, si fierent ab iniustis: proinde oportet nos partima prius iastos esse, quam diligamus aut faciamus opera iusta. Insti vere efficimur, quemadmodum diximus, per fidem in Christum, mera gratia Dei, qui peccata nobis non imputat, sed institiam Christi, adeoque fidem in Christum ad institiam nobis imputat 6). Apostolus praeterea apertissime dilectionem derivat ex fide, dicens, Finis praecepti est charitas, ex pure 1 Tm. 1. corde, conscientia bona, et fide non ficta.

Quapropter lequimur in hac causa, non de ficta fide?), Confertur de inani et ociosa, aut mortua, sed de fide viva, vivificanteque, la quae propter Christum, qui vita est et vivificat, quem comprobondit, viva est et dicitur, ac se vivam esse vivis declarat

<sup>1)</sup> ponif] meer. Tur. veponit.

2) Nam sicut] meer. Tur. Ut

content.

3) ed. Kindl. Christum.

4) operibuse] h. v. deuxt in

meer. Tur.

5) per fidem toibuinus] haec v. in meer. Tur. desunt.

6) in Christum ad institium nobis imputat] pro his v. scripta extant in meer. Tur. verba sequentia: qua recipimue institiam Christi impetat. 7) meer. Tur. fide ficts.

operibus. Nihil itaque contra hanc nostram doctrinam pugnat Iacob. 2. Iacobus 8), qui de fide loquitur inani et mortua, quam quidam iactabant, Christum autem intra se viventem per fidem non habebant. Idem ille dixit, opera iustificare, non contradicens Apostolo (reijciendus alioqui) sed ostendens Abrahamum vivam iustificantemque fidem suam declaravisse per opera. Id quod omnes pij facient, qui tamen 9) seli Christo, nullis suis operibus fidunt. Iterum enim Apostolus dixit, Fire iam non ego, sed vivit in me Christus. Vitam autem, quam nunc vivo in carne, per fidem vivo filij Dei, qui dilexit me, et tradidit semetipsum pro me. Non aspernor gratiam Dei. Nam si per legem est iustitia: igitur Christus frustra mertuus est, etc.

### DE FIDE ET BONIS OPERI-BUS, BORUMQUE MERCEDE, ET MERITO HOMINIS.

### XVI.

Fides quid?

Fides enim Christiana non est opinio ac humana persuasio, sed firmissima fiducia et e lens ac constans animi assensus, denique certissima compre nsio veritatis Dei, propositae in scripturis et symbolo Apostolioo, atque adeo Dei ipsius summi boni, et praecipue promissionis divinae, et Christi, qui omnium promissionum est colophon. Haee autem 1)

Fides Dei fides, merum est Dei donum, quod solus Deus ex gratia sua, électis suis, secundum mensuram, et quando, cui 2), et quantum ipse vult, donat, et quidem per spiritum sanctum, mediante praedicatione evangelij, et oratione fideli. Haec

Incomenta etiam sua habet incrementa: quae nisi et ipsa darentur a sua. 17. Deo, non dixissent Apostoli, Domine adange nobis fadem.

Et haec quidem omnia, quae hactenus de fide diximus,

Hebr. 11. hate nos ita docuerunt Apostoli. Paulus enim, Est autem fides, inquit, eorum, quae sperantur, ὑπόστασις, vel subsistentia firma, et earum rerum, quae non videntur, Deyros, id est 2), evidens et certa rei comprehensio. Et idem iterum,

2 Cm. 1: Quotquot sunt promissiones Dei, inquit, per Christum sunt Philip. 1. etium et per ipsum Amen. Ad Philipp. idem ait donatum Rom. 12. esse ipsis, ut credant in Christum. Item, Deus unicuique 2 Thess. 3. partitus est mensuram fidei. Rursus, Non omnium est fides Rom. 10. sit, neque obediunt omnès evangelio. Sed et Lucas testatur

Act. 13. 6t ait, Et crediderunt quotquot erant ordinati ad witam. Tit. 1. Unde idem iterum fidem nuncupat, fidem electorum Dei. Et

<sup>8)</sup> Incobnej meet. Tur. Incobne ille,. 9) meet. Tur. tandam pro tamen.

<sup>1)</sup> moor. Tur. inquam pro autem. 2) oni doest in moor. Tur. 3, id est] desunt h. v. in moor. Tur.

iterum, Fides est ex-auditu, auditus autem per verbum Dei. Alibi saepe iubet orare pro fide. Idem illa Apostolus fidem Gal. 5. vocat efficacem et sese exerentem per dilectionem. Illa con-et operativa. scientiam quoque pacificat, et liberum ad Deum aditum aperit, ut cum siducia ad ipsum accedamus, et obtineamus ab eo ntilia et necessaria. Eadem retinet nos in officio, quod Deo debemus et proximo 4), et in adversis patientiam firmat, et confessionem veram format atque facit et ut uno verbo omnia dicam, omnis generis bonos fructus, et bona opera progignit.

Docemus enim vere bona opera enasci ex viva fide, per De bonts ospiritum sanctum, et a fidelibus fieri secundum voluntatem vel regulam verbi Dei. Nam Petrus Apostolus, Omni ad- 2 Pet. 1. hibito studio, inquit, subministrate in fide vestra virtutems in virtute vero scientiam, in scientia vero temperantiam, etc. Diximus autem antea legem Dei, quae voluntas Dei est, formulam nobis praescribere bonorum operum. Et Apostolus

ait. Haec est voluntas Dei sanctificatio vestra, ut abstineatis 1 Thoms. 4. ab immunditia, et ne quis opprimat aut fraudet in negotio fratrem suum. Etenim non probantur Deo opera, et nostro Operaelecti-

De quibus et Dominus 5) in Evangelio, Frustra me colunt, Math. 15. ait, docentes doctrinas, praecepta hominum. Improbamus ergo huiusmodi opera: approbamus et urgemus illa, quae sunt ex voluntate et mandato Dei. Illa ipsa ficri debent, non ut his promereamur vitam aeternam: Donum Dei enim 6) Finis bonoest, ut Apostolus ait, vila acterna: neque ad ostentatio- Coloss. 3. nem, quam rejecit Dominus Matth. 6. neque ad quaestum,

quem et ipsum rejecit, Matth. 23. sed ad gloriam Dei, ad ornandam vocationem nostram, gratitudinemque Deo praestandam, et ad utilitatem proximi. Rursus enim Dominus poster in evangelio dicit, Sic luceat lux vestra coram hominibus, Math. 5. ut videant vestra bona opera 1), et glorificent patrem qui in coelis est. Sed et Apostolus Paulus, Ambulate digne vo- Ephes. 4.

catione vestra. Item, quicquid egeritis, inquit, aut sermone Coloss. 8. aut facto, omnia in nomine lesu facite, gratias agentes Deo et patri per illum. Idem, Nemo quod suum est quaerat, sed Philip. 4. quisque quod alterius. Et, Discant et nostri bona opera Tit. 3.

tueri ad necessarios usus, ut non sint infrugiferi.

Quamvis ergo doceamus cum Apostolo hominem gratis Bena opera iustificari per fidem in Christum, et non per ulla opera bona, non relecta. non ideo tamen vilipendimus aut condemnamus opera bona. Cam sciamus hominem nec conditum nec regenitum esse per, fidem, nt ocietur, sed potius, ut indesinenter quae bona et utilia sunt faciat. Etenim in evangelio dicit Dominus, Bona Matth. 12.

<sup>4)</sup> quod Deo debennus et proximo] h. v. desunt in macr. Tur. 5) macr. Tur. add. loquens. 6) macr. Tur. enim Dei. 7) Kindl. opera bona.

Ioan. 15. arbor bonum fructum adfert. Et iterum, Qui in me manet, plurimum fructum adfert 8). Denique 9) apostolus, Dei sumus creatura, ait, conditi in Christo Iesu ad opera bone, quae praeparavit Deus, ut in eis ambulemus. Et iterum,

Qui tradidil semetipsum pro nobis, ut redimeret ab omni iniquitate, et mundaret sibi populum peculiarem, sectatorem bonorum operum. Damnamus itaque omnes qui bona opera contenur per mun per mun per opera, antea dictum est, non sentimus per opera bona nos servari,

Non servamur per
bena opera. antea dictum est, non sentimus per opera bena nos servari,
illaque ad salutem ita esse necessaria, ut absque illis nemo
unquam sit servatus. Gratia enim soliusque Christi beneficio
servamur. Opera necessario ex fide progignuntur. Ac improprie his salus attribuitur: quae proprijssime ascribitur

Rem 44 cretica Notissima enim est illa Apostoli septentia. Si mer

Rom 11. gratiae. Notissima enim est illa Apostoli sententia, Si per gratiam, iam non ex operibus: quandoquidem gratia, iam non est gratia. Sin ex operibus, iam non ex gratia: quandoquidem iam opus, non est opus.

Opera bona Placent vero approbanturque a Deo opera, quae a nobis placent Deo, fiunt, per fidem. Quia illi placent Deo, propter fidem in Christum, qui faciunt opera bona, quae insuper per spiritum

Act. 10. sanctum ex gratia Dei sunt facta. S. Petrus enim, In quavis gente, inquit, qui timet ipsum et operatur iustitiam, is Colosa 1. acceptus est illi. Et Paulus, Non desinimus orare pro vobis,

ut ambuletis digne Domino, ut per omnia placeatis, in omni
Veras non opere bono fructificantes. Itaque veras non falsas, aut philosophicas virtutes dovirtutes dovirtutes docemus. Itaque veras non falsas, aut philosophicas virtutes, vere bona opera, et genuina christiani
virtutes docemus. et quanta possumus diligentia vehementiaque omnibus inculcamus, vituperantes omnium
illorum et desidiam et hypocrisin, qui ore Evangelium laudant et profitentur, vita autem turpi dedecorant, proponentes
hac in causa, horribiles Dei minas, amplas denique pro-

missiones Dei, et liberalia praemia, exhortando, consolando, et obiurgando.

Deus retribut operimercedem, iuxta illam prophetae sententiam, Cohibe vocem mercedem. tuam a fletu: quoniam erit merces operi tuo. In Evangelio Isalae 4.

Matth. 5. 10. vestra multa est in coelis. Et qui dederit uni ex minimis meis poculum aquae frigidue, amen dico vobis, non perdet mercedem suam. Referimus tamen mercedem hanc, quam dominus dat, non ad meritum hominis accipientis, sed ad bonitatem, vel liberalitatem, et veritatem Dei promittentis atque dantis, qui cum nihil debeat cuiquam, promisit tames

<sup>8)</sup> Et iterum, Qui .... adfert] desunt hace v. in macr. Tur. 9) macr. Tur. Et pro Denique.

se suis cultoribus fidelibus mercedem daturum: qui interim dat eis etiam, ut ipsum colant. Sunt multa praeterea in-digna Deo, et imperfecta plurima inveniuntur in operibus etiam sanctorum: quia vero Deus recipit 10) in grafiam et complectitur propter Christum operantes, mercedem eis promissam persolvit. Alioqui enim institue nostrae comparantur Isalae 64. panno menstruatae 11). Sed et Dominus dicit in Evangelio. Cum feceritis omnia quae praecepta sunt vobis, dicite, servi Luc. 17.

inutiles sumus: quod debuimus facere, fecimus.

Tametsi ergo doceamus mercedem dari a Deo nostris Merita hobenefactis, simul tamen docemus cum Augustino, coronare minum nulla Deum in nobis non merita nostra, sed dona sua. Et proinde quicquid accipimus mercedis, dicimus gratiam quoque esse, et magis quidem gratiam quam mercedem: quod quae bona facimus, per Deum magis, quam per nos ipsos facimus: et quo Paulus dicat, Quid habes, quod non accepisti? Si vero 1 Cor. 4. accepisti quid gloriaris, quasi non acceperis? Et quod hinc collegit beatus martyr Cyprianus, In nullo nobis gloriandum esse, quando nostrum nihil sit. Damnamus ergo illos, qui merita hominum sic defendunt, ut 12) evacuent gratiam Dei.

### DE CATHOLICA ET SAN-CTA DEI ECCLESIA, ET UNICO CAPITE ECCLESIAE. XVII.

Quando autem Deus ab initio salvos voluit fieri homines, Semper fakt et ad agnitionem veritatis venire, oportet omnino semper ectesia et foisse, nunc esse, et ad finem usque seculi futuram esse Ecclesiam, id est, e mundo evocatum vel collectum coetum Ecclesia fidelium, sanctorum inquam omnium communionem, eorum f biup videlicet, qui Deam verum, in Christo servatore, per verbum et spiritum sanctum, vere cognoscunt, et rite colunt, denique omnibus bonis per Christum gratuito oblatis fide participant1). Sunt isti omnes unius civitatis cives, viventes sub codem Cives unius domino, sub iisdem legibus, in eadem omnium 2) bonorum civitatia. participatione. Sic enim hos concives sanctorum et dome- Ephes. 2. sticos Dei appellavit Apostolus: Sanctos appellans fideles in 1 Cor. 6. terris, sanguine filij Dei sanctificatos. De quibus omnino intelligendus est Symboli articulus, Credo sanctam ecclesiam catholicam, sanctorum communionem.

Et cum semper unus modo sit Deus, unus mediator Dei Una duntaet hominum Iesus Messias, unus item gregis universi pastor, temperum

<sup>10)</sup> mscr. Tur.: recepit. 11) Kindl. menstruato. 12) In edit.

Kindl. extat et pro ut typographorum errore.

1) participant] mecr. Tur. percipiunt.
mecr. Tur. in eadem domo, omniumque. 2) in eadem omnium]

Catholica

unum huius corporis caput, unus denique spiritus, una salus, una sides, unum testamentum vel foedus, necessario consequitur unam duntaxat esse Ecclesiam: quam propterea catholicam nuncupamus, quod sit universalis, et dissundatur per omnes mundi partes, et ad omnia se tempora extendat. nullis vel locis inclusa vel temporibus. Damnamus ergo Donatistas, qui ecclesiam in nescio quos Africae coarctabant angulos. Nec Romanensem approbamus clerum, qui solam prope Romanam Ecclesiam venditat pro catholica.

Partes vel

Diducitur quidem ecclesia in partes vel species varias, species ec-non quod divisa aut divulsa sit in semetipsa 3), sed magis propter membrorum in ipsa diversitatem distincta. Militans et enim faciunt ecclesiam militantem, aliam vero triumphantem. Triumphans. Militat illa adhuc in terris, et certat cum carne, cum munde, et principe mundi huius diabolo, cum peccato atque morte. Haec vero rude iam donata, in coelo triumphat, de istis devictis omnibus, et exultat coram Domino; nihilominus habent illae inter sese communionem, vel coniunctionem.

Particularis.

•

Et militans in terris ecclesia semper plurimas babuit particulares ecclesias, quae tamen omnes ad unitatem catholicae ecclesiae referuntur. Haec aliter fuit instituta ante legem inter patriarchas, aliter sub Mose per legem, aliter a Christo Duo populi, per Evangelium. Vulgo numerantur fere duo populi, Israelitarum videlicet et gentium, vel eorum, qui ex Iudaeis et gentibus collecti sunt in ecclesiam, testamenta item duo, Eadem ec-vetus et novum. Omnium tamen horum populorum una fuit clesia vete- et est societas, una salus in uno Messia, in quo ceu membra unius corporis sub unum caput connectuntur omnes, ia eadem side, etiam de eodem cibo et potu spirituali participantes. Agnoscimus hic tamen diversa fuisse tempora, di-

versa symbola, promissi et exhibiti Messiae, sublatisque caerimonialibus, lucem nobis illustriorem lucere, et dons auctiora 4) donari, et libertatem esse pleniorem.

Ecclesia do-

populi.

mus Del vi- extructa ex lapidibus vivis et spiritualibus, et imposita super petram immotam, super fundamentum, quo aliud collocari non 1 Tim. 3. potest: et ideo nuncupatur etiam columna et basis veritatis. Ecclesia non Non errat illa, quandiu innititur petrae Christo et fundaerrat. mento prophetarum et Apostolorum. Nec miram si erret,

Ecclesia

quoties descrit illum, qui solus est veritas. Vocatur ecclesis sponsa et etiam virgo ac sponsa Christi, et quidem unica et dilecta. vitgo. Apostolus enim, Adiunxi vos, inquit, uni viro, ut virgines 2 Cor. 11. castam exhiberetis Christo. Vocatur ecclesia grex ovim grex ovium sub une pastore Christo, idque apud Ezech. in cap. 34. et

Haec ecclesia Dei sancta, vocatur domus Dei viventis,

<sup>3)</sup> in semetipsa] Sic mscr. Tur; Ed. Tur. 1568.: in sendipsum.; Ed. Oxon. et Kindl.: in semetipsam. 4) nuctional Kindler, typogr. errore auctora.

apud Ioannem in cap. 10. Vocatur item corpus Christi, quia fideles sunt viva Christi membra, sub capite Christo.

caput, et cum corpore habet congruentiam. Ergo ecclesia non potest ullum aliud habere caput quam Christum. Nam ut ecclesia corpus est 5) spirituale, ita caput habeat sibi congruens spirituale utique oportet. Nec alio potest regi

quit, corporis ecclesiae, qui est principium, primogenitus ex mortuis, ut sit ipse in omnibus primas tenens. Et idem

quae est corpus illius, complementum eius, qui omnia in

qui est caput nempe Christus: in quo totum corpus si compingatur, incrementum capit. Non probamus ergo doctrinam Cleri Romani, facientis suum illum Rom. Pont. catholicae in terris ecclesiae militantis, pastorem universalem, caput summum, adeoque verum Christi vicarium, qui babeat in

vel pastoris obire munia, ad finem usque seculi, ideogne nullo

apostolorumque successoribus primatum et dominium in

lustri veritati contradicentes reluctantur, et in Ecclesiam Christi, diversam inducunt gubernationem, quis non videat eos illis potius esse accensendos, de quibus Apostoli Christi vaticinantur, Petrus 2 Pet. 2. et Paulus Acto. 20. 6) 2 Corinth. 11, et 2 Thess. 2. et aliis quoque in locis? (7)

[Quicunque ergo huic il-

ecclesia severissime prohibuit.

**Ecclesia** 

Caput est quod in corpore eminentiam habet, et unde Ecclosiae corpus vitam haurit, cuius spiritu regitur in omnibus, unde caput Chriet incrementa et ut crescat habet. Unicum item est corporis

spiritu, quam Christi. Paulus quoque, Ipse est caput, in- Coloss. 1.

iterum, Christus est, inquit, caput ecclesiae, qui idem sa- Ephes. 5. lutem dat corpori. Et rursus, Qui est caput Ecclesiae, ait, Ephes. 1.

omnibus adimplet. Item, Adolescamus in illum per omnia, Ephes. 4.

ecclesia plenitudinem, ut vocant, potestatis, et dominium supremum. Docemus enim Christum Dominum esse, et ma-Christusuninere unicum pastorem universalem, summum item Pontificem stae pastor. coram Deo patre, ac in ecclesia ipsum omnia pontificis Vicarius.

indigere vicario, qui absentis est. Christus vero prae-Primatus in

sens est ecclesiae, et caput vivificum. Hic Apostolis suis ecclesia

Sublato autem capite Romano, nullam inducimus in Ecclesiam Christi àzaklar, vol perturbationem: cum doceamus gubernationem ecclesiae, ab Apostolis traditam, nobis suffi-

Nulla in ecclesia. aruela.

<sup>5)</sup> Kindl. est corpus. 6) mscr. Tur. addit item. 7) Huius sententiae loco primum haec legebantur: "Quae vero Romanenses fingunt de ministeriali capite et titulo servi servorum Dei minime recipinns. Experimur enim voces illus inancs lactari et papam sese constituere adversarium Christi et esferre se adversus Deum, udeo ut in templo Dei sedeut ostentans se ipsum esse Deum. Il Thoss. 2." Sed haec teste mscr. Tur. Bull. ipse deleta voluit, corumque loco ea, quae supra leguntur, ipsa sua manu scripsit in scidula, quam ita chartae aggiutianit, ut prius scripta legi non possent.

cere ad retinendam in iusto ordine Ecclesiam, quae ab initio, dum huiusmodi capite Romano, quale hodie dicitur Ecclesiam conservare in ordine, caruit, atactica vel inordinata pon fuit. Servat quidem caput Romanum tyransidem suam. et corruptelam inductam in occlesiam: sed impedit interim, oppugnat, et quantis potest viribus excindit iustam ecclesiae reformationem.

Dissidia et ecclesia.

Obiicitur nobis varia esse in ecclesiis nostris certamina certamina in atque dissidia, posteaquam se a Romana separarunt Ecclesia, proinde non esse eas ecclesias veras. Quasi vero nullae unquam fuerint in ecclesia Romana sectae, nulla unquam dissidia atque certamina, et quidem de religione, non tam in scholis, quam in cathedris sacris, in medio populi instituta. Agnoscimus sane dixisse apostolum, Deus non est Deus dis-1 Cor. 14. sensionis, sed pacis. Et, Cum sint in vobis aemulatio et

contentio, an non carnales estis? negari tamen non potest, Deum fuisse in ecclesia apostolica, et apostolicam ecclesiam fuisse ecclesiam veram, in qua tamen fuerunt concertationes

et dissidia. Reprehendit enim Petrum apostolum apostolus Galat. 2. Paulus, ab hoc dissidet Barnabas. Certamen grave exoritur in Ecclesia Antiochena inter eos, qui unum Christum praedicabant: sieut commemorat in Actis Apostolicis cap. 15. Gravia semper fuerunt in ecclesia certamina, et dissenserunt inter se, de rebus non levibus, doctores ecclesiae praeclarissimi, ut ex his contentionibus interim ecclesia non id esse desineret, quod erat. Ita enim placet Deo, dissidiis ecclesiasticis uti, ad gloriam nominis sui, ad illustrandam denique veritatem, et ut qui probati sunt, manifesti fiant.

De netis vel

Caeterum ut non agnoscimus aliud caput Ecclesiae quam signis verae Christum, ita non agnoscimus quamlibet ecclesiam, quae se venditat pro vera, veram esse ecclesiam: sed illam docemus veram esse ecclesiam, in qua signa vel notae inveniuntur ecclesiae verae, imprimis vero verbi Dei 8) legitima yel syncera praedicatio, prout nobis est tradita in libris prophetarum et Apostolorum, qui omnes ad Christum deducunt: qui in Evangelio dixit, Oves meae vocem meam audiunt, et ego cognosco eas, et sequentur me, et ego vitam aeternam do eis. Alienum autem non sequentur, sed fugient ab eo: quia mon Ican, 10. noverunt vocem alienorum. Et qui tales sunt in ecclesia. hi unam habent fidem, unum spiritum, et ideirco unum solum Deum adorant, solum hune in spiritu et veritate colunt, hune ex toto corde, et omnibus viribus solum diligunt, solum per Christum mediatorem et intercessorem unicum invocant, extra Christum fidemque in ipsum, nullam quaerunt iustitiam et vi-

Quia Christum solum caput et fundamentum ecclesiae

<sup>8)</sup> Kindl, divina.

agnoscunt, ac super hoc impositi quotidie se poenitentia reparant, patientia impositam ipsis crucem ferunt, sed et charitate non fieta, cum omnibus Christi membris connexi, hac se declaranti discipulos esse Christi 9), perseverando in vinculo pacis atque unitatis sanctae. Simul et participant sacramentis a Christo institutis, et ab Apostolis traditis: neque his aliter utuntur, quam uti acceperunt a Domino. Notum est enim omnibus illud Apostoli, Ego enim accepi a 1 Cor. 11. Domino, quod et tradidi vobis. Proinde damnamus illas 10) ecclesias, ut alienas a vera Christi ecclesia, quae 11) tales non sunt, quales esse debere audivimus, uteunque interim 1 Cor. 10. iacteat successionem Episcoporum, Unitatem, et Antiquita- Apoc. 18. tem. Quinimo praecipiunt nobis Apostoli, at fugiamus ido- 2 Cor. 6. lolatriam et Babylonem, et ne participemus cum hac, nisi et

plagarum Dei participes esse velimus.

Communionem vero cum ecclesia Christi vera, tanti fa- Extra eccimus, ut negemus eos coram Deo vivere posse qui cum nulla sales. vera Dei ecclesia non communicant, sed ab ea se separant.

Nam ut extra arcam Noë non erat ulla salus, percunte 12) mundo in diluvio, ita credimus extra Christum, qui se electis in ecclesia fruendum praebet, nullam esse salutem certam: et proinde docamus vivere volentes, non oportere se-

parari a vera Christi ecclesia.

Signis tamen commemoratis, non ita arcte includimus Ecclesia non ecclesiam, ut omnes illos extra ecclesiam esse doceamus, qui alligata est

vel sacramentis non participant, non quidem volentes, neque per contemptum, sed necessitate potius inevitabili coacti, nolentes ab ijs abstineant, aut ijs careant 13): vel in quibus aliquando deficit fides, non tamen penitus extinguitur, aut proraus desinit: vel in quibus infirmitatis 14) vitia atque errores inveniuntur. Scimus enim Deum aliquot habuisse in mundo amicos, extra Israëlis rempublicam. Scimus quid populo Dei evenerit in captivitate Babylonica, in qua sacrificijs suis caruerunt annis septuaginta. Scimus quid evenerit S. Petro negatori, et quid quotidie evenire soleat electis Dei fidelibus 15), errantibus et infirmis. Scimus praeterea, quales apostolorum temporibus fuerint Galatarum et Corinthiorum ecclesiae, in quibus multa et gravia accusat apostolus scelera, et tamen nuncupat easdem sanctas Christi ecclesias. Quinimo fit aliquando, ut Deus insto iudicio veritatem verbi sui, fidemque catholicam, et cultum Dei legitimum sic obscu-

<sup>9)</sup> Kindl. perperam: Christi discipulos esse Christi. 10) mscr. Tur. omnes pro illas. 11) quae] mscr. Tur. quotquot. Tur. pereunti. 13) abstineant aut ijs careant] Kindl.: abstinent aut iis carent. 14) infirmitatis] macr. Tur. infirmitates. 15) fidelibus macr. Tur. flijs.

1 Reg. 19, Apoc. 7. 2 Tim. 2.

Ecclesia ali-rari et convelli sinat, ut prope videatur extincta et nulla quando vi-detur ex- amplius superesso ecclesia: sicuti factum videmus Heliae, et alijs temporibus. Interim habet Deus in hoc mundo, et in hisce tenebris suos illos veros adoratores, nec paucos, sed septem millia ac plures. Nam et Apostolus clamat, Solidum fundamentum Dei stat habens signaculum hoc, Nevit Dominus qui sunt sui, etc. 16) Unde et ecclesia invisibilis appellari potest, non quod homines sint invisibiles, ex quibes ecclesia colligitur, sed quod oculis nostris absconsa, Deo autem soli nota, iudicium humanum saepe subterfugiat.

Non omnes

Rursus non omnes qui numerantur in ecclesia, sancti et sunt ex ec-viva atque vera sunt ecclesiae membra. Sunt enim hyposunt in ec- critae multi, qui foris verbum Dei audiunt, et sacramenta palam percipiunt, Deum quoque per Christum invocare solum. Christum confiteri iustitiam suam unicam, Deum item colere, et charitatis officia exercere, patientiaque in calamitatibus ad tempus perdurare videntur: sed intus vera spiritus illaminatione, et fide animique synceritate, et finali 17) perseverantia destituuntur. Qui etiam quales sint, tandem dete-1 Ican. 2. guntur fere. Icannes enim Apostolus, Exierunt ex nobis, inquit, sed non erant ex nobis. Nam si fuissent ex nobis, permansissent utique nobiscum. Et tamen dum hi simulant pietatem, licet ex ecclesia non sint, numerantur tamen in ecclesia: sicuti proditores in republica, priusquam detegantur, numerantur et ipsi inter cives: et quemadmodum lolium vel zizania et palea inveniuntur in tritico: aut sicut strumae et tumores inveniuntur in integro corpore, cum revera morbi et deformitates sint 18) verius corporis quam membra vera. Matth. 18. Proinde ecclesia Dei recte comparatur sagenae, quae omnis

cemus.

generis pisces attrahit, et agro, in quo inveniuntur et ziza-Ne temere nia et triticum. Ubi maxime cavere oportet, ne ante tempus et anto tem- iudicemus, et excludere abiicereque, aut excindere conemur eos, quos Dominus excludi abileique non vult, aut quos sine iactura ecclesiae separare non possumus. Rursus vigilandum est, ne stertentibus pijs, impij proficiendo, damnum deat ecclesiae.

Unitas ecest in exter-

Observandum praeterea diligenter docemus, in quo poclesiae non tissimum sit sita veritas et unitas ecclesiae, ne temere schinis ritibus, smata excitemus, et in ecclesia foveamus. Sita est illa non in caeremoniis et ritibus externis, sed magis in veritate 19) et unitate fidei catholicae. Fides catholica, non est nobis tradita humanis legibus, sed scriptura divina, cuius compendium, est symbolum apostolicum. Unde legimus apud veteres ri-

<sup>16)</sup> qui sunt sui, etc.] mscr. Tur. qui sint sui. 17) finali deest in mscr. Tur. 18) Kindl. sunt. 19) veritate et desunt in mscr.

tuum fuisse diversitatem variam, sed eam liberam, qua nemo unquam existimavit dissolvi unitatem ecclesiasticam. In dogmatibus itaque, et in vera concordique praedicatione evangelij Christi, et in ritibus a Domino diserte traditis, dicimus veram ecclesiae constare concordiam: ubi illam maxime Apostoli sententiam urgemus, Quotquot itaque perfecti sumus, Philipp. 8. Quod si quid aliter sentitis, hoc quoque hoc sentiamus. vobis Deus revelabit. Attamen in eo ad quod pervenimus. eadem incedamus regula, et itidem simus affecti.

### DE MINISTRIS ECCLESIAE, IPSORUMQUE INSTITUTIONE ET OFFICIIS.

#### XVIII.

Deus ad colligendam vel constituendam sibi Ecclesiam, Deus minieandemque gubernandam et conservandam, semper usus est atris utitur ministris, ijsque utitur adhuc, et utetur porro, quoad ecclesia instituenda. in terris fuerit. Ergo ministrorum origo, institutio et functio vetustissima et ipsius Dei, non nova aut hominum est ordinatio. Posset sane Deus sua potentia immediate sibi Institutio et adiungere ex hominibus ecclesiam, sed malvit agere cum ho- origo miniminibus per ministerium hominum. Proinde spectandi sunt ministri non ut ministri duntaxat per se, sed sicut ministri Dei, utpote per quos Deus salutem hominum operatur. Unde Non concavendum monemus 1), ne ea quae sunt conversionis nostrae ministerium. et institutionis, ita occultae virtuti spiritus sancti attribuamus, ut ministerium ecclesiasticum evacuemus. Nam convenit nos semper esse memores verborum Apostoli, Quomodo credent, Rem. 19. de quo non audierunt? Quomodo autem audient absque praedicante? Ergo fides est ex auditu, auditus autem per verbum Dei. Et quod Dominis dixit in evangelio, Amen amen 10an. 18. dico vobis, qui recipit, quencunque misero, me recipit, qui autem me recipit, recipit eum, qui me misit. Et quod vir Act. 16. Macedo per visionem Paulo in Asia agenti apparens, submopuit et dixit, Profectus in Macedoniam, succurre nobis. Alibi enim idem 2) Apostolus dixit, Dei sumus cooperarij, Dei agri- 1 Cor. 8. colatio et aedificatio estis. Rursus tamen et hoc cavendum est, ne ministris et ministerio nimium tribuamus, memores etiam hic verborum Domini, dicentis in evangelio, Nemo venit ad me, nisi pater meus traxerit eum. Et verborum Apostoli, Quis igitur est Paulus? quis autem Apollo 3), nisi 1 Cor. 8. ministri per quos credidistis? et ut cuique Dominus dedit?

<sup>1)</sup> monemus] macr. Tur. monemur. 2) idem doest in ed. Kindl. 3) mscr. Tur. Apollos.

Ego plantavi, Apollo rigavit: sed Deus dedit incrementum. ltaque non qui plantat, est aliquid, neque qui rigat, sed qui dat incrementum Deus. Credamus ergo Deum verbo sue nos docere foris per ministros suos, intus autem commovere Deus com- electorum suorum corda ad fidem per spiritum sanctum 4): ideemovet corda. que omnem gloriam totius huius beneficii referendam esse ad Deum. Sed ea de re dictum est et L cap. huius Exposit.

er bi.

Christus ductor.

Et quidem ab initio mundi, usus est Deus 5) omnium Ques et qua- Et quidem ab initio mundi, usus est Deus 5) omnium les ministres praestantissimis in mundo (simplicibus quidem pluribus in mundoderit Deus dana sapientia vel philosophia, sed excellentissimis in vera theologia) hominibus, patriarchis videlicet, cum quibus non raro colloquatus est per angelos. Fuerunt enim patriarchae, sui seculi prophetae sive doctores, quos Deus hoe nomine aliquot voluit secula vivere, ut essent veluti patres et lamina orbis. Sequutus est illos Moses cum prophetia, per universum mundum celeberrimis. Quid quod post 6, hos misit pater coclestis filium suum unigenitum, doctorem mundi absolutissimum, in quo est abscondita divina illa sapientia, et in nos derivata, per sacratissimam simplicissimamque et omnium perfectissimam doctrinam. Allegit enim ille sibi discipulos, quos fecit apostolos. Hi vero exeuntes in mundum universum, collegerunt ubique ecclesias, per praedicationem Evangelij, deinde vere per omnes mundi ecclesias, ordinarunt pastores, atque doctores, ex praecepto Christi, per quorum successores 7), hucusque ecclesiam docuit ac gubernavit 8). Itaque ut Deus 9) veteri populo dedit patriarchas una cum Mose et prophetis: ita novi testamenti populo misit suun unigenitum filium una cum apostolis, et doctoribus ecclesiae.

Ministri novi testamenti tionibus. Dicuntur enim Apostoli, Prophetae, Evangelistae, 1 Cor. 12.

bant ecclesias. Quae ubi iam constitutae erant, desierunt esse apostoli, ac subierunt quique in sua ecclesia 10) in locum istorum pastores. Prophetae quoadam praescij futurorum, vates erant: sed et scripturas interpretabanter. Qua-Evanceli- les etiam hodie adhuc inveniuntur. Evangelistae appellabantar scriptores evangelicae historiae, sed et praecones evasgelii Christi: quomodo et Paulus Timotheum inhet in-

Episcopi, Presbyteri, Pastores atque Doctores. Apostoli nullo certo consistebant loco, sed per orbem varias collige-

Porro ministri novi populi, varijs nuncupantur appella-

<sup>4)</sup> per spiritum sanctum] desunt hace v. in mser. Tur. 5)
Beus vocab, deest apud Kindl. 6) Quid quod] Kindl.: quid? omisso pronom. quod. 7) quorum successores] mser. Tur. quoc. 8) mser.
Tur. inverso ordino: docuit ac guorenovit ecclesiam. 9) Verba at
Beus et its particula desunt in macr. Tur., sed additur in oeden post verban nosi particula asten. 10) quique in sun ecclaris] Hace verba desant in morr. Tur. et pro istorym exhibet iprorum.

plere opus evangelistae. Episcopi vero, sunt inspectores Episcopi. vigilesque ecclesiae, qui victum et necessaria ecclesiae dispensant. Presbyteri sunt seniores, et quasi senatores, pa presbyteri. tresque ecclesiae, gubernantes ipsam consilio salubri. Pasto- Pastores. res ovile Domini, et custodiunt, et ei de 11) rebus prospieinnt necessarijs. Doctores erudiunt, et veram fidem pieta- Doctores. temque 12) docent. Licebit ergo nunc ecclesiarum ministros nuncupare Episcopos, Presbyteros, Pastores atque Doctores.

Sequentibus porro temporibus, multo plures in eccle-Ordines pasiam Dei inductae sunt nuncupationes ministrorum in ecclesia 13). Alii enim ordinati sunt Patriarchae, alii Archiepiscopi, alii Suffraganei, item Metropolitani, Archipresbyteri, Diaconi quoque, Subdiaconi, Acoluthi, Exorcistae, Cantores, Ianitores, et nescio qui alii, ut Cardinales, Praepositi, et Priores, Patres minores et maiores, ordines maiores et minores: At de his omnibus nihil sumus nos soliciti, quales olim 14) fuerint, aut nunc sint. Sufficit nobis apostolica de ' ministris doctrina.

Ita cum sciamus certo Monachos et monachorum ordines De monavel sectas, neque a Christo, neque ab Apostolis esse institutas, docemus, nihil eas ecclesiae Dei utiles esse, imo perniciosas. Tametsi enim quondam (cum essent Solitarij, et manibus sibi victum quaererent, nec ullis essent oneri, sed pastoribus ecclesiarum ubique parerent, ut Laici) fuerint tolerabiles, tamen nunc, quales sint videt, et sentit universus orbis. Praetexunt nescio quae vota, et vivunt votis suis vitam. prorsus contrariam: ut prorsus optimi eorum inter eos numerari mercantur, de quibus dixit apostolus, Audimus 15) 2 Thess. 3. quosdam versantes inter vos inordinate, nihil operis facientes, sed curiose agentes. Tales ergo nos in nostris ecclesijs, nec habemus, nec in ecclesijs Christi habendos esse docemus.

Nemo autem hoporem ministerii ecclesiastici usurpare Vocandiac sibi, id est 16), ad se largitionibus, aut ullis artibus, aut eligendi sunt miniarbitrio proprio, rapere debet. Vocentur et eligantur electione ecclesiastica et legitlma ministri ecclesiae: id est, eligantur religiose ab ecclesia, vel ad hoc deputatis ab ecclesia, ordine iusto, et absque turba, seditionibus, et contentione. Eligantur autem non quilibet, sed homines idonei, eruditione iusta et sacra, eloquentia pia, pradentiaque simplici, denique moderatione et honestate vitae insignes, iuxta canonem apostolicum, qui ab apostolo contexitur in 1. ad Tim. 3. cap. et ad Tit. 1. cap. Et qui electi sunt, ordinentur a senio- Ordinatio.

<sup>11)</sup> de in msor, Tur. doest. 12) fidem pietatemque] msor. Tur. pietatem. 13) msor. Tur. ecclesiam. 14) olim deest in msor. Tur. 15) meer. Tur. audivimus. 16) id est] meer. Tur. ac.

ribus 17) cum orationibus publicis, et impositione manuum. Damnamus hic omnes qui sua sponte currunt, cum non sint Ierem. 23. electi, missi, vel ordinati. Damnamus ministros ineptos, et non instructos donis pastori necessarijs. Interim agnoscimus quorundam in veteri ecclesia pastorum simplicitatem innocuam. plus aliquando profuisse ecclesiae, quam quorundam eruditionem variam, exquisitam, delicatamque, sed paulo fastuosiorem. Unde ne hodie quidem reiicimus simplicitatem quo-'rundam probam, nec tamen omnino imperitam. Nuncupant Omnes pij sane apostoli Christi omnes in Christum credentes sacerdosacerdotes, tes, sed non ratione ministerij, sed quod per Christum, omnes Exod. 1.9. fideles facti reges et sacerdotes, offerre possumus spirituales 1 Pet. 2. Deo hostias. Diversissima ergo inter se sunt sacerdotium Apoc. 1. et ministerium. Illud enim commune est Christianis omnibus, ut modo diximus, hoc non item. Nec e medio sustalimus ecclesiae ministerium, quando 18) repudiavimus ex ecclesia Christi sacerdotium papisticum. Equidem in novo testamento, Christi non est amplins

Sacerdoles tale sacerdotium, quale fuit in populo veteri, quod unctionem

vi teeta-

menti qua-

habuit externam, vestes sacras et caeremonias plurimas: quae typi fuerunt Christi 19), qui illa omnia veniens et adimplens, Hebr. 4. 20) abrogavit. Manet autem ipse solus sacerdos in aeternum: cui ne quid derogemus, nemini inter ministros sacerdotis vocabulum communicamus. Ipse enim Dominus noster, non ordinavit ullos in ecclesia novi testamenti sacerdotes, qui accepta potestate a Suffraganeo, offerant quotidie hostiam, ipsam inquam carnem et ipsum sanguinem Domini pro vivis et mortuis, sed qui doceant et sacramenta administrent. Paulus enim simpliciter et breviter, quid sentiamus de novi testa-Ministri no-menti, vel de ecclesiae Christianae ministris, et quid eis tribuamus, exponens, Sic nos aestimet komo, inquit, ut ministros Christi, et dispensatores musteriorum Dei. Proinde vult Apostolus, ut de ministris sentiamus, tanquam de ministris: ὑπηρέτας vero nuncupavit apostolus subremigatores, qui ad nauclerum unice respiciunt, vel homines non sibi nec suo arbitrio, sed aliis viventes, dominis inquam suis, a quorum mandatis omnino dependent. Nam minister ecclesiae totas et in omnibus suis officiis, non suo arbitrio indulgere, sed illud duntaxat exequi iubetur, quod in mandatis habet a suo domino. Et in praesenti quis sit dominus exprimitur, Christus Ministri die- cui in omnibus ministerij negotijs sunt mancipati ministri. Adiicit praeterea quo 21) ministerium plenius explanet, minirum Dei. stros ecclesiae occonomos esse vel dispentatores mysteriorum

<sup>17)</sup> Kindl.: semioribus. 18) mscr. Tur. cum pro quands. 19) Christi deest in mscr. Tur. 20) mscr. Tur. Hebr. 7. ed. Oxon-Hebr. V. Kindl. Rbr. V, 6. 21) que] mscr. Tur. qued.

Dei. Mysteria vero Dei multis in locis, imprimis ad Ephes. 3. appellavit Paulus Evangelium Christi. Mysteria nuncupavit etiam 22) vetustas, Christi sacramenta. Proinde in hoc sunt vocati ministri ecclesiae, ut Evangelium Christi annuntient fidelibus, et sacramenta administrent. Alibi enim legimus in evangelio de fideli servo et prudente, quod eum dominus Luc. 12. constituit super familiam suam, ut tempore opportuno det ei cibum suum. Rursus proficiscitur alibi in evangelio peregre homo, relinquens domum, et in hac dat servis suis potestatem vel substantiam suam, et suum cuique opus.

state et officio ministrorum ecclesiae. De potestate hac operosius quidam disputaront, subdideruntque suae petestati omnia
aize. in terris summa, idque contra mandatum domini 23), qui suis dominium prohibuit, humilitatem autem maximopere commendavit. Revera alia quidem potestas est mera et absoluta, Lucae 22. quae et iuris vocatur. Ea potestate Christo domino universorum Mat. 18. 20. subiecta sunt omnia: sicuti ipse testatus est et dixit, Data est Matt. 28. mihi omnis potestas in coelo et in terra. Et iterum, Ego sum Apoc. 1.8. primus et novissimus, ecce sum vivens in secula seculorum, et habeo claves inferni et mortis. Item, Ipse habet clavem David, qui aperit, et nemo claudit, claudit et nemo aperit. Hanc potestatem sibi servat Dominus, nec in alium quen- Potestatem quam transfert, ut ipse deinceps ociosus assistat, operantibus veram sibi servat Doministris spectator. Isaias enim, Clavem domus David, in-minus. quit, ponam super humerum eius. Et iterum, Cuius impe- Isalae 32. rium erit super humerum eius. Nam gubernationem non iniicit aliis in suos humeros, sed servat et utitur adhuc potestate sua, gubernans omnia. Alia porro potestas est of postestas sicij vel ministerialis, limitata ab eo, qui plena utitur pote-ossell et mistate. Ea ministerio, quam imperio similior est. Concedit nisterialis. enim dominus aliquis oeconomo suo potestatem in domum suam, quo nomine et claves dat, quibus intromittat in domum, vel ex domo excludat, quos Dominus vel intromitti vult vel excludi. Iuxta hanc potestatem, facit minister ex officio, quod a Domino iussus est facere: et dominus ratum habet, quod facit 24), ipsumque ministri sui factum perinde ut suum, vult aestimari atque agnosci. Quo nimirum pertinent illae Evangelicae sententiae, Dabo tibi claves regni coe- Matth. 16.

Nunc ergo commode dicemus etiam quaedam de pote-De potestate

tum aut solutum erit in coelis. Item, Quorumcunque remi- 102n, 20.

lorum, et, quicquid alligaveris aut solveris in terra, alliga-

seritis peccata, remittentur eis, et quorumcunque retinueritis peccata, retenta erunt. Nisi vero minister res omnes ita expediverit, sicut iussus est a domino suo, sed limites fidei

<sup>22)</sup> Kindi. inverso ordine: etiam nuncupavit. 23) domini deest in mscr. Tur. 24) mscr. Tur. fecit.

transilierit, sane irritum habetur a domino, quod fecit. Preinde potestas ecclesiastica ministrorum ecclesiae, est funcțio illa, qua ministri Ecclesiam Dei gubernant quidem, verum omnia in ecclesia sic faciunt, quemadmodum verbo suo praescripsit dominus: quae cum facta sunt, fideles tanquam ab ipso domino facta reputant. Et de Clavibus, antea quoque dictum est nonnibil 25).

Una et ae-

Data est autem omnibus in ecclesia ministris una et qualis pu-testas mini- aequalis potestas sive functio. Certe ab initio, episcopi vel presbyteri ecclesiam communi opera gubernaverunt: nullus alteri se praetulit, aut sibi ampliorem potestatem dominiumve in coëpiscopos usurpavit. Memores enim verborum domini. Qui voluerit inter vos primus esse, sit vester servus, continuerant se in humilitate, et mutuis officijs iuverant se invi-

Luc. 22.

- cem in gubernanda et conservanda ecclesia. Interea propter Ordo ser- ordinem servandum, unus aut certus aliquis ministrorum, coetum convocavit, et in coetu res consultandas proposuit, sententias item aliorum collegit, denique ne qua oriretur confasio, pro virili cavit. Sic legitur fecisse in Actis Apostolorum S. Petrus, qui tamen ideo nec aliis fuit praepositus, nec potestate majore caeteris praeditus. Rectissime enim Cyprianus martyr, de Simplicitate clericorum, Hoe erant utique. inquit, et caeteri Apostoli, quod fuit Petrus, pari consortio praediti et honoris et potestatis: sed exordium ab unitate proficiscitur, ut ecclesia una monstretur. Refert item S. Quando et Hieronymus non disparia, in Comment. ad epist. ad Titum unus aliis Pauli, et dicit, Antequam disboli instinctu studia in religione praepositus. fierent, communi presbyterorum consilio, ecclesiae gubernabantur, postquam vero unusquisque eos, quos baptisaverat, suos putabat, non Christi, decretum est, ut unus de presbyteris electus superponeretur caeteris, ad quem omnis ecclesiae cura pertineret, et schismatum semina tollereatur. Hee tamen decretum Hieronymus, non pro divino venditat. enim subiicit, Sicut presbyteri sciunt se ex ecclesiae consuc-

Quae sint

illam prae humana consuetudine recipere. Officia ministrorum sunt varia, quae tamen plerique ad ministrorum duo restringunt, in quibus omnia alia comprehenduatur, ad doctrinam Christi evangelicam, et ad legitimam sacramento-

tudine, ei qui sibi praepositus fuerit esse subiectos: ita episcopi noverint se magis consuetudine, quam dispositionis dominicae veritate, presbyteris esse maiores, et in communi debere ecclesiam regere. Haec ille, ideoque nomo iure prohibuerit ad veterem ecclesiae Dei constitutionem redire, et

<sup>25)</sup> Et de Clavibus] macr. Tur.: de clavibus vero. Deinde in eodem hoc mscr. deest nonnihil.

rum administrationem. Ministrorum enim est congregrare coetum sacrum, in hoc exponere verbum Dei, et universam doctrinam accommodare ad rationem usumque ecclesíae, ut ea quae docentur, prosint auditoribus, et aedificent fideles. Ministrorum inquam est, docere imperitos, hortari item, et urgere ad progrediendum in via domini cessantes, aut etiam tardius procedentes, consolari item et confirmare pusillanimes, munireque contra satanae tentationes varias, corripere peccantes, revocare in viam errantes, lapsos erigere, contradicentes revincere, lupos denique ab ovili dominico abigere, scelera item et sceleratos, prudenter et graviter increpare, neque connivere aut tacere ad conscelerationem 26): sed et sacramenta administrare, usumque eorum instum commendare, et omnes ad illa percipienda per sanam doctrinam<sup>27</sup>) praeparare, in unitate quoque sancta fideles conservare, et schismata prohibere, denique catéchisare rudes, pauperum necessitatem commendare ecclesiae, aegrotantes et varijs impexos tentationibus visitare, instruere, et in via vitae retinere: praeterea orationes publicas, vel supplicationes necessitatis tempore, una cum ieiunio, id est, abstinentia sancta procurare, et omnia quae pertinent ad ecclesiarum tranquillitatem, pacem, et salutem, quam diligentissime curare. Ut autem haec omnia rectius faciliusque possit minister praestare, requiritur ab eo imprimis, ut sit Dei timens, oret sedulo, lectioni sacrae intendat, et in omnibus et semper vigilet, et puritate 28) vitae omnibus praeluceat. Cumque omnino oporteat esse in ecclesia disciplinam, et apud vete- Disciplina. res quondam usitata fuerit Excommunicatio, fuerintque iudicia ecclesiatica in populo Dei, in quibus per viros prudentes et pios exercebatur haec disciplina, ministrorum quoque fuerit, ad aedificationem, disciplinam moderari hanc, pro conditione temporum, status publici, ac necessitate. Ubi semper tenenda est regula, omnia fieri debere ad aedificationem, decenter, honeste, sine tyrannide et seditione. Apostolus enim testatur sibi a Deo traditam esse in ecclesia potestatem 2 Cor. 10. ad aedificationem et non destructionem. Nam ipsemet Dominus vetuit lolium in agro dominico eradicari, quando peri- Matth. 13. culum sit, ne et triticum evellatur.

Caeterum execramur in praesenti Donatistarum erro- Ministri rem, qui doctrinam et administrationem sacramentorum, vel quoque mali efficacem vel inefficacem, ex mala vel bona ministrorum vita aestimant. Scimus enim vocem Christi audiendam esse vel ex malorum ministrorum ore. Quando ipse Dominus dixit,

<sup>26)</sup> Scelera item et ...... ad conscelerationem] desunt hace v. in macr. Tur. 27) per sanam doctrinam] Etiam haec verba desunt in macr. Tur. 28) Kindl. puritati.

Matth. 23. Quae dicunt, facite, secundum opera autem corum nobite facere. Scimus sacramenta, ex institutione, et per verbum Christi sanctificari, et efficacia esse pijs, tametsi offerantur ab indignis ministris. De qua re ex scripturis multa contra Donatistas disputavit Beatus Dei servus Augustinus. Atqui debet interim iusta esse inter ministros disciplina. Inquireadum enim diligenter in doctrinam et vitam ministrorum, in synodi. Synodis. Corripiendi sunt peccantes a senioribus, et in viam reducendi, si sunt sanabiles, aut deponendi, et velut lupi, abigendi sunt per veros pastores a grege dominico, si sunt incurabiles. Si enim sint pseudodoctores, minime ferendi sunt. Neque vero et Occumenica improbamus concilia, si ad exemplum celebrentur apostolicum, ad ecclesiae salutem, non perniciem.

Dignus ope- . rarius rua mercede.

Ministri quoque fideles omnes, ut boni operarij, mercede sua digni sunt, nec peccant, quando stipendium omniaque interim <sup>29</sup>) necessaria pro se et sua familia accipiunt. Nam Apostolus ostendit haec iure dari ab ecclesia, et accipi a ministris, in 1. ad Corinth. 9. et in 1. ad Tim. 5. et alibi quoque. Confutati sunt autem apostolica doctrina, et Anabaptistae, qui ministros ex ministerio suo viventes, damnant, et convitijs proscindunt.

### DE SACRAMENTIS EC-

#### CLESIAE CHRISTI.

#### XIX.

Sacramenta adjuncta verbo, et quid sint.

Praedicationi verbi sui adiunxit Deus mox ab initio, ia ecclesia sua sacramenta vel signa sacramentalia. Ita enim clare 1) testatur universa scriptura sacra. Sunt autom sacramenta symbola mystica, vel ritus sancti aut sacrae actiones, a Deo ipso instutae, constantes 2) verbo suo, signis, et rebus significatis, quibus in occlesia summa sua beneficia, homini exhibita, retinet in memoria, et subinde renovat, quibus item promissiones suas obsignat, et quae ipse nobis interius praestat, exterius repraesentat, ac veluti oculis contemplanda subiicit, adeoque fidem nostram, spiritu Dei in cordibus nostris operante, roborat et auget: quibus denique nos ab omnibus alijs populis et religionibus separat, sibique soli consecrat et obligat, et quid a nobis requirat, significat.

Sacramenta Et sunt quidem alia veteris, alia novi populi sacramenta. alia veteris, Veteris populi sacramenta fuerunt, Circumcisio, et Agnus testamenti. paschalis, qui immolabatur: quo nomine ad sacrificia refertur,

<sup>29)</sup> interim] macr. Tur. vitae.

<sup>1)</sup> clare doest in meer. Tur. 2) constantes doest in meer. Tur.

quae fuerunt celebrata ab origine mundi. Novi populi sa- Novi populi cramenta sunt Baptismus et Coena dominica. sacramenta novi populi septem 3) numerent. Ex quibus nos poenitentiam, ordinationem ministrorum, non papisticam quidem illam, sed apostolicam, et matrimonium agnoscimus instituta esse Dei utilia, sed non sacramenta. Confirmatio et Extrema unctio, inventa sunt hominum, quibus nullo cum damno carere petest ecclesia. Neque illa nos in nostris ecclesijs habemus. Nam habent illa quaedam, quae minime probare possumus. Nundinationem omnem, quam exercent Romanenses in dispensatione sacramentorum, omnino execramur. Author autem sacramentorum omnium, non est Author sahomo ullus sed Deus solus. Homines sacramenta insti- cramentotuere non possunt. Nam pertinent illa ad cultum Dei. At hominum non est instituere et formare Dei eultum 4): sed traditum a Deo recipere et custodire. Praeterea habent symbola promissiones adjunctas, quae requirunt fidem. Fides autem solo Dei verbo innititur. Et verbum Dei habetur instar tabularum, literarum, sacramenta vero instar sigillorum: quae literis Deus appendit solus. Et ut Deus sacramento- Christus rum author est, ita perpetuo operatur in ecclesia, in qua adhucin sarite peraguntur sacramenta: adeo ut fideles cum a ministris cramentis. sacramenta percipiunt, agnoscant operari Denm in sue instituto, ideoque sacramenta perinde, ac ex ipsius Dei manu percipere, et ipsis ministri vitium (si quod insigne ipsi 5) insit) non obesse, quando agnoscant, sacramentorum integri- Discriminandum intatem dependere ac institutione Domini. Unde etiam discri-terautherem minant aperte in administratione sacramentorum inter domi-et ministrum num ipsum, et domini ministrum, confitentes sacramentorum sacramentores dari ab ipso domino, symbola autem a domini ministris.

Sunt qui Sacramenta

Caeterum praecipuum illud, quod in omnibus sacramen- substantia tis proponitur a Deo, et attenditur a pijs omnibus omnium vel praetemporum (quod alij nuncupant 6) substantiam et materiam sacramen-

sanguine Christi ad vitam aeternam. Et quantum quidem attinet ad illud, quod in sacramen- tia Sacratis est praecipuum, et res ipsa, paria sunt utriusque populi mentoram sacramenta. Nam Christus unicus 7) mediator, et servator novi populi.

sacramentorum) Christus est servator, hostia illa unica, agnus item ille Dei mactatus ab origine mundi, petra quoque illa, de qua omnes maiores nostri biberuat, per quem electi omnes circuncidustur sine manibus, per spiritum sanctum, abluunturque a peccatis suis omnibus, et aluntur vero corpore et

Similitudo

<sup>3)</sup> Kindl. inverso ordine: Sunt qui septem sacr....numerent.
4) Kindl. inverso ordine: cultum Dei. 5) mscr. Tur. exhibet ipsis pro ipsi. Consentit ed. Oxon. 1827. 6) in mscr. Tur. omissis uncinis ante v. quod et post v. sacramentorum scriptum est vocant pro nun-cupant. 7) in mscr. Tur. v. unicus deest.

fidelium, utrobique est illud 8) praecipuum, et ipsa res sacramentorum. Unus et idem Deus, utrobique horum est anthor. Utrique populo data sunt illa, ut signa adeoque obsignationes gratiae et promissionum Dei, quae in memoriam reducant, reparentque maxima Dei heneficia, quibus item fideles ab omnibus alijs orbis religionibus seiungerentur, denique quae spiritualiter per sidem perciperentur, et percipientes obstringerent ecclesiae, et ipsos sui admonerent officij. In his inquam et similibus, non disparia sunt utriusque populi sacramenta, quae tamen in signis sunt diversa.

Et quidem constituimus etiam in his ampliorem differen-Nostra enim firmiora et magis durabilia sunt, utpote quae in finem usque seculi nunquam mutabuntur. Sed et rem et promissionem completam vel perfectam in Christo testantur, quam complendam illa significabant. Simpliciora item synt nostra et minus operosa, minus item sumptuosa et caeremonijs involuta. Pertinent praeterea ad ampliorem populum, per totum terrarum orbem dispersum: cumque etiam illustriora sint, et 9) maiorem (per spiritum sanctum 10)) excitent 11) fidem 12),

insequitur etiam 14) uberior spiritus copia.

Veterib. successo-

Certe cum Christus verus Messias nobis sit exhibitus, et abundantia gratiae 19) effusa in populum novi testamenti, abrogata sunt utique, ac desierunt veteris populi sacramenta, runt sacra- et subrogata sunt novi testamenti symbola, in locum circuscisionis, baptismus, et in locum agni pascalis sacrificiorumque, coena dominica.

Sicut autem quondam sacramenta constabant verbo, si-

terum.

Quibus re- Sicut nuccus quonum successione ijsdem veluti partibus bus constent gno et re significata, ita nunc quoque ijsdem veluti partibus sacramenta. absolventur. Nam verbo Dei fiunt, quae antea non fuerunt, sacramenta. Consecrantur enim verbo, et sanctificata esse Consecratio ostenduntur ab eo qui instituit. Et sanctificare vel consesacramen- crare, est rem aliquam Deo sacrisque usibus dedicare, bec est, a communi vel prophano usu segregare et sacro usui destinare. Sunt enim in sacramentis signa petita ex usu vulgari, res externae et visibiles. In baptismo enim, signum est elementum aquae, ablutioque illa visibilis, quae fit per Res autem significata, est regeneratio vel abletio a peccatis. In coena vero Domini, signum est paais et vinum, sumptum 15) ex communi usu cibi et potus. Res autem significata, est ipsum traditum Domini corpus, et san-

<sup>8)</sup> fidelium et illud vocabula non extant in mscr. Tur. deest in mscr. Tur. 10) per spiritum senctum] haec v. non legua-tur in mscr. Tur. 11) excitent] mscr. Tur. excitent. 12) post v. fidem addit mscr. Tur. et. 13) etiam deest in mscr. Tur. 14) Kindl. exhibet: abundans gratis. 15) sumptum] macr. Tur. sumptus.

guis eius effasus pro nobis, vel communio corporis et sanguinis Domini. Proinde aqua, panis et vinum sua natura, et extra institutionem divinam, ac usum sanctum, duntaxat id sunt, quod esse dicuntur, et experimur. Caeterum, si accedat Domini verbum, cum invocatione divini nominis, et renovatione primae institutionis et sanctificationis, signa ista consecrantur, et sanctificata a Christo esse ostenduntur. Manet enim semper efficax in ecclesia Dei prima Christi institutio et consecratio sacramentorum, adeo ut qui non aliter celebrent Sacramenta, quam ipse Dominus 16) ab initio instituit, fruantur etiam nunc prima illa consecratione omnium praestantissima. Et ideo recitantur in celebratione sacramentorum ipsa verba Christi. Et quoniam verbo Dei discimus, quod signa haec signa acciin alium finem sint instituta a Domino, quam usurpentur piunt rerum vulgo, ideo docemus signa nunc in usu sacro, usurpare re- nomina. rum signatarum vocabula, nec appellari amplius 17) aquam tantum, panem et vinum, sed etiam regenerationem vel lavacrum renovationis, item corpus et sanguinem domini, vel symbola ant sacramenta corporis et sanguinis Domini. Non quod symbola mutentur in res significatas, et desinant esse id quod sunt sua natura. Alioqui enim sacramenta non essent, quae re significata duntaxat constarent, signa non essent: sed ideo usurpant signa rerum nomina, quod rerum Unio sacrasacrarum sunt symbola mystica, et signa et res significatae, inter se sacramentaliter coniungantur, coniungantur inquam, vel uniantur per significationem mysticam, et voluntatem vel consilium eius, qui sacramenta instituit. Non enim aqua, panis et vinum, sunt signa vulgaria, sed sacra. Et qui instituit 18) aquam baptismi, non ea voluntate consilioque 19) instituit, ut fideles aqua duntaxat baptismi perfundantur: et qui iussit in Coena, panem edere, et vinum bibere, non hoc voluit, ut fideles panem et vinum tantum percipiant, sine mysterio, sicut domi suae panem manducant, sed ut rebus quoque significatis, spiritualiter communicent, et vere per fidem abluantur a peccatis, et Christo participent 20). -

Idcirco minime probamus eos, qui sanctificationem sacramentorum attribuunt, nescio quibus characteribus, et recitationi, vel virtuti verborum pronuntiatorum a con-secrato 21), et qui habeat intentionem consecrandi, aut rebus alijs adventitijs 22), quae neque Christi, neque Apostolorum,

<sup>16)</sup> Dominus deest in mscr. Tur. 17) mscr. Tur. amplius apellari. 18) mscr. Tur. Et qui 'aquam baptismi instituit. 19) consilioque] mscr. Tur. et hoc consilio. 20) communicent, et vere..... participent] mscr. Tur. et vere per fidem communicent, ac abluantur a peccatis et participent Christo. 21) consecrato] kindl. sonsecratore. 22) adventitijs] macr. Tur. adinventitijs.

vel verbo, vel exemplo nobis traduntur. Neque probamus corum quoque doctrinam, qui de sacramentis perinde loquuntur, ut signis communibus, non sanctificatis aut efficacibus 23). Neque cos probamas, qui propter invisibilia, aspernantur in sacramentis visibilia, adeoque signa sibi credunt fore supervacanea, quod rebus se iam frui arbitrantur 24), quales Messaliani fuisse dicuntur. Neque vero approbamus 25) istorum quoque 26) doctrinam, qui docent, gratiam et res significatas, signis ita alligari et includi, ut quicunque signis exterius participent, etiam interius 27) gratiae rebusque significatis, participes sint, quales quales sint.

Sacramentis res neque

Interim sicut a dignitate, vel indignitate ministrorum, non acstimamus integritatem sacramentorum, ita neque a conditione sunt, neque sumentium.
alligatac. fide vel veri Agnoscimus enim sacramentorum integritatem ex fide vel veritate meraque bonitate Dei dependere. Sient enim verbum Dei manet verum verbum Dei, quo non tantum verba nuda recitantur, dum praedicatur, sed simul a Deo offeruntur res verbis significatae, vel annuntiatae, tametsi impij vel increduli verba audiant, et intelligant, rebus tamen significatis non perfruantur, eo quod vera fide non recipiant: Ita sacramenta verbo, signis et rebus significatis, constantia, manent vera et integra sacramenta, non tantum significantia res sacras, sed [Deo offerente etiam 28) res significatas, tametsi increduli res oblatas non percipiant. Fit hoc non dantis aut offerentis Dei vitio, sed hominum sine fide illegitimeque accipientium culpa: quorum incredulitas, fidem Dei irritam non facit.

Ad guid in-

Porro cum mox ab initio, quando expositum est, quid institute sa- sint sacramenta, pariter et obiter explicatum sit, ad quid cramenta. sint instituta, non est quod semel dicta, cum molestia repetantur. Consequenter ergo sigillatim dicemus, de novi pepuli sacramentis 29).]

<sup>23)</sup> efficacibus macr. Tur. inefficacibus. 24) sibi credunt..... arbitrantur macr. Tur. supervacanea sibi fore credunt, quad se significatis iam frui arbitrentur. 25) macr. Tur. add. et. 26) qua que doest in macr. Tur. 27) signis exterius participent, etiam interius] macr. Tur. sacramentis ipsis foris participent, etiam. 28) etiam] macr. Tur. sumentibus. 29) Deo offerente .... sacramentis.] He mscr. 1 ur. sumentone.

otiam Bull. chartae scidulam glutino adiunxit, qua prius scripta paulio immutavit. Autea ita scriptarent: sed offerentia sumentilus eas: licet interim increduli res ipsas ipsis oblatas non percipiant. Pit hoc --- hominis sine fide id est non legitime accipientis culps. Sic nostra indignitas nihil derogat sacramentorum integrilati, quer in semeticale est a des instituta sunt. semper integra sunt. Oni in semetipois ut a deo instituta sunt, semper integra sunt. Quin fidelis manet Deus, licet nos verbis eius non credamus. Rom. 3. Porro --- quando emposui quid sint sacr. simul emplicanerius, ed quid -- repetantur. Dicemus ergo sigillatim de ---.

### DE SANCTO BÁ-PTISMO.

#### XX.

Baptismus a Deo institutus et consecratus est, primus- Institutio que baptisavit Ioannes, qui Christum aqua in Iordane tinxit. Baptismi. Inde defluxit ad Apostolos, qui et ipsi aqua baptisarunt. Iussit hos manifeste dominus Evangelium 1) praedicare, et Matth. 28. baptisare, in nomine patris, et filii, et spiritus sancti. Et Petrus ad Iudaeos interrogantes quid facere deberent? dixit in Actis, Baptisetur unusquisque vestrum in nomine Iesu Christi, ad remissionem peccatorum, et accipietis donum spiritus sancti. Unde a nonnullis baptismus nuncupatus est signum initiale populi Dei, utpote quo initiantur Deo, electi Dei.

Unus est duntaxat Baptismus in Ecclesia Dei, et satis unus est baest semel baptisari, vel initiari Deo. Durat autem semel ptismus. susceptus baptismus per omnem vitam, et est perpetua obsignatio adoptionis nostrae. Etenim baptisari in nomine Christi, est inscribi, initiari, et recipi in foedus, atque familiam. adeoque in haereditatem filiorum Dei, imo iam nunc nuncupari nomine Dei, id est, appellari filium Dei, purgari item a sordibus peccatorum, et donari varia Dei gratia, ad vitam novam et innocentem. Baptismus ergo in memoria retinet, et reparat ingens Dei beneficium, generi mortalium praestitum. Nascimur enim omnes in peccatorum sordibus, et sumus filij irae. Deus autem qui dives est misericordia, purgat nos a peccatis gratuito, per sanguinem filij sui, et in hoc adoptat nos in filios, adeoque foedere sancto nos sibi connectit et varijs donis ditat, ut possimus novam vivere vitam. Obsignantur haec omnia baptismo. Nam intus regeneramur, purificamur, et renovamur a Deo per spiritum sanctum: foris autem accipimus obsignationem maximorum donorum, in aqua, qua etiam maxima illa beneficia repraesentantur et veluti oculis nostris conspicienda proponuntur, Ideoque baptisamur, id est, abluimur, aut aspergimur aqua visibili. Aqua enim sordes mundat, desicientia et aestoantia Aqua buptirecreat, et refrigerat corpora. Gratia vero Dei haec animabus praestat, et quidem invisibiliter vel spiritualiter.

Separat item Deus nos 2) baptismi symbolo ab omnibus mantismi alienis religionibus et populis, et sibi consecrat ceu peculium: nos itaque dum baptisamur, confitemur. fidem nostram. et obstringimur Deo ad obedientiam et mortificationem carnis vitaeque novitatem, adeoque inscribimur in sanctam Christi

<sup>1)</sup> Evangelium deest in meer. Tur. 2) meer. Tur. noe Deue.

militiam, ut toto vitae cursu pugnemus contra mundum et satanam, atque carnem propriam. Baptisamur praeterea in unum ecclesiae corpus, ut cum omnibus membris ecclesiae. pulchre in una et cadem religione mutuisque officijs, consentiamus.

Credimus perfectissimam esse baptisandi formam, qua ptisandi. Christus ipse baptisatus est, et qua baptisarunt apostoli. Erge quae humana inventione postea adiecta 3) et usurpata sunt in ecclesia, non arbitramur necessaria esse 4) ad perfectionem baptismi: cuius generis est exorcismus, usus item ardentis luminis, olei, salis, sputi et similium rerum, ut quod baptismus singulis annis, pluribus caeremonijs bis consecratur. Nos enim credimus unum ecclesiae baptismum, in prima Dei institutione sanctificatum esse, et consecrari per verbum, efficacemque 5) esse nunc etiam, propter 6) primam Dei benedictionem.

Minister baptismi.

Docemus, baptismum in ecclesia non administrari debere a mulierculis, vel ab obstetricibus. Paulus enim removit mulierculas ab officijs ecclesiasticis. Baptismus autem Anabapti- pertinet ad officia ecclesiastica. Damnamus Anabaptistas. qui negant baptisandos esse infantulos recens natos a fidelibus. Nam iuxta doctrinam Evangelicam, horum est regnum Dei, et sunt in soedere Dei, cur itaque non daretur eis signum foederis Dei? cur non per sanctum baptisma initiarentur, qui sant peculium et in ecclesia Dei? Damnamus Anabaptistas, et in aliis ipsorum dogmatibus, quae contra verbum Dei 1) peculiaria habent. Non sumus ergo Anabaptistae, neque cum eis in ulla re ipsorum communicamus 3).

### DE SACRA COENA DOMINI.

### XXI.

Coena domini, quae et mensa domini et Eucharistia. id est, gratiarum actio nuncupatur, ideo coena nuncupatur vulgo, quod a Christo in ultima illa coena sua instituta sit, eamque 1) adhuc repraesentet, ac in ipsa spiritualiter cibeatur et potentur fideles. Author enim Coenae dominicae, consecrator non est angelus aut homo ullus, sed ipse Dei filius dominus noster Iesus Christus, qui primus eam ecclesiae suae cor-

Author et

<sup>3)</sup> adiecta] mecr. Tur. inventa. 4) esse in mecr. Tur. deest. 5) Kindl. efficanque. 6) propter doest in mucr. Tur. 7) contro verbum Dei non leguntur in mecr. Tur. 8) Non summe ergo ..... communicamus] haec v. desunt in mscr. Tur.
1) comque] mscr. Tur. caque.

secravit. Durat autem ea consecratio vel beuedictio adhuc apud omnes eos, qui non aliam coenam, sed illam ipsam celebrant, quam dominus instituit: ad quam verba coenae domini recitant, et in omnibus ad unum Christum vera fide respiciunt, ex cuius veluti manibus accipiunt, quod per mininisterium ministrorum ecclesiae accipiunt. Retinere vult Dominus ritu hoc sacro, in recenti memoria, maximum ge- Memoria neri mortalium praestitum beneficium, nempe, quod tradito beneficiorum corpore et effaso suo sanguine, omnia nobis peccata nostra 2) condonavit, ac a morte acterna et potestate diaboli nos redemit, iam pascit nos sua carne et potat suo sanguine 3), quae vera fide spiritualiter 4) percepta, alunt nos ad vitam aetermam. Et hoc tantum beneficium renovatur toties, quoties coena domini 5) celebratur. Dixit enim Dominus: hoc facite in mei commemorationem. Obsignatur item hac coena sacra 6), quod revera corpus domini pro nobis traditum, et sanguis eius in remissionem peccatorum nostrorum effusus est, ne quid fides nostra vacillet. Et quidem visibiliter hoc signum et foris sacramento per ministrum repraesentatur, et veluti oculis contemplandum exponitur, quod intus in anima invisibiliter, per ipsum spiritum sanctum praestatur. Foris offertur a ministro panis, et audiuntur voces Domini, Accipite, edite, Hoc est corpus meum, Accipite et dividite inter vos, Bibite ex hoc omnes 1), Hic est sanguis meus. Ergo accipiunt sideles quod datur a ministro domini, et edunt panem domini, ac bibunt de poculo domini: intus interim opera Christi per spiritum sanctum percipiunt etiam carnem et sanguinem domini, et pascuntur his in vitam aeternam. Etenim caro et sanguis Christi verus cibus et potus est ad vitam aeternam: et Christus ipse, quatenus pro nobis traditus et salvator noster est, illud praecipuum Coenae est, nec patimur quicquam aliud in locum eius substitui.

Ut autem reclius et perspicacius intelligatur, quomodo caro et sanguis Christi sint cibus et potus fidelium, percipianturque a fidelibus ad vitam aeternam, paucula baec adiiciemus. Manducatio non est unius generis. Est enim manducatio corporalis, qua cibus in os percipitur ab homine, dentibus atteritur, et in ventrem deglutitur. Hoc manducationis genere intellexerunt olim Capernaitae sibi manducandam carnem Domini, sed refutantur ab ipso, Ioan. cap. 6.

Nam ut caro Christi corporaliter manducari non potest citra

<sup>2)</sup> nastra doest in mecr. Tur. 3) pascit nes sua carne et potat suo sanguine] mecr. Tur. et potat nos sua carne et suo sanguine. 4) spiritualiter doest in mecr. Tur. 5) domini non extat in mecr. Tar. 6) Obsignatur item hac coena sacra} mscr. Tar. Obsignat item hoc ingens beneficium. 7) Bibite ex hoc omnes] desunt hace vv. in mscr. Tar.

flagitium aut trueuleatiam, ita non est cibus ventris. Id quod omnes fateri coguntur 8). Improbamus itaque 9) canonem in Decretis pontificum, Ego Berengarius 10), de Consecrat. Distinct. 2. Neque enim credidit vetustas pia, neque nos credimus, cerpus Christi manducari ere corporis (1,1) cerporaliter, vel essentialiter.

Spiritualiter dominum.

Est et spiritualis manducatio corporis Christi, non ea nanducare quidem, qua existimemus cibum ipsum 12) mutari in spiritum, sed qua, manente in sua essentia et proprietate corpore et sanguine Domini, ea nobis communicantur 13) spiritualiter, utique non corporali modo, sed spirituali, per spiritum sanctum, qui videlicet ea, quae per carnem et sanguinem Domini pro nobis in mortem tradita, parata sunt, ipsam inquam remissionem peccatorum, liberationem, et vitam acternam, applicat et confert nobis, ita ut Christus in nobis vivat, et nos in ipso vivamus, efficitque ut ipsum, quo talis sit 14) cibus et potus spiritualis noster, id est, vita nostra, vera fide Christus ci-percipiamus 15). Sicut enim cibus et potus corporalis corbus conser-pera nostra non tantum reficient ac roborant sed et in vita conservant: ita et caro Christi tradita pro nobis, et sanguis eius effusus pro nobis, non tantum reficiunt et reborant animas nostras, sed etiam in vita conservant, non quaterus quidem corporaliter eduntur et bibuntur, sed quatenus spiritualiter nobis a spiritu Dei communicantar 16), dicente Domino, Et panis quem ego dabo, caro mea est, quam debe pro mundi vita. Item, Caro (nimirum corporaliter manducata) non prodest quicquam, spiritus est, qui vivificat. Et verba quae loquor vobis, spiritus et vita sunt. Et sicut opertet cibum in nosmetipsos edendo recipere, ut operetur in nebis, suamque 17) in nobis efficaciam exerat, cum extra nos positus, nihil nobis prosit: ita necesse est nos fide Christum recipere, ut noster flat, vivatque in nobis, et nos in ipse. Dicit enim, Ego sum panis vitae. Qui venit ad me, non esuriet, et qui credit in me, non siliet unquam. Item, Qui ederit me, vivet et ipse propter me : ac manet in me et ego Spiritualis in ipso 18). Ex quibus omnibus claret nos, per spiritualem cibnm, minime intelligere imaginarium, nescio quem, cibam, sed ipsum Domini corpus pro nobis traditum, quod tamen

Christus editur vel percipitur 1de,

vat in vita.

<sup>8)</sup> omnes fateri coguntur] mecr. Tur. fatentur omnes. 9) In edit. Kindl. ttaque post voc. Decretis legitur. 10) Berengarius] Kindl. addit etc. 11) ore corporis] desunt h. vv. in mecr. Tur. 12) Kindl. omisit v. ipsum. 13) ea sobis communicantur] mecr. Tur. oredinus ea communicari nobis. 14) efficitque, ut ipsum, que talle etc. talis sit] maor. Tur. ipsumque ut talis sit. 15) maor. Tur. percip mue. 16) communicantur] add. maor. Tur. et fide vera a nobis re cipienter. 17) macr. Tur et suem. 18) se menet in me et ege is ipso] desunt h. v. in macr. Tur.

percipiatur a fidelibus, non corporaliter, sed spiritualiter per fidem. In qua re sequimur per omnia doctrinam ipsius Salvatoris Christi domini, apud Ioannem capite sexto. Et hic esus earnis, et potus 19) sanguinis Domini, ita est ne- Manducatio cessarius ad salutem, ut sine ipso nullus servari possit. Fit ad salutem necessaria. autem hie esus et potus spiritualis, etiam extra Domini 20) coenam, et quoties, aut ubicunque homo in Christam crediderit. Quo fortassis illud Augustini pertinet, Quid paras dentem et ventrem? crede, et manducasti.

ţ

ŗ

,

ţ

H 1

3

,1

9

ø

ı

. :

ř

;:

1

3

Practer superiorem manducationem spiritualem, est et sacramensacramentalis manducatio corporis domini 21), qua fidelis taliter mannon tantum spiritualiter et interne participat vero corpore minum. et sanguine Domini, sed foris etiam accedendo ad mensam domini, accipit visibile corporis et sanguinis domini sacramentum. Prius quidem, dum credidit fidelis, vivificum alimentum percepit, et ipso fruitur adhue, sed ideo, dum 22) sacramentum quoque accipit, non nihil accipit. Nam 28) in continuatione communicationis corporis et sanguinis domini pergit, adeoque magis magisque incenditur, et crescit fides, ac spirituali alimenia reficitur 24). Dum enim vivimus, fides continuas babet accessiones. Et qui foris vera fide sacrameatum percipit, idem ille non signum duntaxat percipit, sed re ipsa quoque, ut diximus, fruitur. Praeterea idem ille institutioni et mandato domini obedit, laetoque animo gratias pro redemptione sua totiusque generis humani agit, ac fidelem mortis dominicae memoriam peragit, atque coram ecclesia, cuius corporis membrum sit, attestatur: obsignatur item percipientibus sacramentum, quod corpus domini non tantum in genere pro hominibus sit traditum, et sanguis eius effusus, sed pecaliariter pro quovis fideli communicante 25), cuius cibus et potus sit ad vitam aeternam.

Caeterum qui nulla cum fide ad hanc sacram domini Incredull mensam accedit 26), sacramento duntaxat communicat 27) et sumunt sibi rem sacramenti, unde est vita et salus, non percipit 28). Et tum in lu-tales iudigne edunt de meosa domini 29). Qui autem in- dicium. digne edunt de pane domini, et de poculo eius bibunt, rei fiunt corporis et sanguinis domini, et ad iudicium sibi edunt et bibust. Nam eum vera fide non accedant, mortem Chri-

<sup>19)</sup> carnis et potus] macr. Tur. et potus carnis et. 20) Domini deest in macr. Tur. 21) Verba corporis domini desunt in macr. Tur. 22) la macr. Tur., ed. Oxon. et edit, Kindl. addita est sume particula. 23) accipit. Nam] macr. Tur. accipit, sed. 24) reficitur] macr. Tur. reficimur. 25) macr. Tur. communicanti. 26) macr. Tur. accipit, ed. 27) communicat] macr. Tur. communicanti. 26) macr. Tur. accipit. 27) communicat] macr. Tur. communicanti. 28) macr. Tur. communicanti. 29) unde est vite et salus, non percipit] mecr. Tur. non percipiunt, unde est ita et salus. 29) Et tales . . . domini] desunt hace vv. in mecr.

sti contumelia afficiunt, et ideo damnationem sibi ipsis edunt et bibunt.

Ergo corpus domini et sanguinem eius, cum pane et vino non ita coniungimus, ut panem ipsum dicamus esse corpus Christi, pisi ratione sacramentali 20): aut sub pane corporaliter latitare corpus Christi, ut etiam sub speciebus panis adorari debeat, aut quicunque signum percipiat, idem et rem Praesentia percipiat ipsam. Corpus 31) Christi is coelis est ad dextram patris. Sursum ergo elevanda sunt corda, et non desigenda in panem, nec 32) adorandus dominus in pane. Et tamen non est absens ecclesiae suae celebranti coenam 22) dominus. Sol absens a nobis in coelo, nihilominus efficaciter praesens est nobis: quanto magis sol iustitiae Christus, corpore in coelis absens nobis, praesens est nobis, non cerporaliter quidem, sed spiritualiter per vivificam operationem, et ut ipse se nobis praesentem futurum exposuit, in ultima coena. Ioan. 14. 15. 16. Unde consequens est, nos non habere coenam sine Christo, interim tamen habere coenam incruentam et mysticam, sicuti universa nuneupavit vetustas. Admonemur praeterea celebratione coenze dominicae,

Alli fines poesso domini.

Christi in

coelis.

vivamus, et non polluamus nos flagitijs et peregrinis religionibus, sed in vera fide in finem usque vitae perseverantes, Praeparatio studeamus excellere sanctimonia vitae. Decet ergo, ut acad coenam. cessuri ad coenam, prius nosipsos iuxta praeceptum Apostoli probemus, imprimis quali simus fide praediti, an credamus, Christum venisse, servandis peccatoribus et ad poenitentiam vocandis, et an quisque credat se in horum esse numero. qui per Christum liberati servantur 34), et an mutare vitam pravam instituerit, ac vivere sancte perseverareque, auxiliante domino, in vera religione et in concordia cum fratribus, dignasque Deo pro liberatione agere gratias, etc. 25) nitus coesse Ritum, modum vel formam coesse, illam existimamus esse

ut memores simus; cuius corporis membra facti simus, et

idcirco concordes simus cum omnibus fratribus, ut sancte

et utraque simplicissimam et 36) praestantissimam, quae proxime accedit species. ad primam domini institutionem, et apostolicam doctrinam 37):

quae videlicet constat annuntiatione verbi Dei, precibus pijs, ipsa actione dominica, et repetitione eius, manducatione cor-

<sup>30)</sup> Verba nisi ratione sacramentali uncis inclusa sunt in mecr. Tur. 31) Macr. Tur. haec habet: Corpus coim Christi non potest comedi corporaliter, sed spiritualiter duntaxat per fidem ed si-tam. Corpus item Orristi sqq. 32) nec] mscr. Tur. et. 33) ex-celebranti coenam desunt in mscr. Tur. 34) qui per Christum k-berati servantur] mscr. Tur. ac per Christum esse servatum. 35) et in concordia.... gratias, etc.] Omnia haec desunt in mscr. Tur. 46) simplicissimam et] Rtiam haec desunt in mscr. Tur. 37) Kindl. omisit v. doctrinam.

poris, et potu<sup>38</sup>) sanguinis domini, memoria item mortis dominicae salubri, et gratiarum actione fideli, nec non sancta consociatione in corporis ecclesiastici unionem. Improbamus itaque illos, qui alteram speciem, poculum inquam domini, fidelibus subtraxerunt. Graviter enim hi peccant contra institutionem domini, dicentis, Bibite ex hoc omnes:

id quod ad panem, non ita expresse dixit.

Missa qualis aliquando apud veteres fuerit, tolerabilis an intolerabilis, modo non disputamus: hoc autem libere dicimus, missam, quae hodie in usu [est 39) per universam Romanam Ecclesiam, plurimas et iustissimas quidem ob causas, in ecclesiis nostris esse abrogatam 40), quas sigillatim ob brevitatem nunc non commemoramus. Certe approbare non potuimus, quod ex actione salubri, spectaculum inane est factum, quod item facta est meritoria, vel celebrata pro preeio, quodque in ea 41)] sacerdos dicitur conficere ipsum domini corpus, et hoc offerre 42) realiter, pro remissione peccatorum vivorum et mortuorum: adde et in honorem 43) et celebrationem, vel memoriam sanctorum in coelis, etc. 44).

Subiunxerat denique hic bull. Sequentem articulum de vestibus et vasis in coena, quem expunxit: Vestes et vasa a ministris in coena usurpari docemus vulgaria et tamen munda atque honesta. Dixit beatus Antistes Ambrosius, Aurum sacramenta non quaerunt, meque auro placent, quae auro non emuntur. Ideoque in ecclesiis nostris panis domini imponitur mensae domini in cantistro vimineo, et defertur ad populum a mensa in ligneis patinis non in aureis ut vocaut pateris, ita sanguis domini non distribuitur in calicibus aureis, sed in poculis et ipsis ligneis. Docemus enim Deo non probari luxum, sed moderationem, et curandam atque contemplandam esse in usu Saed moderationem, et curandam atque contemplandam esse in usu Saed inguea quoque mensa utimur, aras omnes eliminavimus. Quoties vero in anno coena domini celebranda sit ecclesiae cuiusque arbitrio et vo-luntati permittimus, modo hic sua libertate non abutatur.

#### DE COETIBUS SACRIS ET ECCLESIASTICIS.

#### XXII.

**Ouae feri** cris.

Tametsi omnibus 1) sacras literas privatim legere domi. et instruendo aedificare mutuum in vera religione liceat, at coetibus sa-tamen 2) legitime annuncietur verbum Dei populo, et preces ac supplicationes fiant publice 3), sacramenta item celebrentur legitime, et collecta ecclesiae fiat in pauperes et omnes ecclesiae necessarios sumptus faciendos, aut usos sustentandos, necessarii sunt omnino coetus sacri, vel Ecclesiastici fidelium conventus. Constat enim in Ecclesia apostolica et primitiva, huiusmodi coetus esse ab omnibus pijs frequentatos. Quotquot hos aspernantur, et ab his sese 4) segre-Non aversa-gant, religionem veram contempunt, urgendique sunt a pastoribus et pijs magistratibus, ne contumacius se segregare, et coetus sacros aversari pergant. Sint vero coetus eccle-

ri sacros coetus.

publici.

Loca costuum bonesta.

templorum Verue.

linguae sile-ecclesia, omnia denique fiant ad aedificationem. ant in ergo omnes peregrinae linguae in coetibus sacris. Omnia coetu.

Coetus sint siastici non occulti et obscuri, sed publici atque frequentes. nisi persequutio hostium Christi et ecclesiae non sinat 5) esse publicos. Scimus enim quales fuerint quondam primitivae occlesiae coetus in abditis locis, sub tyranuide Romanorum principum. Sint autem loca in quibus coëunt fideles. honesta 6), et ecclesiae Dei per omnia commoda. Deligantur ergo aedes amplae, aut templa. Repurgentur tamen ab ijs rebus omnibus, quae ecclesiam non decent?). Instrumentur autem 6) omnia pro decoro, necessitate, et honestate pia, se quid desit 9), quod requiritur ad ritus et usus ecclesiae ne-Sicut autem credimus Deum non habitare in Modeste et Cessarios. humiliter templis manu factis, ita propter verbum Dei et usus sacros, in coetibus, scimus loca Deo cultuique eius 10) dedicata, non esse prophana sed sacra, et qui in his versantur, reverenter et modeste conversari debere, utpote qui sint in loco sacro; coram Dei conspectu et sanctorum angelorum eius. Longe itaque a templis et 11) oratoriis Christianorum, repellendus est omnis vestium luxus, omnis superbia, et omnia quae humilitatem, disciplinam et modestiam dedecent christianam. Ac verus templorum ornatus, non constat chore, auro, et gemmis, sed frugalitate, pietate, virtutibusque corum, qui ver-Peregrinae santur in templo. Omnia autem decenter et ordine fiant in

<sup>1)</sup> Tametsi omnibus] mscr. Tur. Licet sane. 2) liceat, ut tamon] mscr. Tur. verum ut. 3) publice] mscr. Tur. publicae. 4) sese] mscr. Tur. se. 5) sinat] mscr. Tur. sinant. 6) honesta] mscr. Tur. loca honesta. 7) iis rebus omnibus....deceut] mscr. Tur. idolic, arts et superstitionibus si ullae in his reperiantur. 8) sutem doest in mscr. Tur. 9) desit] add. mscr. Tur. oratorio. 10) cultuique cius desput in mscr. Tur. mscr. Tur. 9) desit] add. mscr. Tur. oratorio. desunt in mscr. Tur. 11) et] mscr. Tur. vol.

proponantur lingua vulgari, et quae eo in loco ab hominibus in coetu intelligatur.

## DE PRECIBUS ECCLE-SIAE, CANTU ET HORIS CANONICIS.

#### XXIII.

Licot sane privatim precari quavis lingua quam quis Lingua vulintelligat, sed publicae preces in sacris coetibus vulgari lingua, vel omnibus cognita fieri debent. Oratio fidelium omnis, per solum Christi interventum, soli Deo fundatur, ex fide et charitate. Divos coelites invocare, aut his uti pro intercessoribus, prohibet sacerdotium Christi domini, et vera religio. Orandum est autem pro magistratu, pro regibus aut omnibus in eminentia constitutis, pro ministris ecclesiae et omnibus necessitatibus ecclesiarum. In calamitatibus vero et potissimum ecclesiae, absque intermissione, et privatim et publice precandum est. Sponte item precandum est, non Orationie coacte, neque pro ullo precio. Neque decet orationem superstitiose astrictam esse loco, quasi alibi non liceat, nisi in templo precari. Neque oportet preces publicas, quoad formam et tempus, in omnibus ecclesijs esse pares. Libertate enim sua utantur ecclesiae quaelibet. Socrates in historia. In omnibus ubique regionibus, inquit, non poteris invenire duas ecclesias, quae orando plene consentiant. Huiusmodi discrepantiae authores eos esse puto, qui singulis temporibus, ecclesiis praesuerunt. Si tamen sunt congruentes, maximopere commendandum id, et alijs imitandum videtur.

Oratio.

Sed et modum esse decet, ut in re quavis, ita et in modus adprecibus publicis, ne nimis sint prolixae et molestae. Ce- hibendus dant ergo potiores partes in coetibus sacris, doctrinae Evangelicae, caveaturque, ne nimis prolixis precibus fatigetar in coetu populus, ut cum audienda est praedicatio evangelii, vel egredi ex coetu, vel hunc in universum solvi cupiant defatigati. Telibus in concione nimis videtur prolixum esse, quod alias succinctum est satis. Nam et concionatores modum tenere decet 1). Sie et cantus in coetu sacro est mo- Cantus. derandus, ubi is est in usu. Cantus, quem Gregorianum nuncupant, plurima habet absurda: unde rejectus est merito a nostris et 2) pluribus ecclesijs. Si ecclesiae sunt 2), quae orationem fidelem legitimamque habent, cantum autem nullum habent, condemnari non debent. Non enim canendi com-

<sup>1)</sup> Talibus in concione .... tenere decet] desunt haec vv. in macr. 2) nostris et desunt in macr. Tur. 3) eunt] macr. Tur. sint.

moditatem omnes habent ecclesise. Ac certum est 4) ex testimonijs vetustatis, ut cantus usum fuisse vetustissimum in orientalibus ecclesijs, ita sero tandem receptum esse ab occidentalibus.

Horae canonicae.

Horas canonicas, id est, preces ad certas in die boras compositas, a Papistis cantatas aut recitatas, nescivit vetustas: quod ex ipsis Horarum lectionibus, et argumentis pluribus demonstrari potest. Sed et absurda non pauca kabent, ut nihil dicam aliud, proinde omittuntur recte ab ecclesijs substituentibus in locum ipsarum res salutares ecclesiae Dei universae.

## DE FERIIS, IEIUNIIS, CIBORUMQUE DELECTU.

#### XXIV.

1 Quamquam religio tempori non alligetur, non potest cessarium tamen absque iusta temporis distinctione vel ordinatione ad exercendam reli- plantari et exerceri. Deligit ergo quaevis ecclesia sibi temgionem. pus certum ad preces publicas, et evangelij praedicationem, nec non sacramentorum celebrationem. Non licet autem cuivis pro suo arbitrio ecclesiae ordinationem hanc convellere. Ac nisi ocium iustum concedatur religionis externae exercitio, abstrahuntur certe ab eo negotijs suis homines. Unde videmus in ecclesijs vetustis, non tantum certas fuisse Dies domi- horas in septimana constitutas coetibus, sed ipsam diem dominicam ab ipsis apostolorum temporibus, ijsdem sacroque ocio fuisse consecratam: quod etiam nunc recte propter cul-

tum et charitatem, ab ecclesijs nostris 1) custoditur. Obser-

vationi Iudaicae et superstitionibus, nibil hic permittimus. superstitio. Neque enim alteram diem altera sanctiorem esse credimus, neque ocium Deo per se probari existimamus, sed et dominicam non sabbatum, libera observatione celebramus.

Festa Chrictorum.

Praeterea si ecclesiae pro Christiana libertate, memosti et san- riam dominicae nativitatis, circuncisionis, passionis et resurrectionis, ascensionis item in coelum, et missionis sancti spiritus in discipulos religiose celebrent, maximopere approbamus. Festa vero hominibus, aut divis instituta, non probamus. Et sane pertinent feriae ad tabulam legis primam, et sunt solius Dei 2): denique habent feriae 3) divis institutae, et a nobis abrogatae 4), absurda, inutilia 5), minimeque

<sup>4)</sup> Kindl. vocab. est temere omisit.
1) nostris deest in mscr. Tur. 2) et sunt solius Deff Hace verba desunt in mscr. Tur. 3) feriae] mscr. Tur. feriae popisticae.
4) et a nobis hbrogalae] Ktiam hace desunt in mscr. Tur. 5) inutilia] meer, Tur. noxia.

toleranda plurima. Interim fatemur non mutiliter sanctorum memoriam, suo loco et tempore, in sacris concionibus populo commendari, et omnibus sancta exempla sanctorum imitanda

Quanto vero gravius accusat Christi ecelesia crapulam. ebrietatem, et omnem libidinem ac 6) intemperantiam, tanto Idanlum. vehementius commendat nobis iciunium Christianum. Est enim iciunium aliud nihil, quam abstinentia et temperantia piorum, disciplina item, custodia, et castigatio carnis nostrae 1), pro necessitate praesenti suscepta, qua humiliamur coram Deo, et carni sua fomenta detrahimus, quo facilius libentiusque spiritui pareat. Proinde non iciunant, qui istorum nullam rationem habent, sed icionare se credunt, si semel in die farciant ventrem, et certo vel praescripto tempore a certis abstineant cibis, existimantes, hoc opere operato se Deo placere, et bonum opus facere. Iciunium est adminiculum orationis sanctorum ac 4) virtutum omnium. Non placuit Deo. (ut videre est in prophetarum libris,) ieiunium, quo a cibo, non a sceleribus iciunabant Iudaci.

Est autem publicum iciunium, et privatum. Celebra- Publica et runt olim iciunia publica calamitosis temporibus rebusque privata icecclesiae afflictis. Abstinebant in universum a cibo ad vesperam usque. Totum autem hoc tempus impendebant precibus sacris cultuique Dei et poenitentiae. Parum haec abfuerunt a luctu: et frequens fit horum mentio in prophetis, praecipue apud Ioëlem in cap. 2. Celebrari debet huiusmodi ieiunium etiam hodie in rebus ecclesiae difficilibus. Privata ieinnia suscipiuntur abs quovis nostrum, prout quisque senserit detrahi spiritui. Hactenus enim fomenta carni detrahit.

Omnia iciunia proficisci debent ex libero, spoutancoque 9) spiritu et vere humiliato, nec composita esse ad plausum vel gratiam hominum consequendam, multo minus eo, ut per ipsa velit homo iustitiam demereri. Ieiunet autem in hune finem quilibet, ut fomenta carni detrahat, et ferventius Deo inserviat.

Quadragesimale iciunium vetustatis habet testimonia, Quadragesed nulla ex literis apostolicis, ergo non debet, nec potest imponi fidelibus. Certum est, quondam varias fuisse ieiuniorum formas vel consuetudines. Unde Irenaeus scriptor vetustissimus, Quidam, inquit, putant uno tantum die observari debere iciuaium, alii duobus 10), alii vero pluribus, nonnulli etiam quadraginta diebus. Quae varietas observantiae. non nostris nune demum temporibus coepit, sed multo ante

<sup>6)</sup> libidinem ac] Hace vv. non extant in meer. Tur. 7) earnis nostrae] meer. Tur. corporis. 8) ac] Kindl. et. 9) spontaneoque deest in meer. Tur. 10) Kindl. duabae.

nos, ex illis, ut opinor, qui non simpliciter, quod ab initio traditum est, tenentes, in alium morem, vel per negligentiam, vel per imperitiam postmodum decidere. Sed et Socrates historicus, Quia lectio nulla, inquit, de hoc invenitur antiqua, puto apostolos hoc singulorum reliquisse sententiae, ut ususquisque operetur, non timore et necessitate, quod bonum est.

Delectus ciborum.

Gen. 2.

· Iam vero quoad delectum ciborum attinet, in icinaiis arbitramur omne id detrahendum esse carni, unde redditur ferocior, et que delectatur impensius, unde existunt fomenta carni, sive pisces siat, sive carnes, sive aromata, delitiaeve aut praestantia vina. Alioqui scimus, creaturas Dei omnes conditas esse in usus et servitia homiaum. Omnia, ques condidit Deus, bona cunt et citra delectum, cum timore Dei

et iusta moderatione usurpanda. Apostolus enim, Omnie, 1 Cor. 10. inquit, mundis munda sunt. Item, Omne quod in maeelle venditur, edite, nihil interrogantes propter conscientium.

ldem Apostolus nominat doctrinam corum, qui inbent absti-1 Tim. 4 nere a cibis, doctrinam daemoniorum. Cibos enim creasse Deum ad sumendum cum gratiarum actione fidelibus, et his qui cognoverunt veritatem: quod quicquid creavit Deus, bonum sit, et nihil reiiciendum, si sumatur cum gratierum Coloss. 2. actione, etc. Idem ad Colossen. reprobat cos, qui nimia

abstinentia, sibi comparare volunt existimationem sanctitatis. Nos itaque 11) in universum reprobamus Tatianos et Encra-Sectae. titas, omnes denique 12) Eustachii discipulos, contra ques congregata est Gangrensis synodus.

## DE CATECHESI, ET AEGROTANTIUM CONSOLATIONE VEL VISITATIONE. XXV.

Instituenda in pictate

Dominus veteri suo populo iniunxit, maximam curam ut 1) impenderent ab infantia recte instituendae inventuti. adeoque mandavit diserte in lege sua, erudirent et sacramentorum mysteria interpretarentur. Cum autem ex evasgelicis et apostolicis literis constet, Deum non minorem rationem habere novi sui populi pubis, cum palam testetar et Marci 10. dicat, Sinite pueros venire ad me, talium enim est regnum coelorum 2), consultissime faciunt ecclesiarum pasteres, qui iuventutem mature et diligenter catechisant, prima fidei fudamenta iacientes, ac rudimenta religionis nostrae fideliter docentes, explicando Decalogum mandatorum Dei, symboles

<sup>11)</sup> itaque] macr. Tur. certe. 12) omnes denique] macr. Tur. omnes, denique omnes.

<sup>1)</sup> ut deest in mecr. Tur. 2) Sinite pueros...coelorum] metr. Tur. talium est regnum coelorum.

item Apostolorum, Orationem quoque dominicam, et sacramentorum rationem, cum alijs eius generis primis principijs, et religionis nostrae capitibus praecipuis. Fidem vero et diligentiam hic suam in adducendis ad Catechismum liberis praestet ecclesia, cupiens et gandens liberos suos recte institui.

Cum vero nunquam gravioribus tentationibus expositi Visitatio insint 3) homines, quam dum infirmitatibus exercentur aut ae- firmorum. grotant, morbis cum animi tum corporis fracti, nunquam sane convenit pastores ecclesiarum saluti sui 4) gregis invigilare accuratius, quam in huiusmodi morbis et infirmitatibus. Visitent ergo mature aegrotantes, vocentur item mature ab aegrotantibus, siquidem res ipsa postulaverit: consolentur autem illos, et in vera side consirment, muniant denique contra perniciosas satanae suggestiones: instituant item preces apud aegrotantem domesticas, ac si necesse sit, precentur pro aegrotantis salute etiam in coetu publico curentque, quo feliciter ex hoc seculo migret. Papisticam visitationem cum sua illa unctione extrema, diximus superius, nos non approbare, quod absurda habeat, et a scriptura canonica non approbetur 5).

## DE SEPULTURA FIDELIUM.

CURAQUE PRO MORTUIS GERENDA, DE PURGATORIO, ET APPARITIONE SPIRITUUM.

#### XXVI.

Fidelium corpora, ut spiritus sancti templa, et quae in sepeties ultimo 1) die recte creduntur resurrectura, iubet scriptura honeste absque superstitione humo mandare, sed et honestam corum, qui sancte in domino obdormiverunt 2), mentionem facere, relictisque eorum, ut viduis et pupillis, omnia pietatis officia praestare: aliam non docemus pro mortuis curam gerere. Improbamus ergo maxime Cynicos, corpora mortuorum negligentes, aut quam negligentissime contemptissimeque 3) in terram abiicientes, nunquam vel verbum bonum de desunctis facientes, aut relictos spsorum, ne tantillum quidem 4) curantes. Improbamus rursus nimis et praepostere of- Cura pro ficiosos in defunctos, qui instar Ethnicorum, suos deplangunt defunctis.

ne tantillum quiden ] Haoc vv. desunt in mscr. Tur.

mortuos, (luctum moderatum, quem apostolus 1 Thessal. 4. concessit, non vituperamus, inhumanum esse iudicantes, prorsus nihil dolere 5),) et pro mortuis sacrificant, et preculas certas, non sine precio, demurmurant, huiusmodi suis officijs liberaturi suos illos ex tormentis, quibus a morte immersos, et inde rursus liberari posse, huiusmodi naenijs arbitrantur. Animi mi- Credimus enim fideles recta a morte corporea migrare ad Christum, ideoque viventium suffragijs aut precibus pro defunctis, denique illis suis officijs nihil indigere. Credimus item 6) infides recta praecipitari in tartara, ex quibus nullus impijs aperitur, ullis viventiam officijs, exitus.

grantis a corpore status.

> Purgatorium.

Quod autem quidam tradunt 1) de igne purgatorio, fidei Christianae, Credo remissionem peccatorum, et vitam aeternam 8) purgationique plenae per Christum, et Christi domini

Ioan. 5.

hisco sententijs adversatur 9), Amen amen dico vobis, qui sermonem meum audit, et credit ei qui misit me, habet vitam aeternam, et in iudicium non veniet, sed transivit a morte in vi-

Ioan. 13.

tam. Item, Qui lotus est, non opus habet, nisi ut pedes lavel, sed est mundus totus, et vos mundi estis.

Spirituum apparitio.

Iam quod traditur de spirilibus vel animabus mortuorum apparentibus aliquando viventibus, et petentibus ab eis officia, quibus liberentur, deputamus apparitiones eas inter ladibria, artes et deceptiones diaboli, qui ut potest se trans-figurare in angelum lucis, ita satagit fidem veram vel evertere, vel in dubium revocare. Dominus in veteri testamento

Dout. 18.

vetuit veritatem sciscitari a mortuis, et ullum cum spiritibus habere commercium. Epuloni vero poenis mancipato, sicut narrat veritas evangelica, negatur ad fratres suos reditus: pronuntiante interim divino oraculo atque dicente, Habent

Mosen et prophetas, audiant illos 10). Si Mosen et prophetas non audiunt, neque si quis ex mortuis resurrexerit, credent.

## DE RITIBUS ET CAERE-MONIIS, ET MEDIIS.

#### XXVII.

Veteri populo traditae sunt quondam caeremoniae, ut niacet ritus. paedagogia quaedam, ijs qui ') sub lege veluti sub paedagogo

<sup>5)</sup> inhumanum....dolere desunt in mscr. Tur. 6) item] mscr. 7) Quod autem quidam tradunt] mscr. Tur. Ét quet traduntur vulgo. 8) Credo remissionem . . . . aeternam Haec vv. in mscr. Tur. desunt. 9) adversatur mscr. Tur. adversatur. 10) Habent Mosen et prophetas, audiant illos] Haec vv. desunt in mscr. Tur. 1) qui] In edit. Kindl. deest.

et totore quodam custodiebantur, sed adveniente Christo liberatore, legeque sublata, fideles sub lege amplius non sumus, disparueruntque caeremoniae: quas in ecclesia Christi adeo retinere aut reparare noluerunt Apostoli, ut aperte sint testati se nullum onus velle imponere ecclesiae. Proinde ludaismum videremur reducere aut restituere, si in ecclesia Christi, ad morem veteris ecclesiae, caeremonias, ritusve multiplicaremus. Ideoque minime approbamus corum senten. tiam, quibus visum est ecclesiam Christi cohiberi oportere. ceu paedagogia quadam, multis varijsque ritibus. Nam 2) si populo Christiano Apostoli caeremonias vel ritus divinitus traditos imponere noluerunt, quis oro 8) sanae mentis, obtrudet illi adinventiones adinventas 4) humanitus? Quanto magis accedit cumulo rituum in ecclesia, tanto magis detrahitur non tantum libertati Christianae, sed et Christo et eius sidei: dum vulgus ea quaerit in ritibus, quae quaereret in solo Dei filio Iesu Christo per fidem. Sufficient itaque pijs pauci<sup>5</sup>), moderati, simplices, nec alieni a verbo Dei ritus.

Rom. 8.

Quod si 6) în ecclesijs dispares inveniuntur ritus, nemo Impares riecclesias existimet ex eo esse dissidentes. Socrates, Impossibile fuerit, inquit, omnes ecclesiarum, quae per civitates et regiones sunt, ritus conscribere. Nulla religio eosdem ritus custodit, etiamsi eandem de illis doctrinam amplectatur. Etenim qui eiusdem sunt fidei, de ritibus inter se dissentiunt. Haec ille. Et nos hodie ritus diversos in celebratione Coenae domini et in alijs nonnullis rebus?) habentes in nostris ecclesijs, in doctrina tamen et 8) side non dissidemus, neque unitas societasque ecclesiarum nostrarum ea re discinditur. Semper vero ecclesiae in huiusmodi ritibus. sicut medijs, usae sunt libertate. Id quod nos hodie quoque facimus 9).

At cavendum interim monemus, no inter media deputentur, ut quidam 10) solent Missam et usum imaginum in templo pro medijs reputare, quae revera non sunt media. Indifferens (dixit ad Augustinum Hieronymus) illud est, quod nec bonum nec malum est, ut sive feceris, sive non feceris, nec iustitiam habeas nec iniustitiam. Proinde cum adiaphora rapiuntur ad fidei confessionem, libera esse

Media:

<sup>2)</sup> Nam! mscr. Tur. Quod. 3) quis oro! Kindl. quis erzgo. 4) adinventiones adinventas! Kindl. inventiones inventas. 5) pauci deest in mscr. Tur. 6) si particula, quae in mscr. Tur., in ed. Oxon. et ap. Kindl. extat, omissa est in ed. Tur. 1568. 7) et in aliis nonnullis rebus desunt in mscr. Tur. 8) nos'ris ecclesiis, in doctrina tamen et desunt in mscr. Tur. 9) Id quod nos hodie quoque facimus desunt in mscr. Tur. 10) quidam! Kindl. quidem.

desinunt: sicuti Paulus ostendit, licitum esse carnibus vesci 11), si quis non submoneat, idolis esse litatas, alioqui fore illicitas, quod qui his vescitur, iam vescendo, idololatriam approbare videatur.

#### DE BONIS ECCLESIAE.

#### XXVIII.

Opes habet ecclesia Christi 1) ex munificentia princi-Bona eccle- Opes habet ecclesia Christi 1) ex munificentia princisiae et unus pum ac liberalitate fidelium, qui facultates suas ecclesiae
eorum iudonarunt. Opus enim habet ecclesia facultatibus: et habeit ab antiquo facultates ad res ecclesiae necessarias sustinendas. Ac verus usus opum ecclesiae quondam fuit, et nunc est, conservare doctrinam in scholis, et coetibus sacris, cum universo cultu, ritibus, et aedificio sacro, conservare denique doctores, discipulos atque ministros, cum rebus alijs accessarijs, et imprimis pauperibus iuvandis atque alendis. Deligantur autem viri timentes Deum, prudentes, et in oeco-Occonomi. nomia insignes, qui legitime bona dispensent ecclesiastica.

Abusus.

Si vero opes ecclesiae per iniuriam temporis, et quorundam audaciam, inscitiam, aut avaritiam, translatae sunt in abusum, reducantur a viris pijs et prudentibus ad sanctum usum. Neque enim connivendum est ad abusum manime sacrilegum. Docemus itaque reformandas esse scholas 2) et collegia corrupta, in doctrina, in cultu, et in moribus, ordinandamque esse pie, bona fide 3), atque predenter, pauperum subventionem 4).

## DE COELIBATU, CONIU-GIO, ET OECONOMIA.

#### XXIX.

1 Cor. 7.

Qui coelitus donum habent coelibatus, ita ut ex corde, vel toto 1) animo, puri sint ac continentes, nec urantur graviter, serviant in ea vocatione domino, donec senserint se divino 2) munere praeditos, et ne efferant se caeteris, sel

<sup>11)</sup> licitum esse carnibus vesci] macr. Tur. carnes licites a-

<sup>1)</sup> Christi deest in macr. Tur. 2) Docemus itaque reforma das esse scholas] mscr. Tur. Reformentur ituque scholae.

andanque.....fide] mscr. Tur. ordineturque fideliter.

4)

uentionem] mscr. Tur. subventio.

1) toto deest in mscr. Tur. 2) mscr. Tur. addit. v. koc.

serviant domino assidue, in simplicitate et humilitate. Aptiores autem hi sunt curandis rebus divinis, quam qui privatis familiae negotijs distrahuntur. Quod si adempto rursus dono, ustionem senserint durabilem, meminerint verbi apostolici, Melius est nubere, quam uri.

Coniugium enim (incontinentiae medicina et continentia Coniugium. ipsa est) institutum est ab ipso domino Deo, qui ei liberalissime benedixit, ac virum ac foeminam inseperabiliter sibi Matth. 13. mutuum adhaerere, et una in summa dilectione 3) concordiaque 4) vivere voluit. Unde scimus Apostolum dixisse, Honorabile est connubium 5) inter omnes et cubile impollutum. Et Hobt. 18. iterum, si virgo nupserit, non peccavit. Damnamus ergo 1 Cor. 7. polygamiam, et eos qui secundas damnant nuptias 6). Docemus contrahenda esse 1) coniugia legitime in timore do- Quimoto mini, et non contra leges prohibentes aliquot in coniugio contrahenda gradus, ne incestae fiant nuptiae. Contrahantur cum consensu parentum, aut qui sunt loco parentum 8), ac in illum maxime finem, ad quem dominus coniugia instituit, et confirmentur publice in templo cum precatione et benedictione. Colantur denique sancte, cum maxima coniugum fide, pietate et dilectione, nec non puritate. Caveantur itaque rixae, dissidia, libidines et adulteria. Constituantur legitima in ecclesia iudicia, et iudices sancti, qui tueantur coniugia, et omnem impudicitiam 9) impudentiamque 10) coërceant, et apud quos controversiae matrimoniales transigantur.

Educentur quoque liberi a parentibus in timore do-Educatio 16mini: provideant item parentes liberis, memores apostolicae berorum. sententiae, Qui suis non prospicit, fidem abnegavit, et 11) 1 Tim. 5. infideli est deterior. Imprimis autem doceant suos, quibus sese alant, artes honestas, abstrahant ab otio, et veram in his omnibus fiduciam in Deum inserant, ne distidentia aut securitate nimia aut avaritia foeda diffluant, nec ad ullum fructum perveniant.

Estque certissimum opera illa, quae in vera fide fiunt a parentibus, per coniugij officia et oeconomiam 12), esse coram Deo, sancta et 13) vere 14) bona opera, et placere

<sup>3)</sup> dilectione deest in mscr. Tur, 4) concordiaque]
mscr. Tur. concordia. 5) connubium] Kindl. coniugium. 6)
Damnamus ergo.....nuptias.] In mscr. Tur. desunt hace verba.
7) Docenus contrahenda esse] mscr. Tur. Contrahantur. 8) aut qui
sunt loco parentum desunt in mscr. Tur. 9) impudicitiam deest in
mscr. Tur. 10) impudentiamque] mscr. Tur. impudentiam. 11) fidem abnegavit et in mscr. Tur. desunt. 12) et oeconomiam deunt in mscr. Tur. 13) sancte et desunt in mscr. Tur. 14) vete] Kindl. vers.

haec Deo, non minus quam preces, iciunia, atque eleemosynas. Sic enim docuit et Apostolus in epistolis suis, praecipue vero 15) ad Timoth. et Titum. Numeramus autem cum eodem Apostolo, inter dogmata satanica illorum doctrinam, qui matrimonium probibent, aut palam vituperant, vel oblique perstringunt, quasi non sanctum vel mundum sit.

Execramur autem coelibatum immundum, libidines et fornicationes tectas et apertas hypocritarum simulantium continentiam, cum omnium sint incontinentissimi. Hos omnes iudicabit Deus. Divitias, et divites, si pij sint, et recte utantur divitijs, non reprobamus. Reprobamus autem sectam Apostolicorum, etc. 16).

#### DE MAGISTRATU.

#### XXX.

Magistratus & Dec.

Magistratus omnis generis ab ipso Deo est institutus ad generis humani pacem ac tranquillitatem, ac ita, ut primum in mundo locum obtineat. Si hic sit adversarius ecclesiae, et impedire et obturbare petest plurimum. Si autem sit amicus, adeoque membrum ecclesiae, utilissimum excellentissimumque membrum est ecclesiae '), quod ei permultum prodesse, eam denique peroptime iuvare petest.

Oficium magistratus.

Eius officium praecipuum est, pacem et tranquillitatem publicam procurare et conservare. Quod sane nunquam fecerit felicius, quam cum fuerit vere timens Dei ac religiosus, qui videlicet ad exemplum sanctissimorum regum principumque populi domini, veritatis praedicationem, et fidem synceram promoverit, mendacia et superstitionem omnem cum omni impietate et idololatria exciderit, ecclesiamque Dei defenderit. Equidem docemus 2) religionis curam, imprimis pertinere ad magistratum sanctum.

Teneat ergo ipse in manibus verbum Dei, et ne huic contrarium doceatur, procuret: bonis item legibus ad verbum Dei compositis moderetur populum sibi a Deo creditum 3), eundemque in disciplina 4), officio, obedientiaque 5) contineat.

<sup>15)</sup> practique vero desunt in mscr. Tur. 16) Reprobamus....

<sup>1)</sup> ecclesine deest in mscr. Tur. 2) docemus] mscr. Tur. dicimus. 3) sibi a Deo creditum Haec verba desunt in mscr. Tur. 4) et partic, addit mscr. Tur. 5) obedientiaque deest in mscr. Tur.

Iudicia exerceat iuste iudicando: ne respiciat personam, aut munera accipiat: viduas, pupillos, et afflictos asserat: iniustos, impostores et violentos coërceat atque adeo et exciadat. Neque enim frustra accepit a Deo gladium. Stringat Rom. 13. ergo hunc Dei gladium 6) in omnes 7) maleficos, seditiosos, latrones vel homicidas, oppressores, blasphemos, periuros 8), et in omnes eos, quos Deus punire ac etiam caedere inssit. Coërceat et haereticos (qui vere haeretici sunt) 9) incorrigibiles, Dei maiestatem blasphemare, et ecclesiam Dei conturbare, adeoque perdere non desinentes. Quod si necesse sit etiam bello populi conservare salutem, bellum, in nomine Dei, suscipiat, modo prius pacem modis omnibus quaesierit, nec aliter nisi bello suos servare possit. Et dum haec ex fide facit magistratus, illis ipsis operibus ut vere bonis, Deo inservit, ac benedictionem a domino accipit. Damnamus Anabaptistas, qui ut Christianum negant fungi posse officio magistratus, ita etiam negant quenquam a magistratu iuste occidi. 10), aut magistratum bellum gerere posse, aut iuramenta magistratui praestanda esse, et caetera.

Sicut enim 11) Deus salutem populi sui 12) operari vult Subditorum per magistratum, quem mundo veluti patrem dédit: ita subditi omnes hoc Dei beneficium in magistratu agnoscere iubentur. Honorent erge et revereantur 13) magistratum, tanquam Dei ministrum: ament eum, faveant ei, et orent pro illo tanquam pro patre: obediant item omnibus eius iustis et aequis mandatis : denique pendant vectigalia atque tributa, et quae huius generis debita sunt 14), fideliter atque libenter. Et si salus publica patriaeve et iustitia 15) requirat, et magistratus ex necessitate bellum suscipiat 16), deponant etiam vitam et fundant sanguinem pro salute publica magistratusque 17), et quidem in Dei nomine, libenter 18), fortiter et alacriter. Qui enim magistratui se opponit, iram Dei gravem in se provocat.

Damnamus itaque omnes magistratus contemptores, re-sectae et sobelles 19), reipub. hostes, et seditiosos nebulones, denique

<sup>6)</sup> Dei gladium] Haec vv. in mscr. Tar. desunt. 7) omnes deest in mscr. Tar. 8) periuros deest in mscr. Tar. 9) tani vers haeretici sunt) desunt in mscr. Tur. 10) In mscr. Tur. additum est v. posse; sed quae sequentur verba usque ad: et caetera in eodem omissa sunt. 11) enim mscr. Tur. autem. 12) sui deest in mscr. Tur. 13) revereantur] mscr. reverentur. 14) et quae huius generis debita sunt] desunt haec verba in mscr. Tur. 15) patriaeve et iustitia] mscr. Tur. iustitiaque; Kindl. patriae vel iustitiae. 16) bellum suscipiat] mscr. Tur. mandet. 17) magistratusque deest in mscr. Tur. 18) libenter deest in mscr. Tur. 19) rebelles deest in mscr. Tur.

omnes quotquot officia debita praestare, vel palam, vel arte renuunt.

Oramus Deum patrem nostrum in coelis clementiss. 20) ut principibus populi, nobis quoque 21) et universo populo suo, benedicat, per Iesum Christum dominum et Servatorem nostrum unicum 22): cui laus et gloria ac gratiarum actio 23), in secula seculorum, Amen.

FINIS.

<sup>20)</sup> nostrum in coelis clementiss.] Hace vv. in muor. Tur. desunt. 21) nobis quoque] Etiam hace desunt in muor. Tur. 22) unicum in muor. Tur. deest. 23) ac gratiarum actio] Neque hace extant in muor. Tur.

## PARS II.

# CONFESSIONES AC DECLARATIONES FIDEI, QUAE SUNT SECUNDI ORDINIS.

• -

#### VERA

#### DEI SUMPTA CONFESSIO EX VERBO

## ET IN SYNODO CZENGERINA UNO CONSENSU EXHIBITA ET DECLARATA.

I. De uno et solo Deo, qui est Pater, Filius et Spiritus sanctus.

De unigenito Dei Filio ab aeterno.

- III. De Spiritu sancto vero et solo Deo et Domino subsistente, et in se vitam habente. De Vocabulis et Phrasibus quibus Spiritus sanctus utitur, de
- IV. Deo per Prophetas et Apostolos.

De Regulis explicantibus Phrases loquendi de Deo.

VII. De Lege et Evangelio in Ecclesia.

- VII. De Ritibus et Sacramentis Ecclesiae, de Baptismo infantium. et de Coena Domini.
- VIII. De libertate Christiana in Cibo, Potu, Vestitu, et de locis conventus Ecclesiae.
  - IX. De Aprosopolepsia in Deo, dum hos salvat, illos indurat.
    X. De causa peccati. De Mediatore Filio Dei.
    XI. De tollendis foedis Haereticis et Antichristis.

## Hoc unicum Argumentum de uno solo Deo destruit omnes munitiones Antitrinitariorum: sumptum ex Bibliis.

- 1. Unus solus est Deus quicunque est Iah, lehova, Deut. 4. 5. 6.
- 2. Unus solus est Deus quicunque est El Scaddai omnia praesciens.
- Gen. 17. 28. 31. 35. Esa. 25. 42. 41.

  3. Solus Deus est qui utranque foedus fecit, et Deus Patrum est, Hier. 31. Dea. 5. 6.
- 4. Unus solus est Deus qui omnium est Creator, et Conservator, Esai. 40. 43. 44. Deu. 4. 5. 6. 32.
- 5. Unus solus Deus est qui scrutator est cordium et renum, Hie. 10. 27. Ps. 7. Apoc. 1. 2. Acto. 12.
- 6. Unus solus Deus est qui eduxit Populum suum ex Aegypto, Exod. 5. 6. 20. 32. Deu. 4. 5. 6. 10. 30. 32. Psa. 78. 95.
- 7. Unus solus Deus est qui fecit miracula in Aegypto, tentatus, irritatus et provocatus est in deserto, Psalm. 95. 102. Exod. 20. 23. 32. Num. 23. Deut. 32. 1 Cor. 10.

Sed haec omnia fecerunt, et sunt Filius et Spiritus sanctus, Esa. 63. Angelus faciei et Spiritus S. eduxit eos, irritaverunt Spiritum S. eius, solus Dens eduxit eos, Deu. 32. Filius et Spiritus S. eduxit eos, et

tentatus est, 1 Cor. 10. Esa. 63. Psal. 68. 95. Spiritus Ichovae creavit coelos: Spiritus Iehovae est Iah, Iehova, Deus Patrum, foedus novum et vetus cum Patribus pepigit, Hie. 31. Ezech. 2. 3. 8. 11. Hebr. 3. 4. 8. 10. Spiritus S. dicitur Deus, qui foedus iniit, cuius foedus violaverunt ludaei: Haec dicit Spiritus S. Foedus novum feriam, non secundum foedus, quod pepigi cum eis tunc cum educerem eos: sic dicit Spirites sanctus: Nolite Corda vestra obdurare, sicut patres vestri me tentaverunt, irritaverunt me in deserto, Heb. 3. 4. 8. 10. Christo tribuuntur haec, Rom. 14. 1 Cor. 10. Esa. 45. 63. Ibidem Spiritai S. Vere igitar et immutabiliter sunt unus et solus Deus Iehova Filius et Spiritus eancins.

#### Aliud argumentum.

1. Quicunque non est lehova actemus immutabilis, acternitates, habitans omni tempore, qui non est Sum, Fui, Ero: non est Deus.

2. Maledictus est Deus Zar, id est, recens novus, noviter ortus qui ab acterno non fuit, non fecit omnia, non fuit ab acterno, sed est Ne-

ab acterno non fuit, non fecit omnia, non fuit ab acterno, sed est Nechar, id est alienus, formatus extra unius Dei naturam ex creaturis ortus, Deu. 5. 6. 10. 30. 32. Psalm. 81. percant tales dij, non adorestur: Hie. 7. 10. 23. 31. 33. Deus est e vicino factus, non fecit omsia, non fuit ab acterno, percat, Deut. 5. 10. 31. Psal. 81. Hie. 7. 10.:

3. Maledictus est et non adorandus, qui non est unus solus Deus, omnia non fecit: Sed Christus et Spiritus S. fecerunt omsia, adorantur ita ut Pater, Psalm. 95. Ezec. 2. 3. 8. 11. Ess. 45. 48. 63. Iob. 26. 27. 33. Nec sunt Filius et Spiritus S. Dij recentes, maledicti novi: ergo sunt unus et solus Deus ita ut Pater. Nisi ergo Filius et Spiritus S. sint unus solus. Jehova, creator, conservator, pro vero Deo adorari S. sint unus solus, Iehova, creator, conservator, pro vero Deo adorari non possunt, sed erunt dij maledicti, recentes, alieni, non ex Patris Iehovali et aeterna Deitate ab aeterno sine initio temporali orti. Hie. 10. 3. Psal. 81.

#### Responsio ad calumniam adversariorum.

Non Spiritum S. et Filium dici Iah. Deum, Iehovam et Psal. 95. 6. mon de Patre tantum, nec de Filio solo, sed et de Spirita sancto que-que dicitur, cum inquit: Venite procidentes adoremus lehovam, quia ipse est Deus, et factor noster: nos Populus pascuae eius, si modo vecem eius audieritis, ne obduretis cor vestrum sicut in die disceptationis, ubi tentaverunt et probaverunt me patres vestri et viderunt opera mes quadraginta annis, Psal. 95.

Haec licet de patre et de Filio quoque recte praedicentur la Bi-blis sacris, tamen Spiritui quoque S. cum Patre et Filio Apostoles Hebr. 3. et 4. Sic applicat, ex more Scripturae. Mos enim est Scripturae ut unus et idem locus de tribus testibus exponitur, ut locus creavit Deus, eduxit Deus, tentatus est Deus, miracula edidit Deus, Patri, Filio, et Spiritui sancto tribuitur. Ksaiae 6. 40. 43. 45. 48. 63. Deuteron. 4. 5. 32. 1 Corinth. 8. Iohann. 1. 5. 8. 10. Iob. 26. Hebr. 2. 3. 4. Romanorum 14. vide. Est enim mos Scripturae ut saepius de tertia persona loquatur in prima, et secunda persona. Ut hace dixit le-hova ad me: Kgo sum Ichova, Creator, Salvator, Elscaddai aic dices ad cos verba mea: Hace dicit Ichova: Nolite impie agere contra Iegem meam: Apostolus ergo Hebr. 3. 4. 8. 10. sic locum, hodie si vocem eiss audieritis, nolite obdurare corda vestra, sicut Patres vestri tentaverust me: Psalm. 78. 95. 105. Num. 14. 23. 1 Cor. 10. Item huac locus, Hoe est feedus meum quod disponam vobiscum: de eodem exponit is prima, et tertia persona. De primo loco cap. 3. Hebr. sic loquitur: Quapropter, sicut dicit Spiritus sanctus, si hodie vocem eius andieritis, notite corda vestra obdurare. Hic dicit Spiritum sanctum loqui de es

qui patres eduxit ex Aegypto: Eduxit autem Iehova Pater, eduxit Filius, eduxit Spiritus sanctus: ut Esa. 63. 1 Cor. 10. Exo. 3. 5. 6. 14. 15. 32. 34. Deut. 4. 5. 6. 32. Ezech. 2. 3. 8. 11. Spiritus sanctus eduxit eos, et requiescere fecit eos Esaias 63. Ezech. 2. 3. 8. 11. Hieronym. 31. Reprehendens eos Iehova, ipse Spiritus sanctus dicit: Hebr. 8. 10. Hieren. 31. Ecce venient dies, sicut testatur Spiritus sanctus: Hoc est testamentum quod disponam cum illis, dicit Iehova: In Hier. 31. Eze. 2. 3. 4. 8. 11. Eundem Spiritum sanctum sic annunciat: Vemit in me spiritus Iehovae, et statuit me spiritus super pedes meos, et dixit ad me spiritus. Ecce ego loquar tecum, ego mittam te ad gentes rebelles, et verba mea loqueris ad eos, et dices, sic dicit lehova, sive audiant, sive non audiant: quia sunt rebelles, sicut et patres eorum praevaricati sunt foedus meum, et non perstiterunt in foedere meo, sed transgressi sunt pactum meum, et fecerunt abominationes et scelera multa, propter quae et ego abieci eos et deserui eos. Unde Ezechiel eundem lehovam Deum, nunc Spiritum, nunc Iehovam, Dominum exercituum et Adonai, vocat. Hic quoque ergo Psalm. 95. Hebr. 3. 4. 8. 10. eodem idiotismo Hebraeorum, Spiritus in tertia persona dicit de se: Haec dicit Iehovah. In prima persona dicit, Ego sum lehova qui eduxi eos, Spiritus sanctus testatur et dicit: Hoc est testamentum quod disponam ad eos, dicit Iehova. Primo Spiritum dicit, deinde Iehovam: sicut Bzech. 2. 3. 4. 8. 11. Venit in me Spiritus Iehovae, et locutus est mecum Iehova, et dixit, Ego sum Iehova qui eduxi vos: Primo vocat Spiritum sanctum, secundo vocat Iehovam. Adonai propter naturam: Spiritum sanctum propter proprietatem a Patre procedentem, et a Filio emissam. Iehova Adonai vocatur propter naturam divinam, quam habet communem cum Patre, ut Esa. 6. 40. 63. Dicitur Iehova qui sedet in solio, qui mittit Christum et Prophetas: In Actis vero Paulus Spiritum sanctum esse dicit: Ita Hier. 31. lehova exercituum dicitur qui foedus novum feriet, et Iudaeos eduxit ex Aegypto: Sed Esa. 40, 48. 63. Hebr. 3. 10. dicitur Spiritum S. esse, qui foedus novum feriet super domum Iuda, et Iudaeos eduxit ex Aegypto. Esa. 63. Cum ergo Hebraice dicitur Kihu Elohenu, et nos, am, vezon iado: Haiom bekalo tismau, id est, Quia ipse est Deus noster, et nos populus et grex manus eius: Hodie si vocem eius audieritis: Haec de Iehova Deo nostro: eius refertur ad Deum, qui supra dicitur El Iehova, Deus noster, factor noster adorandus. Haec de tertia persona, quae sequentur de tertia et prima dicuntur: Dicit Iehova, nolite corda vestra indurare, sicut in deserto in die tentationis, ubi tentaverunt me Patres vestri, et ego iuravi in ira mea, si introibunt, Vides supra in tertia persona dicebatur Kolo, id est, Vocem Iehovae factoris si audieritis, hic idem qui dicit: Si audiveritis vocem IEHOVAE, idem dicit de secunda persona: Nolite vos corda vestra indurare. De se autem in prima sic loquitur : Sicut patres vestri probaverunt et irritaverunt me in deserto, et ego inravi in Exod. 4. 5. 6. 13. 14. Esaiae 63. Ezechielis 2. 3. 8. 11. Hieremiae 31. 1 Corinthiorum 10. dicitur Spiritus sanctus irritatus et provocatus: Irritaverunt Spiritum sanctum eius, qui eduxit, et Spiritus sanctus requiescere fecit eos. Esaiae 63. Hebr. 3. 4. 10. in Esaia 1. Hierem. 3. Deuteron. 4. 5. 32. TEHOVA unus solus Deus dicitur eduxisse Iudaeos, et Iehova unus requiescere fecit: Iehova irritatus est. Et 1 Corinth. 10. Psalmo 68. Christus dicitur eduxisse, Christus tentatus. Et Esaiae 63. Ezechiel. 2. 3. 8. 10. 11. Spiritus dicitur eduxisse Iudaeos, Spiritus sanctus irritatus, provocatus, et Psalm. 95. Hebr. 3. 4. Spiritus sanctus dicitur tentatus, irritatus in deserto.

Non enim simpliciter verba Davidis sunt: Nolite corda vestra indurare, sicut patres vestri induraverunt et tentaverunt me in deserto. Psalmo 95. Numer. 14. 23. 1 Corinthior. 10. Nam non David tentatus est. Et Hebraeor. 4. dicit, Praedefinit autem in Davide Deus diem

hodie dicens: Hodie si vocem eius audieritis. Quem supra Spiritum sanctum dixit, capite quarto Deum dicit, ut Psalmo 95. Quia ergo subiiciuntur Elogia uni soli Deo propria, sicut dicit Spiritus sanctus: Nolite corda vestra obdurare, sicut patres vestri me tentaverunt, hace verba ex Ezechielis 2. 3. 8. 11. et Esaiae 6. 63. de Spiritu sancto explico. Nam si de Patre diceret, si vocem eius Patris audieritis, nolite corda vestra indurare, sicut eum tentaverunt Patrem. Sed Mystice propter identitatem naturae dicit. Eum Deum Iehovam audite, qui ego sum cum Patre, et Filio: ut ostendat identitatem naturae in Patre et Filio et Spiritu sancto. Ideo dicit, si vocem eius audieritis, si Patres vestri me non audierunt. Nam Spiritus de se nunc in prima, nunc in tertia persona loquitur ex perpetus Scripturae consuetudine, et in Actis Petrus et Apostolus probat Spiritum sanctum per os Davidis et per Prophetus locutum esse tanquam Iehovam et verum Deum. Act. 1. 2. 3. 13. 28. 1 Pet. 1. 3, 2 Pet. 1.

## CONFESSIO PASTORUM ECCLESIAE IESU CHRISTI, EXHIBITA IN CZENGER DE UNO ET SOLO DEO,

QUI EST PATER, FILIUS, ET SPIRITUS SANCTUS, CONFIRMATA EXPLICATIONE PHRASIUM HEBRARARUM, ET REGULIS CERTIS EX VERBO DEI DESUMPTIS.

#### DE UNO ET SOLO DEO.

Vere et sincere consitemur secundum scripturas sacras, Dezu verum esse unum et solum, authorem et conservatorem omaium. qui sic se patesecit, ut sit Pater, Filius et Spiritus sanctus.

#### DE TRINITATE UNIUS IEHOVAE.

Hunc unum et solum Deum, tres în coelo testes Patrem, Filium et Spiritum Sanctum esse credimus: qui licet tres sint subsistentibus suis proprietatibus, et officiis dispensatoriis: tamen hi tres unum quoque sunt, ut Apostolus testis est. 1 Iohaus. cap. 5.

#### DE PATRE AETERNO.

Patrem vocamus ex verbo Dei, Deum et Iehovam in se vitam habentem, a nullo existentem, et omni origine carentem, qui ex sua hypostasi tanquam characterem et splendorem suae gloriae, Filium unigenitum ab aeterno sine omni principio et mutatione genuit, per quem omnia ab aeterno praesciit, et disposuit; et in principio creavit, et conservat et electos iustificando salvat, impios autem condemnat.

#### DE FILIO DEI.

Christum iuxta carnem Davidis filium, per omnia fratribus similem excepto peccato credimus. Hunc eundem Christum, secundum Logon, credimus et confitemur Filium Dei unigenitum a Patre, Deum et lehovam aequalem Patri, et ab initio ante omnia opera, ex ore altissimi, tanquam splendorem gloriae, et characterem substantiae eius genitum esse, per quem omnia facta sunt ante creationem, in creatione et post creationem.

Qui dicitur Angelus foederis, et sermo Dei, carnem in fine seculorum assumens. Rom. 1. 8. 9. Hebr. 1. 2. 3. Gal. 3. 4. Psal. 2. 1 Tim. 3. Rom. 3. 4. 8. Hebr. 3. 8. 9. Qui cum subsistens esset in forma Dei, patri aequaliter se humiliavit ac formam servi assumsit, sic totum antilytron seu aequivalens precium, virtute et potentia Spiritus aeterni in carne assumta persolvit. Quia in ipso Somaticôs seu vere placuerit Patri, totam plenitudinem Deitatis inhabitare, ut sic omnia per eum re-staurari possint, Eph. 1. Coloss. 1. 2. 2 Cor. 5.

Huic Christo licet iuxta carnem temporalis tribuatur origo et nativitas, tanquam vero homini fratribus per omnia simili, excepto peccato: tamen, quatenus est unigenitus a Patre, subsistens in forma Dei, ita in se vitam habens ut Pater, caret omni origine, et temporali mutatione. Quia est Iehova a Iehova egressus, et missus a diebus aeternis, sola mystica et inessabili generatione unigenitus a Patre. Matth. 1. 3. Luc. 1. 2. 3. Rom. 1. 8. 9. Ioan. 1. 3. 8. 10. Philipp. 2. Mich. 5. Zachar. 2.

3. 10. Proverb. 8. Psalm. 2.

#### DE SPIRITU SANCTO.

Spiritum quoque sanctum credimus et confitemur, a Patre procedentem, et a Filio emissum in corda credentium, esse Adonai Iehovam: ut in Ezechiele se Spiritus sanctus appellat, capite 2. 3. 8. 10. Cui omnia elogia, uni soli Deo propria tribuuntur. Perinde ut Patri ac Filio, scilicet primo Ichova Adonai, Deus vocatur. Psalm. 95. Hebr. 3. Secundo vocatur Deus Iehova scrutans corda et renes, seu Deus omnipotens.

Tertio, creator, conservator, regenerator, sanctificator.

1 Corinth. 1. 2. 3.

Quarto, author et distribuitor omnium donorum Dei. 1 Corinth. 12. Gal. 5. 6. Ephes. 5. 6. Fructus Spiritus sancti

sunt fides, spes, charitas. Rom. 3. 4. 8. Gal. 3. 4.

Quinto, quia futura praedixit in Prophetis, elegit et emisit Apostolos sua authoritate. Actorum 13. Hi tres, Pater, Sermo, et Spiritus, quia unum sunt in Ichovali et in acterna deitate, voluntate, consilio et operibus, ut loh. 3. 5. 6. 10. 14. 15. 16. dicitur, sunt unum et in adoratione, sicut enim Deus Pater sine Filio suo, et Spiritu Sancto, eligere, creare, sanctificare non potest: ita Pater sine Filio et Spiritu sancto Deus Ichova aderandus esse non potest.

#### DE COENA DOMINI.

Coenam Domini vocamus Sacramentum a Christo ex pane et vino institutum in memoriam mortis suac. Sicut autem Papisticam transsubstantiationem ex verbo Dei negamus: ita peraegamus sarcophagiam corporalem et cruentam, hoc est ore corporali naturale Christi corpus ex virgine natum sumi in coena. Et panem substantialiter, et realiter sine ulla transsubstantiatione, corpus Christi esse, ant in panem corpus Christi contra fidei et naturae regulam includi, et in pane ore carnali ab omnibus in coena sumi: cum Symbolum et Scriptura doceant, corpus Christi ascendisse in coelum. Deinde impossibile et contra naturam est, contentum suo continente, locatum suo loco maius esse: ut plastae et arbores, animalia ipsa terra continente vel orbe maiore esset panem coenae, totum Christi corpus capere, et poculum totum Christi sanguinem continere, aut includere. Deinde, quin et pest verborum Christi pronuntiationem, Christus Apostolis panem dedit, et non corpus suum, quod pro nobis postridie obtulit. Et Paulus dicit: Si quis panem hunc indigne comederit, reus erit corporis Christi: Panis, quem frangimus, nonne est communicatio corporis Christi? 1 Cor. 10. 11.

Tertio: quia vocatur Panis memoria mortis et corporis Christi: memoria autem vocatur ex Dei institutione signum fecderis. Quicquid enim recordari facit, recte memoraculum ser signum vocatur, ut Gen. 9. 17. dicitur. 1 Cor. 11. Luc. 22. Quarta ratio: Impossibile est diversas species, disparatam et alian speciem et formam esse posse naturaliter et realiter in sua forma substantiali, sine transsubstantiatione et mutatione disparataran specierum de sua forma, et substantia prima aut subiecto in alian naturam. Ut virga Mosis non fuit serpens, sine transsubstantiatione, aqua non fuit sanguis in Aegypto, nec aqua vinum fuit is nuptiis, sine mutatione: ita nec panis Coenae realiter, et sabstantialiter ac corporaliter corpus Christi esse potest, neque ere corporali sumi potest, nisi in carnem Christi transmutetur, amissa

forma et substantia panis.

Quemadmodum damnamus Papisticum delirium, dum sie augantur: primo panem transsubstantiari, et offerri in Missa: deinde sola accidentia panis manere, sed sub illa forma visibili panis, corpus Christi latitari, cum impossibile sit, accidentia manere sine suis subjectis, et formas substantialiter quae dant esse rei, id est, ob quas, res suis nominibus appellantur, sine primis substantiis subsistere posse: ut in coena cum panis sit forma corporalis, et tamen substantia prima, aut subjectum corporis Christi naturalis lateat sub forma panis. Ita et eorum insaniam damnamus, qui aeserunt Sarcophagiam, id est, ore corporali sumi corpus Christi naturale, sanguinolentum, sine ulla mutatione, et transsubstantiatione. Nam ut impossibile est aecidentia manere, et sumi sine subiecto, ut Papistae nugantur, videri quidem aecidentia panis, sed eorpus Christi in Missa sumi: ita isti Creophagi, aut Sarcophagi delirant, dum somniant, panem quidem videri, et panem non mutari in corpus: tamen, pane manducato, corpus Christi realiter et substantialiter ore corporali sumi: id quod contra fidei et naturae regulam est, scilicet disparatus species, in aliis specierum formis esse posse substantialiter, et sumi sine mutatione: sicut aqua visum esse in nuptiis, nec pro vino sumi potuit, sine versione aquase in vinum. Ioan. 2. Sola ergo appellatione transsubstantiatores Papistae a Sarcophagis corporariis differunt, sed re ipsa in re Sacramentaria per omnia conveniunt.

#### DE SACRAMENTARIIS.

Reiicimus et eorum delirium, qui Coenam Domini vacuum signum, vel Christi absentis tantum memoriam his signis recoli docent. Nam sicut Christus est Amen, testis fidelis, verax, veritas et vita: Apoc. 1. 3. Matth. 18. 25. I Cor. 8. 10. ita Coena Domini est praesentis et infiniti, aeternique filii Dei unigeniti a Patre memoria: qui se et sua bona, carnem suam et sanguinem suum, id est, panem vivum et potum coelestem, Spiritus saneti ope per verbum promissionis gratise, offert et exhibet electis fide vera Evangelium Christi apprehendentibus: ut Ioan. 6. 14. 15.

#### DE PRAESENTIA IN COENA.

Christum credimus ubique electis suis praesentem, ut filium Dei Ichovam unigenitum a Patre, quatenus hi tres sunt unum, id est unus Deus. Sed hie filius Dei at Deus sermo est mystice et spiritualiter quoque, dum enter praesenter Ichovali sua deitate, et cum donis in unigenito et primogenito somatice et vere habitantis adest, perinde ut Pater, eleut vitis in palmitibus caput in membris adest: Ioan. 15. 1 Cor. 10. 12. Ephes. 4. 5. 6. Ut autem est homo fratribus per omnia similis, id est in Ecclesia sua mystice et spiritualiter. Primo adest per unionem cum Logo, quatenus unitus est Logo ubique praesenti. Secundo adest in sua promissione per verbum et fidem, communicando se electis, ut vi-Lis in palmitibus distantibus et dissitis a vite, caput in membris dissitis a capite adest per venas. 1 Cor. 8. 10. Ephes. 1. 4. 5. 6. Ha vitis et caput homo Christus quoque nostrum adest per promissiones gratiae, dum panem vivum, et potum coelestem nobis communicat. Ioan. 6. 8. 10. 14. 15. Tertio adest institutione 35

sua sacramentali aut Spiritus sancti effusione in electos. Quarte, officio dispensatorio, aut intercessione pro electis. Ioan. 15. 16. Hebr. 1. 7. 9. 10. Marc. 14. 16. Non est autem praesens carnaliter sicut in autero matris in Iudaea in sepulchro fuit praesens localiter: quia ascendit in coelum corporaliter, surrexit, non est hic, et oportet in coelo esse usque ad diem iudicii. Act. 3.

#### DE VERIS SACRAMENTIS.

Scriptura sacra haec quatuor in omnibus signis novi foederis proponit. Primo foedus seu pactum ipsum, quod est Dei gratia, reconciliatio cum hominibus propter Christum; dona propter Christum per Spiritum sanctum, electis fide exhibita, et applicata: secundo materia rei ex qua Sacramentum instituitur, ut iris cum Nock, praeputium carnis cum Abraham, iumenta et panis in sacrificiis: in Baptismo aqua: in Coena, panis et vinum. Tertio, causa formalis: diversis enim formis signa erecta sunt cum Noak, Abrahan, et populo Iudaico: et in novo Testamento in baptismo diversae sunt formae Sacramenti. Quarta causa finalis quae respicit Deum et homines, hine dieta sunt signa foederis, memoria pacti aut novi Testamenti inter Deum et homines: respectu causae finalis dicta sunt res sacramentariae signa, aut memoria in signum foederis, et reconciliationis instituta, ut iridis erectio et circuncisio vocatar Berith, id est foedus: deinde Otth Berith, id est signum foederis. Gen. 9. 17. Ita in coena panis et vinum respectu causae finalis sunt memoria mortis Christi, id est signa commonesacientia de morte Christi. Matth. eap. 26. Luc. cap. 22. 1 Corinth. 10. 11. Panis et vinom sunt per se et sua natura sine ulla matatione Papistica aut Creophagica, ut Papistae somniant, corpus et novum Testamentum, aut communicatio corporis sunt mystica et sacra Christi institutione et appellatione sine transformatione corperaria, sicut supra dictum est: signa enim non substantiam signaterum, sed tantum accipiunt nomina, ut Gen. 9. 17. 1 Cor. 10. Iris et circuncisio nune foedus, nune signum, et in coem elementum nunc Panis, nunc corpus Christi appellatur: 1 Corinth. 10. 11. Sed non mutatur panis in corpus Christi, sed accipit nomen corporis et vinum sanguinis, non essentiam aut naturem carnis et sanguinis Christi, ut Papistae somniant.

## DE AETERNITATE. [PROPOSITIO 43.]

Acternum quoque varie sumitur, primo, Dei respecta, que ties Deo Patri, Filio, Spiritui sancto tribuitur, significat principie et fine mutationoque carentem perpetuitatem, Tu Ichova habitass acternitates: Tu Ichova Deus es in acternum. Esa. 9. et 57.

Secundo sumitur pro Christi descriptione filiali et infinita natura, virtute et efficacia vel nativitate, ut Prov. 8. Sap. 7. 9

Eccl. 24. Ab aeterno ante omnia genuit me. Mich. 5: egressus eius ab aeterno a diebus aeternis. Esa. 9. Christus est filius Dei, Deus fortis, pater aeternitatis. Hoc est autor aeterni foederis, testamenti, salutis, iustitiae et vitae aeternae causa. Hebr. 1. 9. 13. Angelus est foederis, Testamentum in Christo confirmatum: Testamentum aeternum in sanguine Christi confirmatum est: Effectum aeternum, salutem, vitam, Testamentum, seu foedus aeternum tribuit Filio Dei dato, unigenito a Patre infinito, aeterno: Qualis effectus, talis causa: Sed effectus Christi, redemptio, salus, Testamentum sunt aeternum: Ergo et Filius est Pater aeternitatis, id est, Deus aeternus, infinitus, ut Pater. Esa. 9.

Tertio, sumitur pro continuo tempore, hoc est, pro spacio quo mundus creatus est, pro diebus in quibus mundus factus est: Hinc dicitur: Elegit nos ante tempora aeterna, id est ante septem dies creationis, ante creationem ab aeterno elegit, Eph. 1. 2. 3. 5. 2 Timoth. 1. 2. 3. Quarto, sumitur pro infinita piorum salute, et cruciatu impiorum. Quae ut se in electis et vasis irae habent initium, tamen iam fine carent salus et condemnatio.

## DE BAPTISMO INFANTIUM. [PROPOSITIO 44.]

Infantes omnes Ecclesiae oblatos, qui canes et porci non sunt, in nomine Patris, Filii et Spiritus S. Baptismo baptizandos esse docemus, sicut promissio et signatum vel foedus ad infantes et electos pertinet, et Sacramentum circuncisionis infantibus quoque institutum fuit, Rom. 5. 6. 1 Cor. 15. Coloss. 2.

## [PROPOSITIO 48.]

Scriptura nomen Baptismi varie usurpat. Primo pro affiictione, et cruce electorum, ut Matth. 20. Polestis baptizari, quo ego baptizor? id est, potestis ferre illam crucem infinitam, aut poenas infinitas? Secundo sumitur Baptismus pro regeneratione. et causa regenerationis, pro Spiritu et igne aut gratiae Dei plenitudine. Ille baptizabit nos igne et spiritu. Nisi quis natus fuerit ex aqua et spiritu, non poterit ingredi in vitam. Matth. 3. Marc. 1. 1 Ioan. 1. 3. Tertio sumitur baptismus pro signo regenerationis et lavacri interioris, quod a Christo institutum est, in nomine Patris, Filii et Spiritus S. Matth. 28. Quarto, sumitur pro Christi baptismo, vel pro nomine Christi, pro poenitentia et conversione, ut Matth. 3. Poenitentiam egite, et baplizetur unusquisque vestrum in nomine lesu Christi in remissionem peccatorum: id est, agite poenitentiam, ut propter Christom accipiatis remissionem peccatorum et donum spiritus. pro religione et confessione Christiana, et unione insertioneque fidei, doctrinae et confessione Christi, ut Act. 10.

aquam prohibere potest aliquis, ne baptizentur hi, qui Spiritum sanctum acceperunt, et iussit eos baptizari Petrus in nomine Domini Iesu Christi. Hic baptismus aquae primo. Secundo baptismus Spiritus et ignis. Tertio baptismus nominis Christi explicatur. Baptizati sunt in nomine Iesu. Hoc est, primo in nomine Patris, Filii et Spiritus S. aqua sunt baptizati: postea susceperunt nomen Christi, facti sunt Christiani, fidem, doctrinam, et religionem Christi susceperunt, et apprehenderunt, Gal. 3. 1 Cor. 3. Quicunque in Christo baptizati estis, Christum induistis. Sexto pro lotione et communi lavacro sumitar, Iudith 12. Baptizabet se Iudith in fonte, Marc. 1. Iudaei non comedunt, nisi baptizentur prius.

## DE LEGE. [PROPOSITIO 46.]

Lex ad peccata arguenda, et Evangelium propter annunciandam remissionem peccatorum praedicandum est. Neque enim pecnientia praedicari potest, neque peccata argui possunt, sine lege. In suis ergo finibus Lex et Évangelium praedicanda sunt.

## DE RITIBUS ECCLESIASTICIS. [PROPOSITIO 47.]

Omnes honestos, et pios ritus verbo Dei consentientes et servientes gloriae Dei, et aedificationi ecclesiae, cantilenas scilicet ex sacris literis compositas, cum intellectu Spiritu et mente canimus: et reiicimus insanos, qui his contradicunt, aut lingua non intellecta in coetu discantizant, aut reboant ad coelum usque, ut Sacerdotes Baal, 1 Cor. 14. Eph. 5.

## DE VESTITU PASTORUM. [PROPOSITIO 48.]

Quia in sacris literis in Veteri, et Novo Testamento nulla limitatione, figura, aut mensura ministrorum Ecclesiae vestes in usu communi circumscribuntur et limitantur, stultum et impium est haeredes et dominos omnium creaturarum, a Domino Deo factos facero servos in vestitu, cibo et potu superstitioso. In his ergo omnibus mediocritas pia et sancta serviens honestati, decoro et necessitati secundum circumstantias servanda est. Vitanda sunt extrema omnia, luxus, superbia, scandala, sordities, et avaritia, non serviens, et non parcens naturae, 1 Cor. 6. 14. 15.

## DE TEMPLIS. [PROPOSITIO 49.]

Templa et loca conventus electorum, remotis Idolis et Papisticis sordibus Idolorum, ararum, et boatuum recipimus: etiam in prius eis Baalaim abusi sunt: nulla enim creatura in terris est, qua impii abusi non sunt. Sed abusus non tollit substantiam besae rei, Hoc est, non sunt ideo creaturae Dei per se boase reiiciendae, quia iis impii abusi sunt.

## DE CIBO ET MERCEDE PASTORUM. [PROPOSITIO 50.]

Scriptura sacra, et natura docet, dignos esse operarios cibo et mercede sua: impie ergo nugantur clamitantes, mercedem non esse veris in Christo ministris dandam: sicut novi haeretici fabulantur, sub Monachorum praetextu, qui licet non paciscantur cum ovibus, sed tamen iis pellem et carnem excoriando detrahunt, ut Ioan. 10. 11. Hiere. 23, 3. Spiritus Dei falsis prophetis loquitur. Ezech. 14. Ess. 58.

## DE CAUSA PECCATI. [PROPOSITIO 61.]

Sicut impossibile est contrarie inter se pugnantia, et destruentia se mutuo, causam efficientem formalemque esse posse sibi contrariorum: ut Lux non est causa tenebrarum, neque caliditas frigiditatis, Psal. 5. 46. 61. 66. 80. 84. 114. 135. ita impossibile est Deum, qui est Lux, Iustitia, Veritas, Sapientia, Bonitas, Vita, causam esse tenebrarum, peccati et mendacii, ignorantiae, coecitatis, malitiae, et mortis: sed horum omnium causa Satanas, et homines sunt. Quaecunque enim Deus prohibet, et propter quae damnat facere ex se, et per se non potest. Deut. 32.

## DE APROSOPOLIPSIA IN DEO. [PROPOSITIO 52.]

Sicut qui operantibus aequaliter simul mercedem aequalem iuste reddit, et qui non merentibus donat ex gratia, libero arbitrio quae vult, non est respector personarum: ita Deus, mortem et condemnationem tanquam peccati stipendium, dum omnibus merentibus aequalem reddit, ex debito secundum iustitiam et légem suam, iuste fecit. Et contra dum non merentibus donat propter Filium ex plenitudine gratiae suae, et libera voluntate, iustitiam et vitam, non est Prosopoliptis, id est, non est respector personarum, ut dieitur: quod tuum est, et meritus es tolle, et vade: Annon licet mihi facere de meo quod volo? Annon oculus tuus est nequam? non meus oculus, quia ego bonus sum, Matth. 21.

#### DE MEDIATORE.

Christum filium Dei et hominis totum secundum utramque naturam verum Melchisedecum Pontificem, Regem, Mediatorem, et Salvatorem, Redemptorem confitemur propter has causas:

1. Propter iustitiae et misericordiae temperamentum: ut iustitiae infinitae et legi damnanti propter peccatum satisfaceret in carne moriendo, virtute et efficacia spiritus aeterni. Deinde ut et misericordiae divinae vivificanti electos per eiusdem sermonis et Filii Dei unigeniti omnipotentiam satisfieret, iuxta electionem aeternam in Christo ab aeterno factam, Eph. 1.

2. Propter antilytron, aut aequivalens precium, hoc est, ut perfecte Mediator precium salutis pro electis solvere possit: hoc scili-

cet, propter peccatum hominum mori in carne possit. Deinde peccatum, mortem, Diabolum, infernum, legis maledictionem destruere possit, imaginem autem Dei amissam vitam, institiam, sapientiam Dei, reparare possit, et vivificare, omnia restaurare possit deitatis suae virtute et potentia, Rom. 3. 4. 8. 2 Cor. 3. 5. Col. 1.

2. Eph. 1. 3.

3. Quia literaliter Mediator vocatur Filius Dei unigenitus immortalis, id est verus Deus, vita aeterna, id est, immortalis lehova Deus aeternus, magnus laudandus in secula: Deus magnus,
aua potentia et virtute salvans, 1 Cor. 1. 3. Col. 1. Hebr. 1.
7. 9. Zach. 1. 3. 10. 13. 14. Oseae 1. 2. 3. 12. Idem Mediator Dei et hominum vocatur homo Iesus Christus. Sunt ergo
gloriae Dei et veritatis, iustitiae, deitatis destructores, sunt pacis
inter homines hostes, qui Christum mediatorem, id est, Filium
Dei unigenitum a Patre, et hominem verum negant, Luc. 1. 2.
Impossibile enim est gloriam Dei in coelis perfici Legem et
Evangelium impleri, et salutem pacem electorum perfici sine Fifio Dei vero Deo, et homine, et sine vero homine, Rom. 1. 3.
Colos. 1. 2. Ephes. 1. 3.

FINIS.

2.

## CONSENSUS.

2 Timoth. 2.

Sectare iustitiam, fidem, charitatem, pacem eum iis, qui invocant DOMINUM ex puro corde.

## CONSENSUS

IN FIDE ET RELIGIONE CHRISTIANA INTER ECCLE-SIAS Evangelicas Maioris et Minoris Poloniae, Maguique Ducatus Lithuaniae et caeterarum eius regni provinciarum, primo SEN-DOMIRIAE Anno MDLXX in Synodo generati sancitus, et deinceps in aliis, ac demum in Wlodislaviensi generali Synodo Anno MDLXXXIII confirmatus, et Serenissimis Poloniae Regibus, AUGUSTO, HENRICO ac STEPHANO oblatus, nunc autem ex decreto Synodico in publicum typis editus.

Anno Christi MDLXXXVI.

Peal: 50, et 122.

Benigne fac Domine in beneplacito tuo Syoni, et aedificentur muri ferusalem.

Sit pax in propugnaculis eius et prosperitas in palatiis eius.

#### Praefatio ad benevolum lectorem.

'Vetus et verissima est sapientum sententia: Concordia res parvae crescunt, discordia maximae dilabuntur. Imo vero ipsa veritas Dominus noster Iesus Christus testatur, regnum inter se divisum collapsurum, concordiam vero et amorem pium, sectatorum auorum signum proprium esse. Quapropter addicti sanctae concordiae, et operam dantes aedificationi Ecclesiae ac extirpationi scandalorum, nos qui in Poloniae Regno idololatriam AntiChristi reiecimus, et omnes haereses Christianae fidei, symbolo Apostolorum, Niceno et Athanasiano etc. adeoque authoritati scripturaram repugnantes, vitamus, ac puram Evangelii doctrinam syncere profitentes et exequi studentes, Evangelici vocamur: ut occurrere possimus apud extraneos suspicioni, domi vero occasioni et cuipiam fomiti discordiae (quod maiores nostri egredientes ex captivitate AntiChristiana, diversis temporibus et locis, alii in Bohemia et Polonia, alii in Germania, alii in Helvetia et caeteris regionibus ac regnis, exhibuerunt magistratui suo, Imperatoribus, Regibus ac Principibus, diversa nostrarum Evangelicarum Confessionum exemplaria, unam tamen eandemque veritatem in scriptis Propheticis et Apostolicis fundatam complectentia)

convocata ex omnibus Regni Polonise Provinciis Generali Synodo Sendomiriae Anno Domini M. D. LXX. dictas Confessiones, Augustanam, Bohemicam, et Helveticam, examinatas deprehendimus in praecipuis articulis fidei Christianae cum Scriptura sacra et secum invicem concordes esse.

Quod vero attinet ad Articulum de Coena Domini, ne quaedam varietas opinionum seu phrasium nos distraheret, praecidimus inter nos disputationes de modo rei, cum omnes rem vere credamus, secundum verba Salvatoris, et pine antiquitatis sententiam, quae in Consensu Sendomiriensi descripta est.

Itaque scandalis sopitis, vera concordia et amore Christi sin eins pura doctrina conjuncti sumus, Ceremoniis paulo diversis, ut in qualibet

Roclesia mos obtinuit, libertati Christianae permissis.

Qui dictus Consensus noster hactenus a nobis non modo est fideliter servatus, sed etiam deinceps in aliquot Generalibus Synodis resovatus et confirmatus, utpote in Cracovienei Anno M. D. LXXIII. ia Petricovienei Anno M. D. LXXVIII. et Wlodislavienei Anno M. D. LXXXIII. Illis, qui litium scintillas excitare videbantur, ingenue correctis, ac intra limites pacis reductis, atque ita vinculo concordiae et amoris fraterni arctius astricto. Stat vero nobis omnibus firma sententia, auxiliante Des, hunc sanctum Consensum contra omnes Diaboli hostiumque et quorumvis hominum molitiones constanter retinere ac tueri.

Quare publicatione huius libelli (quo ratio Consensus, Ordinis ac Disciplinae inter nos constitutae describitur) palam facere et protestari voluimus omnibus pijs, tam in Sarmatia, quam in aliis Europae caeterarumque mundi partium regnis viventibus, nos non simulata, sed sacrosancta, mandato et Spiritu Christi facta, concordia coniunctos esse, et habitare fratres in unum: Ac proinde ab adversarijs nostris calumniese et iniquissime nobis obiici discordiam et ataxian. Siquidem cum hoc scripto nostro res ipsa clamat, et id cognoscere volentibus evincit, nos in Regno Poloniae omnes Rungelicos esse sancta pace copulatos, mon dissidere, sed convenire in doctrina fundamentoque fidei et salutis mostrae ac religionis Christianae: et retinere fraternam concordiam atque mutuum amorem, et officiorum pietatis humanitatisque pulchram com-municationem. Ac si qui forte etiam inter nos reperirentur philauti, qui communem tranquillitatem turbare niterentur, scandalaque excitarent, et patientia Fratrum abutentes, commoniti non se cohiberent; esse contra eos in promptu iustum Reclesiasticae disciplinae rigorem, ut coherceantur, et contumaces ex Ecclesia communioneque nostra, authoritate Canonum Synodicorum excludantur: secundum decretum ipsius Sancti Spiritus, in eiusmodi hominum pervicaciam latum Galat. 5: Qui ves conturbat, portabit iudicium, quicunque est ille: Utinam vero abecindantur, qui ves conturbant.

Oramus itaque omnes pios, qui legent Consensum hunc nostrum, ne admittant iniquas hostium nostrorum accusationes, calumnias et obtrectationes: sed huic testimonio et scripto nostro locum dantes, mobiscum et cum multis aliis, de rebus dextre iudicantibus, viris Evangelicis, Des Opt: Man: gratias agant, pro hac syncera doctrina Evangelij, et in ea pio Consensu atque concordia nobis divinitus concessa: Nec etiam sua quidam nimis audaci et inclementi de nostro Consensu censura probibeant nos bene agere: Imo ipsi quoque si possunt, bene agant, et scan-dala, quae rixas comitantur, in domo Domini vitent: ac unanimes ser-viant aequissimo ministrorum suorum iudici Domino Iesu, cui stamas et cadimus: qui nos ita obtestatur Ioban: 13: Hoc est pracceptum meun (in quo cognoboent omnes, vos esse meos discipulos) ut vos invicem dilige-tis; sient ego dilexi vos, ut etiam diligatis alij alios.

Deus Pater coelestis nos totamque suam Sancto Evangelio addictam

Reclesiam conservet, confirmet, et benedictione sua augent in macta

concordia, ad gloriam suam et amplificationem Regni sui, inter omnes homines Christianos, verbo veritatis morigeros: ut Spiritu Sancto nos gubernante, veri discipuli atque imitatores Christi simus: nemini scandalum praebeamus: et idem, conscientiamque puram retinentes ad triumphantem Ecclesiam laetabandi in actornum perveniamus, per Dominum nostrum Iesum Christum. Amen.

Ministri Domini Iesu, et Sancti Evangelij in Ecclesia eius.

Erasmus Gliczner Superattendens Confessionis Augustange in

maiori Polonia, suo et omnium fratrum suorum nomine.

Iohannes Laurentius Superattendens fratrum Confessionis Bo-

hemicae, in maiori Polonia, suo et fratrum suorum nomine. Paulus Gilovius Superattendens Confessionis Helveticae in minori Polonia, etc. suo et omnium fratrum suorum nomine.

## CONSENSUS MUTUUS

IN

RELIGIONIS CHRISTIANAE CAPITIBUS INTER ECCLE-SIAS MAIORIS ET MINORIS POLONIAE, RUSSIAE, LI-THUANIAE, ET SAMOGITIAE ETC. QUAE IUXTA CON-FESSIONEM AUGUSTANAM, FRATRUM BOHEMORUM ET HELVETICAM, ALIQUO MODO A SE DISSENTIRE VI-DEBANTUR, FACTUS IN SYNODO SENDOMIRIENSI. ANNO DOMINI 1570. DIE 14. APRILIS.

Postea 1) quam diu multumque cum sectariis, Tritheitis, Ebionitis, Anabaptistis conflictatum esset, ac2) tandem divino favore ex tot tantisque certaminibus et deplorandis contentionibus emersimus: visum est iisdem Ecclesiis Polonicis reformatis et orthodoxis, quae in quibusdam capitibus et formulis doctrinae (hostibus veritatis et Evangelii) minime consentire videbantur, pacis et concordiae studio, Synodum convocare, atque 3) consensionem mutuam testari. Quare habita collatione amica et Christiana, sic iunctis compositisque animis consensimus 4) in haec capita.

Primum quemadmodum et nos, qui in praesenti Synodo nostram confessionem edidimus, et Fratres, nunquam credidimus, eos, qui Augustanam Confessionem amplectuntur, aliter quam pie et orthodoxe sentire 5) de Deo, et sacra Trinitate, atque incarnatione filii Dei, et iustificatione nostra 6), aliisque praecipuis ca-

<sup>1)</sup> Editio Haidelberg. 1605. postquam. 2) no deest in edit. Haidelberg. 3) Ed. Haidelberg. nc. 4) Ed. Haidelberg. consenserunt. 5) Ed. Haid. sensisse. 6) In Ed. Haid. deest nostra.

pitibus Fidei nostrae: Ita etism ii, qui Augustanam confessionem sequuntur 7), professi sunt candide et syncere, se vicissim tam de nostrarum ecclesiarum, quam de fratrum Bohemicorum (ques quidam rerum ignari Waldenses vocant) 8) Confessione de Deo et Sacra Triade, Incarnatione Filii Dei, Iustificatione, et aliis primariis capitibus Fidei Christianae, nil agnoscere, quod sit absonum ab orthodoxa veritate, et puro verbo Dei. Ibique sancte invicem polliciti sumus 9), unanimiter secundum regulam verbi Dei, nos 10) defensuros Consensum hunc mutuum in vera et pura Christi religione contra Pontificios, contra sectarios, contra denique omnes hostes Evangelii et veritatis.

Deinde vero quantum ad infelix illud dissidium de Coena Domini 11) attinet, convenimus in sententia verborum Domini nostri Iesu Christi 12), ut illa orthodoxe intellecta sunt 12) a patribus, ac inprimis Irenaeo 14), qui duabus rebus, scilicet terrena et coelesti, hoc mysterium constare dixit: Neque elementa signave nuda et vacua illa 15) esse asserimus, sed simul reipsa credentibus exhibere et praestare Fide, quod significant: Denique ut expressius clariusque loquamur, convenimus, ut credamus et confiteamur, substantialem praesentiam Christi, non significari duntaxat, sed vere in coena eo 16) vescentibus repraesentari, distribui, et exhiberi corpus et sanguinem Domini 17) symbolis adiectis ipsi rei, minime nudis, secundum Sacramentorum naturam. Ne vero diversitas formularum loquendi contentionem aliquam pariat, placuit, praeter articulum, qui est insertus nostrae Confessioni 18) mutuo consensu asscribere articulum Confessionis Saxonicarum ecclesiarum de coena Domini, ad Tridentinum Concilium anno 1551. missae 19), quem etiam pium agnoscimus, et recipimus. Cuius Confessionis haec sunt verba 20):

"Et Baptismus et Coena Domini sunt pignora et testimonia gratiae, ut antea dictum est, quae de promissione et tota redemptione nos commonefaciunt, et ostendunt beneficia E vangeli ad siagulos pertinere, qui his ritibus atuntur <sup>21</sup>). Sed tamen hoc discrimen est: per baptismum singuli inseruntur ecclesiae; sed coenam Domini simul etiam volait Dominus esse nervum publicae congregationis. Vult enim Deus ministerium Evangelii publicum esse, non vult in latebris tantem inclu-

<sup>7)</sup> sequentur deest in Rd. Haid. 8) Bohemicorum.... Waldeness vocant)] ed. Haid. quos vocant Waldeness. 9) sumus, in ed. Haid. deest. 10) deest in ed. Haid. nos. 11) Domini deest in ed. Haid. 12) Domini vostri Iesu Christi] deaunt haec verba in ed. Haid. 13) sunt] ed. Haid. et. 14) Irenaeo] ed. Haid. ab Irenaeo. 15) muda et vacua illa] ed. Haid. lla muda et vacua. 16) eo deest in ed. Haid. 17) corpus et sanguinem Domini] desunt haec verba in ed. Haid. 18) nostrae Confessioni] ed. Haid. confessioni nostrae. 19) missae] haec vox legitur in ed. Haid. anto verba: ad Tritendinum. 20) haec sunt verba:] ed. Haid. verba haec sunt: 21) Quae sequuntur desunt in ed. pr., in qua haec tantum extant: utuntur etc. Item. Nec admittentur.. cft. p. seq.

sam teneri vocem Evangelii, sed exaudiri eam vult a toto genere hamano, vult se agnosci et invocari: ideo vult publicos et honestos esse congressus, et in his vult sonare Evangelii vocem; vult se ibi invocari et celebrari. Vult etiam hos ipsos congressus, testes esse confessionis et seiunctionis ecclesiae Dei ab aliarum gentium sectis et opinionibus. Convenit Ioannes Ephesi cum suo coetu, et docet evangelium, et usu sacramentorum, totus coetus ostendit, se hanc doctrinam amplecti, et hunc Deum invocare, qui evangelium tradidit, et seiunctum se esse a Dianae, Iovis, et aliorum idolorum cultoribus. Vult enim Deus conspici et audiri suam ecclesiam in mundo, et vult se-iunctam esse multis publicis signis a reliquis gentibus. Sic haud dubie suos coetus habuerunt primi parentes, Adam, Seth, Enoch, Noë, Sem, Abraham: et deinceps politia Israel habuit multos ritus, ut seiunctio illa a gentibus esset conspectior. Addidit etiam peculiarem promissionem congregationi: Ubicunque duo aut tres congregati sunt in nomine meo, ero in medio eorum. Item: Quicquid petent consentientes, fiet eis. Et in Psalmo: Laus eins in ecclesia sanctorum. Sintque promissiones, in quibus adfirmat Deus, se ecclesiam servaturum esse, eo dulciores, quia intelligimus, eum publicum ministerium in congressibus honestis conservare et restituere: sicut et in ipsis verbis coenae Domini inclusa est haec promissio, cum iubet annunciare mortem Domini, et hanc coenam distribui, donec venerit.

- "Ut igitur reverentia maior sit in huius sacramenti usu, verae cansae institutionis cogitentur, quae ad publicam congregationem, et ad singulorum consolationem pertinent.
- sonare vocem evangelii. Huius congregationis vinculum vult esse hanc aumtionem, quae summa reverentia facienda est, cum ibi testimonium exhibeatur mirandae societatis Domini et sumentium, de qua reverentia Paulus loquitur, inquiens: Qui sumit indigne, reus erit corporis et senguinis Domini. Secunda: Vult et concionem, et ipsum ritum prodesse ad conservationem et propagationem memoriae passionis, resurrectionis, et beneficiorum suorum. Tertia: Vult quemlibet sumentem hoc testimonio singularitor confirmare, ut statuat ad se pertinere beneficia evangelii, cum concio sit communis: et hoc testimonio, hac sumtione ostendit, se ipsius membrum esse, et se ablutum esse sanguine suo, et facere se hoc foedus: Manete in me, et ego in vobis. Item: Ego in els, et hi in me.
- "Quarta: vult hanc publicam sumtionem, confessionem esse, qua ostendis quod doctrinae genus amplectaris, cui coetui te adiungas. Vult et gratias agi publice et privatim in hac ipsa cerimonia Deo aeterno patri, filio et spiritui sancto, cum pro ceteris beneficiis, tum nominatim pro hoc immenso beneficio redemtionis et salvationis. Vult et ipsis ecclesiae membris inter sese vinculum esse mutuae benevolentiae. Ita multis fines concurrunt.
- "Harum maximarum causarum commemoratione invitantur homines ad sacramenti reverentiam et usum. Et docemus, quomodo prosit usus. Aperte damnamus portentosum errorem Monachorum, qui scripserunt, sumtionem mereri remissionem peccatorum, et quidem ex opere operato, sine bono motu utentis. Hace Pharisaica imaginatio pugnat cum dicto: Iustus sua fide vivet. Sic igitur erudimus eccleriam, accessuros ad Coenam Domini, oportere poenitentiam seu conversionem adferre: et accensa iam fide in cogitatione de morte et resurrectione et beneficiis filii Dei, quaerere hic confirmationem huius fidei: quia ia usu sacramenti fit testificatio, quae ostendit, ad te quoque perti-

nere beneficia filii Dei. Fit et testificatio, quod te sibi membrum adiungat, et quod sit in te, sicut dicit: Ego in vobis. etc.

"Monemus etiam, ne existiment, propter hoc opus seu hanc obedientiam remitti peccata, sed ut fiducia intuentur mortem et meritum filii Dei, et resurrectionem eius. Et statuant propter ipsum nobis peccata remitti, et velle eum hanc fidem hac commonefactione et testificatione confirmari. Oum hoc modo fides, conselatio, gaudium conscientiae et gratiarum actio crescunt, prodest sumtio. [Nec admittuntur ulli ad communionem, nisi prius a Pastore aut Collegis eius auditi sint, et absoluti. In hac exploratione interrogantur, et erudiuntur rudiores, de tota doctrina: et deinde absolutio promulgatur.

"Docentur etiam homines, Sacramenta esse actiones divinitus institutas, et extra usum institutum res ipsas non habere rationem Sacramenti: sed in usu instituto in hac communione vere et substantialiter adesse Christum, et vere exhiberi sumentibus Corpus et Sanguinem Christi: Testari Christum, quod sit in etis, et faciat eos sibi membra, et quod abluerit eos sanguine suo: etc.] 22) sicut et Hilarius inquit: "Haec accepta et hausta efficiunt, ut et nos in Christo, et Christus in nobis sit".

"In ipso autem ritu servamus morem usitatum universae ecclesiae veteris Latinae et Graccae. Non fiunt privatae Missae, hoc est, tales, in quibus non fiat distributio corporis et sanguinis Christi: zicut nec vetus ecclesia aliquot seculis post Apostolos, tales Missas habuit: ut descriptiones veteres apud Dionysium, Epiphanium, Ambrosium, Augustinum. et apud alios ostendunt. Et Paulus expresse iubet, simul fieri multorum communionem. Istaque ia publica et honesta congregatione recitantur aut canuntur precationes et symbolum, et lectiones cum sacris canticis, distributae in dies festos, usitato more. Deinde fit concio de beneficiis fillis Dei, et de aliqua doctrinae parte, ut series temporum praebet argumentum. Postea recitat Pastor gratiarum actionem, et precationem pro universa ecclesia, pro potestatibus, et pro praesenti necessitate: et orat Deum, ut propter fillum, quem voluit fieri victimam pro nobis, remittat nobis peccata, et nos salvet, colligat et servet ecclesiam.

"Deinde recitat in loco consueto verba Christi, de Coenae institutione, et sumit ipse, et distribuit sumentibus integrum sacramentum, qui reverenter accedunt, antea explorati et absoluti, et ibi suas preces ad publicas adiungunt. Ad extremum, rursus recitatur gratiarum actio. Hunc ritum, et hanc communionem plurium, congruere cum acriptis Apostolorum, et consuetudine veteris ecclesiae, fere usque ad Gregorii aetatem, noverunt omnes non prorsus ignari antiquitatis; quod cum ita sit, probanda, non improbanda est nostrarum ecclesiarum consuetudo: sed adversarii improbantes nostram consuetudinem, defendunt multos errores, alii magis tetros, alii novis iam artificiis facatos. Multi ante hoc tempus scripserunt, fieri oblationem in Missa pro vivis et mortuis, et mereri cam facienti et aliis remissionem peccatorum ex opere operato. Et hace plurimorum persuasio fuit, et adhuc est, similis Pharisaicae et Ethnicae. Nam eodem modo Pharisaei et Ethnici somniabant, se ex opere operato mereri sibi et aliis

<sup>22)</sup> Quae uncis inclusimus extant etiam in ed. pr., sed quae sequentur inde a verbis sicut et Hilarius inquit..usque ad finem p. 559., ea desunt in illa edit., in qua haec tantum leguntur: sanguine suo: etc. Omnia huius articuli verba integra.

remissionem peccatorum, pacem, et alia multa bona. Aut etiamsi qui minus coeci verecundius loquebantur, etsi dicebant mereri ea non sine bono motu sacrificantis, tamen sacrificia ipsa fingebant esse merita precum. Hac opinione cumulabantur sacrificia, et crescebant aucupia quacetus. Talis est et Missarum mercatus, et profanatio coenae Domini, fere in toto orbe terrarum.

- "Vult autem Deus, vitiosos cultus taxari et aboleri. Ideo vocem divinam simpliciter et vere proponimus, quae errores illos damnat. Ac toto pectore adfirmamus coram Deo et tota ecclesia in coelo et in terra, tantum fuisse unicum sacrificium propitiatorium, seu quo ira aeterni patris adversus genus humanum placata est: scilicet, totam filii Dei, Domini nostri Iesu Christi crucifixi et resuscitati, obedientiam. Hie unicus est agnus, qui tollit peccata mundi. De hoc unico sacrificio dictum est. Hebr. X: Unico sacrificio consummavit in perpetuum eos, qui sanctificantur. Et hoc sacrificium singulis sua fide applicator, cum audiunt evangelium, et sacramentis utuntur, ut Paulus inquit: Quem posuit propitiatorem in sanguine per fidem. Et: Iustus fide sua vivet. Et in 1 Petr.: Sanctificati spiritu, ad obedientiam et conspersionem sanguinis Iesu Christi. Cetera sacrifica in veteri Testamento fuerunt typica, de quibus suo loce copiosius dicitur. Et nequaquam merebantur remissionem peccatorum, et omnes iustitiae sanctorum omnibus temporibus, fuerunt, sunt, et erunt sacrificia laudis, seu εὐχαριστικά, quae non merentur facienti aut aliis remissionem, sed sunt cultus debiti in singulis, et placent propter mediatorem et summum sacerdotem filium Dei: ut dicitur ad Hebr.: Per ipsum offerimus sacrificium loudis semper Dec. Hanc esse immotam et aeternam veritatem, manifestissimum est. Quod vero citantur contra tam claram lucem veritatis centones, quos nominant Canones Missae, etiam manifestum est, dissimiles esse Canones Graecos et Latinos. Et Graecos ipsos dissentire inter sese de re maxima: et in hoc Latino, qui usitatus est, apparet paulatim adsutas esse lacinias ab ignotis auctoribus.
- "Vetus ecclesia utitur nominibus sacrificii et oblationis: sed intelligit totam actionem, precationem, sumtionem, recordationem, fidem, spem, confessionem, et gratiarum actionem. Hace tota actio interior et exterior, in quolibet converso ad Deum, et in tota ecclesia, est reversa sacrificium laudis, seu εὐχαριστικὸν, et λογική λατρεία. Et cum inquit Dominus: Veri adoratores adorabunt patrem in spirita et veritate: affirmat, in novo Testamento non praecipi externa sacrificia, quae fieri necesse sit, etiamsi in corde nulli sint motus Spiritus sancti: sieut in lege necesse erat cerimoniam Paschatos servari.
- "Sed de coena Domini dicitur: Probet se unusquisque etc. Ita prodest utenti coena Domini, cum affert poenitentiam et fidem, et non prodest ei alienum opus. Praeterea de mortuis manifestum est, totum hoc spectaculum pugnare cum verbis institutionis coenae, in quibus dicitur: Accipite, manducate, etc. Hoc facite in mei recordationem? Et tamen in magna parte Europae plurimum Missarum fit pro mortuis. Magna etiam multitudo prorsus ignorans, quid agat, légit Missas propter mercedem. Cum autem hacc omnia manifeste sint impia, facere oblationem, ut loquuntur, ut mercantur vivis et mortuis: aut facere nescientem quid agat: horribiliter peccant, qui hacc scelera retinent et defendunt. Et cum ritus extra usum institutum non habeat rationem sacramenti, qualis ibi fiat idolorum cultus, cogitent pii et eruditi.
- "Et est manifesta profanatio, partem coenae Domini circumgestare, et adorare: ubi prorsus transfertur pars ad usum toto genere diversum

ab institutione, cum textus dicat: Accipite, manducate, cum quidem et receus sit hoc spectaculum.

- "Postremo, quales sunt mores plurimorum sacrificulorum et Monachorum in toto Kuropa, qui non curant hoc dictum: Probet se unusquisque. Item: Quicunque indigne sumit, reus erit corporis et sanguinis Domini? Ktsi autem Pontifices et hypocritae, qui praestigias quaerunt ad haec mala stabilienda, rident has querelas, tamen certissimum est, Denm horribiliter irasci his sceleribus: sicut in Israel irascebatur sacrificiorum profanationibus. Kt videmus irae exempla manifesta: tot regnorum ruinas, vastationem orbis terrarum, quam faciunt Turcae, confusiones opinionum, et multas tristissimas dissipationes ecclesiarum.
- "Te autem, fili Dei, Domine Iesu Christe, crucifixe pro nobis, et resuscitate, summe sacerdos ecclesiae tuae, veris gemitibus oramus, ut propter tuam et aeterni patris tui gloriam, deleas idola, errores et abominationes: et sicut ipse precatus es, sanctifices nos in veritate tua, et in pectoribus plurimorum accendas lucem evangelii tui, et veram invocationem, et corda nostra ad veram obedientiam flectas, ut grati te in omni aeternitate celebremus.
- Omnium Angelorum et hominum eloquentiam superat magnitudo peccatorum, quae profanatio coenae Domini tot iam seculis parit. Et nos, cum par oratio tantae rei nulla possit esse, breviores sumus: et in hoc ingenti dolore filium Dei oramus, ut ipse haec mala emendat: et simul ad declarationem coptosiorem nos apud eos offerimus, qui eam andire volunt. Sad in hac quaestione praecipue fieri cornimus hoc, quod ait Salomon: Perinde facere conentem carmina praec cordi, ac si acetum fundat supra nitrum. Has de sacrificio persuasiones, sciuat adversarii nervos esse suae potentiae et opum. Ideo contrariam orationem audire nolunt. Quidam astute iam lenire absurda discunt. Non est, inquiunt, meritum oblatio, sed appellatio: strumt insidias verbis, et eosdem abusus retinent. Dixi autem etiam antes, unumquemlibet sua fide facere sibi applicationem sacrificii Christi, et cum audit evangelium, et cum utitur sacramentis. Et scriptum est: Probet unusquisque seipsum. Non igitur sentit Paulus, cerimoniam alteri non utenti prodesse, et filius Dei ipse se obtulit, ingrediens is sanctum sanctorum, id est, in arcanum consilium divinitatis, cerness voluntatem aeterni patris, et ingentem iram sustinens, et causas buiss mirandi consilii intelligens. Hae res magnae significantur, cum dicit Paulus ad Hebr.: sese obtulit: et cum inquit Esaias: Ponet ens-mam suam hostlam pro peccato. Quid igitur nunc intelligant sacrificuli, qui dicunt, se offerre Christum? nec antiquitas hoc modo lecuta est. Sed atrocissima oratione nos accessant, dicunt nos delere inge sacrificium: sicut faciebat Antiochus, qui typus est Antichristi.
- "Respondimus etiam antea, nos retinere totum ritum ecclesiae Apostolicae: et iuge sacrificium est, sonare doctrinam incorruptam Evangelii, et recte invocare Deum: denique, ut Dominus inquit, est adorare patrem in spiritu et veritate. Complectimur hic etiam verum usum sacramentorum. Haec omnia cum idelissime retineamus, summa reverentia retinemus iuge sacrificium: illi abolent, qui veram invocationem et coenam ipsam Domini multis modis corrumpunt, qui iubent invocare homines mortuos, qui Missas venales habent, qui iactitant, se oblatione sua aliis mereri, qui doctrinae de poenitentia et remissione peccatorum multos tetros errores immiscent: qui iubent dubitare agenceatorum multos tetros errores immiscent: qui iubent dubitare agences poenitentiam, an sint in gratia, qui libidinibus et idolis ecclesiam polluunt. Hi sunt Antiochi similes, non nos, qui obedire filio Dei atudemus, dicenti: Si quis diligit me, sermonem meum servebit.

"Postremo et de usu integri sacramenti pauca quaedam dicenda sunt. Removeatur sophistica a iudiciis ecclesiae. Norunt omnes, coenam Domini ita institutam eme, ut detur populo integrum sacramentum, sicut scriptum est: Bibite ex hoc omnes. Nota est et consuetudo veteris ecclesiae, Latinae et Graecae. Ideo fatendum est, prohibitionem uniue partis iniustam esse. Legitima hominum testamenta violare, iniustam est: cur filii Dei testamentum, sanguine ipsius obsignatum Episcopi violant? Dolendum est autem, tantam esse impudentiam, quorundam, ut eontra hoc gravissimum argumentum, tamen fingant sophismata, ad stabiliendam prohibitionem: quorum refutationem in re manifesta omittimus".

Huius antem sancti, mutuique consensus vinculum fore arbitrati sumus, convenimusque, ut quemadmodum illi nos, nostrasque ecclesias, et Confessionem nostram in hac Synodo publicatam, et Fratrum, orthodoxas esse testantur: Sic etiam nos illorum 22) ecclesias eodem christiano amore prosequamur, et orthodoxas fateamur 24): Extremumque valedicamus, et altum silentium imponamus omnibus rixis, distractionibus, dissidiis, quibus evangelii cursus non sine maxima multorum piorum offensione, impeditus est, et unde adversarijs nostris non levis calumniandi et verae Christianae religioni nostrae contradicendi. Quinpotius 25) occasio sit subministrata paci et tranquillitati publicae studere, charitatem mutuam exercere, et operas mutuas ad aedificationem ecclesiae pro fraterna coniunctione nostra praestare debemus.

Adhaec recipimus mutuo consensu, omni studio nostris Fratribus 26) omnibus persuasuros, atque eos invitaturos ad hune Christianum, et unanimem Consensum amplectendum 27), colendum et conservandum, illumque alendum, et obsignandum, praecipue abditione verbi, (frequentando tam huius, quam alterius cuiusque 28) Confessionis caetus,) et Sacramentorum usu: observato tamen recto ordine, et gradu tam disciplinae, quam consuetudinis uniuscuiusque ecclesiae.

Ritus autem et Ceremonias 2 9) uniuscuiusque Ecclesiae, liberos hac concordia, et Coniunctione relinquimus. Non enim multum refert, qui ritus observentur, modo sarta tecta et incorrupta existat ipsa doetrina et fundamentum fidei ac salutis nostrae 3 0): Quemadmodum et ipsa Confessio Augustana et Saxonica de ea re docent: Et in hac Confessione nostra in praesenti Synodo Sendomiriensi publicata, id ipsum expressimus 3 1).

<sup>23)</sup> Sie etism nos Morum] ed. Haid. sie et Morum. 24) fatemmer]
ed. Haid. fatemur. 25) Quinpotius] ed. Haid. quia potius. 26) Fratribus deest in ed. Haid. 27) amplectendum] ed. Haid. complectendum. 28)
cuiusque] ed. Haid. eiusque. 29) et Ceremonius uniuscuiusque] ed. Haid.
liberos uniuscuiusque. 30) et fundamentum fidei ac salutis nostrae:] desunt haec verba in ed. Haid. 31) in praesenti... expressimus] in ed.
Haid. haec tantum extant verba: id ipsum expressimus.

Quamobrem consilia officiave charitatis mutua inter22) nos conferre, et in posterum de conservatione et incremento omnium totius Regni Lithuaniae, Samogitiae 23), piarum, orthodoxarum et 34) reformatarum Ecclesiarum, tanquam de uno corpore consulere polliciti sumus ac recipimus 25). Et si quando Synodos generales celebrabunt, nobis quoque significent: Et ad nostras etiam generales vocati, non gravatim veniant, si opus fuerit. que ut colophonem huic consensui et mutuae Concordiae imponamus, ad hanc fraternam 86) societatem conservandam tueadamque non incommodum fore putamus, in locum certum convenire, ubi una ex mutuis Confessionibus, compendium corporis doctrinae 37) (improbitate hostium veritatis 38) ad id adacti,) eliceremus, et in publicum ederemus: Ut invidorum hominum 29) ora obturarentur, cum maximo omnium piorum solatio: sub 40) titulo omnium ecclesiarum Polonicarum reformatarum et Lithuanicarum et Samogiticarum 41), nostrae Confessioni consentientium.

Datis igitur iunctisque dextris sancte promisimus et recepimus invicem, omnes 42) fidem et pacem colere, fovere, et indies ad aedificationem regni Dei magis magisque amplificare velle: omnesque occasiones distractionis Ecclesiarum evitaturos. Denique se immemores et oblitos sui ipsius, ut veros Dei Ministros decet, solius Iesu Christi Salvatoris nostri gloriam promoturos, et Evangelij illius veritatem propugnaturos, tum dictis, tum factis, recepimus.

Quod ut felix, ratum firmumque sit in perpetuum, eramus ardentibus votis Deum Patrem, tetius consolationis et pacis authorem et fontem uberrimum: qui nos nostrasque ecclesies ex densis Papatus tenebris cripuit, donavitque puro verbi sui, et sacrosancto veritatis lumine: Hancque nostram sanctam pacem, consensionem, coniunctionem et unionem benedicere, ad sui nominis gloriam, et Ecclesiae aedificationem velit. Amen.

Stanislaus Mysskowski, Palatinus Cracoviensis, personaliter consensi et subscripsi.

Petrus Zborowski Palatinus Sendomiriensis, personaliter consensit M.P. Magnifici Donini Lucae de Gorka Palatini Posnaniensis, et Domini Ioannis Tomiczki Castellani Gnesnensis, atque omnium Confessionis Augustanae Ecclesiarum nomine, Stanislaus Bninski, Senior Ecclesiae consensi et subscripsi.

Magnifici Domini Palatini Russiae et caeterorum eios Provinciae

fratrum nomine, Stanislaus Chrzunstovius M. P.

Sigismundus Myszkowski Osvociensis Capitaneus, personaliter consentiens M. P. S.

Erasmus Gliczner Ecclesiarum in Maiori Polonia Confessionia Asgustanae Superattendens, auo et aliorum fratrum nomiae, M. P.

<sup>32)</sup> inter] ed. Haid. in. 33) Lithuanide, Samogitiae, in ed. Haid. desunt. 34) orthodoxarum et desunt in ed. Haid. 35) sumus ac recipimus. Et] ed. Haid. sumus, et. 36) fraterusm] ed. Haid. firmam. 37) sompendium corporis doctrinae desunt in ed. Haid. 38) veritatis deest in ed. Haid. 39) hominum] ed. Haid. horum. 40) sub] ed. Haid. sum. 41) Samogiticarum] ed. Haid. addit que. 42) omnes-in ed. Haid. deest.

Nicolaus Glicznerus Senior Districtus Posnaniensis, nomine fratrum Maioris Poloniae M. P.

Andreas Prasmovius, Minister coetus Radzieioviensis, nomine fratrum Confessionis Bohemicae, facultate sibi commissa, M. P. Simeon Theophilus alias Bogomit Turnovius, Diaconus in Communitate Fratrum Bohemicae Confessionis, et ad praesentem Synodum le-

Stanislaus Sarnicius, Senior Ecclesiarum Districtus Cracoviensis, suo

et aliorum fratrum nomine.

Iacobus Sylvius, Senior Districtus Chenczinensis suo et aliorum fra-

trum nomine.

Paulus Gilovius, Senior Districtus Zatoriensis 'et Osviecinensis, suo et omninm fratrum nomine. M. Lacus Rakow Minister Criloviensis, missus a nobilitate Belsensi M. P.

Stanislaus Karminski, Iwan, Rector colloquii in Synodo a Fratribus

electus M. P.

Daniel Chrobewski, Stanislaus Rozanka medicus, Consules Craco-vienses, et Christophorus Trecius, Ecclesiae urbanae Cracoviensis Seniores, et ad praesentem Synodum nuncii, suo et fratrum nomine sub-

Stanislaus Marcianus Ducis Wisnovecii legatus, Minister Ecclesiae

Dziovoltensis.

Valentinus Brzozovius, Senior, nomine Reclesiarum Podgoriensium.

Minister in Dobrkovv subscripsit.

Andreas Crusvicensis, Minister in Lisovvo, nomine suo et coetus Radzieioviensis subscripsit.

Petrus Tarnovius, Minister in Dembnica, suo et Magnifici Domini

Georgii Latalski nomine subscripsit.

Eidem Consensui subscripserunt personaliter ex coeta Fratrum
Bohemicae Confessionis, in Synodo Posnaniensi XX. Maii.

Georgius Israel, Iohannes Lorentius, Seniores Ecclesiae Fratrum in Maiori Polonia, nomine suo et omnium Ministrorum.

Procopius Broniewski, Signifer Calissiensis, M. P.

#### Psalm. CXXXIII.

ECCE quam bonum et quam iucundum habitare fratres in unum!

# Consignatio observationum necessariarum

ad confirmandum et conservandum mutuum Consensum Sendomiriae Anno DN. M. D. LXX. die XIV. April. in vera Religione Christiana initum inter Ministros Augustanae Confessionis et Fratrum Bohemorum,

Posnaniae eodem Anno, Maii XX. facta, et a Ministris utriusque coetus approbata ac recepta.

Consensum Generalem Sendomiriensem, Anno Domini M. D. LXX. die XIV. Aprilis factum, de doctrina Orthodoxae Fidei, mutuaque concordia et pace omnium Ecclesiarum Evangelicarum in Regno Poloniae, approbamus et fideliter recipimus, atque retinere, Deo adiuvante, pollicemur omnes.

II. Ministri partis utriusque, cum conciones in templis tum Sacramenta administrent et dispensent, ea forma et ritu eodem qui usitatus iisdem est, idque absque ulla offensionis suspitione.

III. Si in loco aliquo fuerint duo utriusque coetus Ministri, vel si easu aliquo alter alterum convenerit fueritye vocatus, debent absque ulla offensionis suspitione et conciones et Sacramenta administrare, eodem et quidem puro et candido animo gloriam Dei promoventes.

IV. Ubicunque fuerit pastor coetus unius, patronus loci illius, non debet Pastorem coetus alterius, ad conciones peragendas et administranda Sacramenta, absque consensu sui proprii Ministri vocare: Multo magis erronem solivagum non delu i vocare

et suscipere.

V. De Coena Domini illam sententiam amplectimur, quae est annotata in mutuo Consensu Sendomiriensi, et Articulo Confessionis Saxonicae missae ad Tridentinum Concilium Anno Chri-Vitabimusque terminos, verba et explicationes sti M. D. LI. a Verbo Dei et hoc Generali Consensu, et ab hac ipsa Confessione Saxonicarum Ecclesiarum ad Tridentinum Concilium missa alienas.

VI. Ministros auditoresque partis unius, pars altera nalla vel ratione vel occasione abstrahat, sed eos in eadem coetus se-

cietate confirmet et promoveat.

VII. Utriusque partis Ministri, auditores suos doceant, admoneant, illisque sua Pastorali authoritate iniungant, ne Ecclesias Confessionis alterius in omnibus Doctrinae et Rituum punctis, damnare, verbis vel scriptis ullis perstringere audeant: sed ut bene de illis sentiant et loquantur.

Ex utraque parte Seniores constituti, mutuas operas in promovenda hac Unione, nec non in aliis negotiis Ecclesiarum tradant; si opus fuerit bis vel ter in anno invicem in locum

destinatum convenientes, et consilia mutua conferentes.

Ministri auditoresque coetus unius, cum Ministris, patronis, auditoribusque coetus alterius, nihil privatim de mutatione Doctrinae et Rituum et Bonorum Ecclesiasticorum, vel loqui vel consultare debent: Sed potius suadere, quo illa integra iuxta isdicium Ministrorum suae confessionis maneant.

Unanimiter censemus, ut peccata verbo Dei damnata, et publicis concionibus et privata officii sedulitate taxentur ab omnibus concionatoribus verbi Divini, utpote idololatria, homicidios, avaritia, usurae, dissidia, rixae, maledictiones, ebrietas, commessationes, choreae, scortatio, vestitus luxuriosus, carnisque cupiditates et omnia vitia. De quibus tam Prophetae quam Apostoli ipseque Servator loquuntur Esa. III. et V. Ierem. XVIII. Ezech. XVI. Matt. XII. Marc. VII. Luc. XXI. Et 1 Cor. V. Gal. Vl. 2 Thess. (Ephes.?) V.

XI. Disciplina Ecclesiastica secundum verbum Dei, ab

omnibus approbatur: Atque tam in Ministros delinquentes, quam in omnia membra Ecclesiae, sine respectu personarum ut extendatur, necessarium esse iudicamus: Idque non solum verbis ut fiat, sed executione ipsa, et veritate, secundum mandatum Domini Iesu Christi, et exemplum Apostolorum Matth. V. et XVIII. Ioh. XX. 1 Cor. V. 2 Thes. III.

XII. Libertas illa conceditur, ut Ministri et membra coetus unius, alterius coetus Ministros et membra, sicubi opus fuerit, de pietate et poenitentia commonefaciant.

XIII. Quilibet Pastor de propriis auditoribus et oviculis ad

suam curam pertinentibus sciat, illorumque veram curam agat.

XIV. Utriusque partis Ministri ad usum Sacramentorum auditores ab altera parte venientes non admittant, absque testimonio Pastoris illius, chius propriae sublacent curae. Exceptis Comitiis, Synodo Generali, aut forte aliqua peregrinatione.

XV. Excommunicati authoritate clavium Christi ab uno coetu, non admittantur ad Sacram Coenam in altero coetu, nisi prius

cum Ecclesia quam offenderunt reconcilientur.

XVI. Ministros in uno coetu ex officio depositos vel excommunicatos, Ministri coetus alterius nec recipiant, nec absolvant, nec illis Ministerium restituant, sed iudicio coetus sui recipiendos et absolvendos relinquant.

XVII. Patroni Ecclesiae et collocatores, nil mandare debent Ministro, de mutandis et innovandis ceremoniis, sine consensu

Seniorum Ministrorum.

XVIII. Ceremonias et ritus papisticos sensim auferendos et omnino reiiciendos esse censemus, ut Exorcismum, imagines idololatricas, Sanctorum reliquias, usum superstitiosum candelarum, Consecrationem herbarum, vexilla, cruces aureas et argenteas, ac his similia: ne per illa verbum Dei profanetur, et ne Antichristo patrocinari videamur.

XIX. Si controversia aliqua fuerit oborta inter utriusque coetus Ministros in Doctrina vel in Ritibus etc.: Placide inter se eam componere studeant: Et si componi in eorum gremio non poterit, iudicium et decretum in eo ab Generali Synodo Ecclesiarum omnium Maioris et Minoris Poloniae expetant: hocque pro ipsa quaesita veritate vere et ex animo agnoscant et amplectantur.

XX. Observationes has Concordiae mutuique Christiani Consensus, datis iunctisque dextris sancte promisimus et recepimus invicem omnes, in omnibus Ecclesiis Christi, nostrae curae in Regno Poloniae subiectis, auxiliante Deo, constanter retinere atque observare. Idque approbavimus propria subscriptione.

Erasmus Gliczner, Roclesiarum Confessionis Augustanae in Maiori Polonia Superintendens, suo et Fratrum suorum nomine.

Georgius Israel Seniores Ecclesiarum Christi, Confessionis
Ionnes Laurentius Fratrum Bohemorum in Maiori Polonia, subGeorgius Philippensis acripserunt.

Nicolaus Glicznerus, Senior in Districtu Posnaniensi, suo et caeterorum Fratrum nomine.

Petrus Kostenius pastor Ecclesiae Christi in Miloslavv, Archipresbyter eiusdem atque Ridzinensis M. P.

Simon Minister Ecclesiae Christi in Wilkowo, Senior Districtus Co-

stenensis.

Balthasar Eychnerus Minister Ecolesiae Germanicae Confessionis Fratrum Bohemorum Posnaniae.

Iohannes Turnovius, Minister Christi Confessionis Fratrum in Barczi-

nensi Ecclesia

Blasius Adamitius, Ecclesiae Christi Confessionis Fratrum Minister Szamotuliis M. P.

Lucas Iaraczevianus Confessionis Augustanae Szamotuliis Minister M. P.

Abraham Abdeel, Confessionis Augustanae in Germanorum Ecclesia Posnaniae Minister M. P. Iohannes Enoch, Ecclesiae Christi Minister Posnaniae, Confessionis

Elias Thesbita, Diaconus Fratrum in Ecclesia Ostrorogensi M. P.

Simeon Theophilus Turnovius, Diaconus Fratrum Bohemicae Confessionis M. P.

Incobus Tichicus, Diaconus Ecclesiae Fratrum Bohemorum in Godziszevvo M. P.

Valentinus Cornelius, acolytus et Rector scholae Fratrum Bohemo-

rum Posnaniae M. P. Iacobus Schwenck Oppolitanus, praeceptor Scholae Augustanae Con-

fessionis Posnaniae M. P. Lucas Comes a Gorka Palatinus Posnaniensis personaliter M. P.

Iohannes de Tomicz Castellanus Gnesnensis personaliter M. P.
Andreas Lipczinski, articulis suprascriptis et tam pio Consensui,
meo et aliorum Fratrum nominibus M. P. S.

Zacharias Rydt, approbo ista et subscribo M. P. Stanislaus Storch, assentior his articulis M. P.

#### Rom. XIV.

Proinde quae pacis sunt sectemur, et quae aedificationis. sunt custodiamus.

# Contestatio Consensus.

Ibidem Posnaniae post octiduum, nempe Maii die XXVIII. Dominica I. post Trin. verum Consensum ac sanctam unionem confirmarunt realiter inter se Augustanae et Bohemicae Confessionis coetus hoc modo. Ministri, patroni, totaque congregratio Bohemicae Confessionis tam Poloni quam Germani utriusque sexus homines, ex templo suo, turmatim ingressi sunt in Ecclesian Augustanorum, ad matutinam concionem, ac ibidem utrisque auditoribus solenniter congregatis Ministri Fratrum, Iohannes Lanrentius Senior Polonis, Balthasar Eucherus Germanis, concionati sunt. Simili modo post meridiem, Augustanae Confessionis coetus, cum patronis (Domino Luca a Gorka Palatino Posnaniensi Domino Iobanne Tomiczio Castellano Gnesnensi etc.) et Ministris suis, spectabili processione ex sua Ecclesia per civitatem, ingressi sunt in suburbio Ecclesiam Fratrum Bohemicorum, Polosi

ad Polonos, Germani ad Germanos: atque illis Nicolaus Glicznerus Senior, his Abrahamus Abdeel, Augustani Ministri verbum Dei praedicarunt. In his congregationibus utrobique lecto Polonis et Germanis auditoribus Consensu et Consignatione, facta est sanctae Concordiae ac Unionis voce Ministrorum contestatio, et ad eam ceu singulare donum Dei serio colendam atque custodiendam sedula adhortatio ac obligatio utrinque auditorum, ut falsis de se suspitionibus abiectis, unum in Domino et veritate eius facti, disciplinam eius servantes, amore fraterno invicem sese prosequantur: cum ardentibus Deum ad votis, et maxima cunctorum laetitia et acclamatione. Ecce quam bonum et quam iucundum habitare fratres in unum! Tandem Hymnum exultationis et gratiarum actionis: Te Deum laudamus: uno ore una Ecclesia facti omnes cecinerunt.

#### Apostolus ad Ephes. IV.

Obsecto itaque vos in *Domino*, ut digne ambuletis, cum omni humilitate, mansuetudine et patientia, tolerantes invicem in charitate. Studentes servare unitatem Spiritus in vinculo pacis etc. Amen.

# Cracoviensis Synodi Generalis Acta et conclusiones seu canones. Anno Domini M. D. LXXIII. Sept. die XXIX. etc.

Cum convenissent tam verbi divini Ministri et Superattendentes Confessionum, Augustanae, Fratrum Bohemorum et Helveticae, quam Illustres, Magnifici, et Generosi Domini Patroni et Seniores cum legatis Ecclesiarum orthodoxarum Maioris et Minoris Poloniae, atque Magni Ducatus Lithuaniae, Russiae, Samogitiae, et ex aliis provinciis, quo de rebus ad propagationem Religionis Christianae orthodoxae et disciplinae Ecclesiasticae necessariis agerent: Tum invocato Numine Sancti Spiritus (et perlectis literis ac auditis legationibus ab Ecclesiis et spectabilibus personis ad Synodum missis) haec, quae sequuntur, egerunt ac decreverunt.

#### I. PRIMO.

Consensus mutuus, olim Sendomiriae constitutus ac sancitus, denuo in hac Synodo repetitus est: Cuius verba omnia ordine perlecta et diligenter examinata, atque a cunctis unanimiter comprobata sunt.

#### II. SECUNDO.

Consignationem Articulorum certorum, inter nos omnes observandorum, qui sanciti sunt in Synodo Posnaniensi Anno M.

D. LXX. die XX. Maij, in hac Synodo Cracoviensi, legimus, perpendimus: et cunctos istos Articulos approbatos, pro communibus recipimus.

#### III. TERTIO.

Porro ut partim optimus ordo, cum Ecclesiastica disciplina vigere magis ac magis possit: partim etiam ut doctrina Christiana, summa cum concordia a nobis propagari et foelicem cursum habere queat: ac denique ut schismatibus et scandalis (quibus vehementer impeditur et tardatur aedificatio Ecclesiae Dei) eatur obviam: superiorum Articulorum Consignationi, Constitutiones quasdam, iampridem in Synodis Districtualibus, Xansensi et Wlodislaviensi sancitas subiecimus, ac pro communibus recepimus. Relicta tamen libertate Fratribus Bohemicae et Augustanae Confessionis, ut possint suos ritus et consuetudines, quae in hoc genere ab eis observantur, retinere : praesertim de Superattendente et eius officiis, ac etiam de Senioribus et de Synodis.

#### E x

# Xansensi Sunodo

Constitutiones.

#### De Superattendente.

In singulis Districtibus, ex Ministris illius Districtus eligendus est unus in Superattendentem sius Seniorem spiritualem: Huiusmodi vero, qui aptus esset ei muneri: Idque a Ministris et Senioribus illius Di-strictus in Synodo fieri debet: Et quatenus possibile esset, vocandus eo erit vicini Districtus Superattendens, ut inaugurationi ipsius praesit.

#### Cuius haec sunt officia.

I. Certo in loco fungetur officio Ministerii: ac educabit Catechistam impensis patronorum illius Districtus, qui ad munus Ministerii sedulo sese exercere, et in absentia Superattendentis, cum videlicet is ad visitandas Ecclesias vel Synodos profectus erit, conciones sacras habere debet.

II. In Districtu sibi commisso, passim ubi opus fuerit, Ministros tam per oppida quam in pagis constituere debet.
III. Ministros in certis locis habitantes, eorumque auditores visitare tenetur, ad minimum semel in anno: idque cum uno aut duobus Seaio-ribus secularibus seu Diaconis. IV. Summa cum diligentia munus sibi concreditum exequatur, ita

ne lupi rapaces doctrina falsa et baeretica gregem Christi inficient et

dispergant aut perturbent.
V. Cum fuerit vocatus ad Synodos aliarum Ecclesiarum alteries Districtus seu Provinciae, eo accedere debebit, idque sumptibus coetus sui Districtus.

VI. Synodos in suo districtu seu dioecesi statis temporibus, certas

et necessarias ob causas indicet, easque diriget.

VII. Querelae inter Fratres si forte acciderint, eas vigilanter excipere debet: atque advocata utraque parte, in Consessu Seniorum diredicare et conciliare: Salvis tamen tegibus.

VIII. Catechistas et Adolescentes bonae indolis, qui ad Ministerium

idonei esse possent, examinare et suscipere debet.

IX. Literas ab aliis Reclesiis, et quibusvis hominibus, quae ad Ecclesias Dioecesis illius missae fuerint, accipiat: Ad quas de consilio Seniorum, praecipue Ministrorum, caeterorumque Fratrum praesertim in rebus difficilioribus respondeat.

X. Munus eius a Synodo ad Synodum durare debet: Et iuxta sententiam Synodi, aut is retinendus et approbandus, aut alius eligendus et

constituendus erit.

#### De Senioribus ordinis Equestris seu Politici. Π.

Seniores ubique in Districtibus seu dioecesibus duo vel tres esse debent: Qui in particulari seu Districtuali Synodo ab omnibus Ministris et Patronis suffragiis liberis eligantur: postea a Superattendente ciusdem Districtus et ab aliquot Ministris inaugurentur.

#### Quorum haec sunt officia.

I. Obstringet cos sub conscientia Synodus et Ecclesia, ut sedulo observent Ministros, quo veram et orthodoxam doctrinam pure, fideliter et diligenter, proponant: Utque vitam piam et modestam agant. Quod si animadverterint, quempiam illorum errare et scandalum praebere, monere debent hominem, ac si res postulaverit, propter enorme aliquod peccatum a Ministerio eum suspendent, consilio Superattendentis, usque ad Synodum. Sic etiam erga singulos Fratres se gerent, ut errantem coherceant, observatis tamen disciplinae Ecclesiasticae gradibus.

II. Ad Synodos omnes proficisci debent: et una cum Superatten-

dente Ecclesias visitabunt.

III. Curare debent et commonesactionum assiduitate essicere, ut

bona Reclesiastica restituantur, ad usum Ministrorum et Ecclesiarum.

IV. Operam dabunt, ut Ministri victum necessarium et habitationem commodam habeant: Neve ulla iniuria aut gravamine affligantur.

IV. Constitutiones Synodicas ad executionem debent perducere: atque emnes controversias inter Fratres componere. Officio vero fungentur tantum ad Synodum, quos vel in eodem confirmare, vel movere, aliosque substituere, liberum erit Synodo.

# III. De Synodis.

Synodi duplices in singulis Districtibus celebrari debent, altera Particularis, quater in anno, altera vero Districtualis, semel in anno.

#### IV. De Ministris.

I. Ministerium nemo sibi usurpare, neque se quisquam sua praesumptione mittere potest: Sed Superattendens in Synodis Districtualibus Ministres eligère, ordinare et mittere debet.

II. Neque etiam quisquam vocationem et stationem suam aut Munus pastorale sibi commissum, suo arbitratu deseret, sine consensu totius Synodi, et Patronorum suorum.

III. Patronus privata sua anthoritate ac voluntate nec recipiat nec dimittat, multo minus eijciat Ministrum: Sed eiusmodi negotia in Con-

sessu Seniorum proponat et expediat.

IV. Nulli Ministrorum coeterorumve Fratrum liberum sit in lucem emittere libros, vel Manuscriptos vel Impressos absque consensu totius Synodi.

# Wlodislaviensi Synodo

Districtuali Constitutiones, in hac Cracoviensi Generali receptae.

I. Cohibeantur et procul arceantur omnia vitia, profusae commessationes, ingluvies ac ebrietas, maledicta, choreae, fastus et luxus in vestitu: Quem vitare debent cuiuslibet conditionis homines, omni in loco, maxime vero in Sacris Coetibus, ne offensionis causam praebeaat.

II. Nuptiae summa cum honestate, modestia et morum sanctimonia

celebrentur.

III. Publica hospitia seu cauponae, sint honestatis domicitia, bene in omnibus ordinata et provide constituta: Ita ut et potus et caetera ad in omnibus ordinata et provide constituta. La ut et pous et cateria avictum hominum atque iumentorum pertinentia tam peregrinis quam indigenis necessaria, in eis inveniri possint. In quibus ne fiant convesticula puellarum et quarumlibet foeminarum suspecta, ac praesertim nocturna, Domini id curare, cumque choreis, lusus chartarum etc. ac similia vitia severe prohibere debent.

IV. Subditorum habeatur summa ratio, ita ut christianum amorem, humanitatemuma debitam ab incis Dominis et corum procuratoribus ex-

humanitatemque debitam ab ipsis Dominis et eorum procuratoribus experiantur. Laboribus nimiis ne opprimantur, sed quandoque relaxatione et remissione ij fraantur. Labor ab ipsis bidui vel ad summum tridui septimanatim, nec ultra exigendus est. Census et aliae pensiones ab ipsis iuste et clementer sine gravamine et oppressione accipiantur. Nempe ita sese, erga subditos suos gerant Domini, quales, si in istorum proximorum suogrum loco essent, Dominos erga se optarent.

V. Diebus Dominicis, ne permittant Domini in suis ditionibus negotiationes, forumque publicum: Neque iisdem diebus colonos suos ulis laboribus aut vecturis onerent.

VI. Cum hoc praecipuum sit parentum munus, ut suos liberos in vera sinceraque religione, in Dei timore et pietate institui curent: ne-fas est Christianorum ac Evangelicorum hominum liberos, discendi gratia scholas blasphemorum et idololatrarum frequentare.

#### IV. QUARTO.

# QUARTUS SYNODI CRACOVIENSIS ACTUS ERAT

# de Arrianabaptistis.

Ex his cum aliquot Concionatores et auditores suapte ad Synodum nostram venissent, et de suo dogmate ibidem disserere vellent: Synodus post gravem de iis deliberationem, denegavit eis colloquium ac disputationem, et tale decretum fecit.

Siquidem Arrianabaptistae ex nobis egressi non manent in Doctrina Christi ac fide de vero Deo, Patre et Filio cum Spiritu Sancto, adeoque Deum non habent: et iam a nobis saepissime colloquiis ac scriptis admoniti pertinaciter in errore manent: Nultum iam amplius cum ipsis commercium (quamdiu sententiam snam luentur) habeamus, nullas disputationes ipsorum admittamus: Sed eos librosque illorum blasphemos, secundum praeceptum Spiritus sancti vitemus. Ne alias fundamentum religionis Christianae, Fidem firmissimam de Deo (in cuius nomine sumus baptizati) subter nos commovere ac in dubium vocare videamur: Et ne operibus eorum malis, doctrinis venenatis, atque blasphemiis gloriam Domini oppugnantibus, communicemus.

# V. QUINTO. DE CHOREIS.

Disceptatum est in Synodo de Choreis, quibus nonnulli patrocinari vellent, fingentes talem distinctionem: Quod aliae sint honestae, aliae inhonestae: Sed omnium tam Spiritualium quam Secularium, secundum sacras Scripturas suffragio (refutatis palliationibus et excusationibus chorearum) prorsus eae sunt damnatae, ac vetitae omnibus veram pietatem profitentibus, non secundum carnem ambulantibus, sed opera carnis spiritu mortificantibus, mundum et ipsius vanitates non amantibus, ac Christum quotidie cum cruce sequi conantibus.

#### VI. SEXTO.

De Ceremoniis praesertim in usu Coenae Domini, mota quaestione: An eae in omnibus Ecclesiis nostris uniformes esse possent? Conclusum est ut secundum morem primitivae Ecclesiae libertati Christianae ceremoniae inter nos permittantur: Monitis tamen Fratibus si qui sessione in Sacra Coena utuntur, ut eam Ceremoniam Arrianabaptistis propriam relinquant.

#### VII. SEPTIMO.

Hi articuli cum superius nominatarum Synodorum Constitutionibus et Canonibus in omnibus et singulis punctis, ab hac Generali Synodo examinati, approbati et solenniter confirmati sunt, ab omnibus tum praesentibus Ministris et Patronis ac Ecclesiarum legatis nomine suo et suorum, ultro tali poena in violatores horum constituta. Nos Patroni Equestris ordinis, si contra istos Articulos quid commiserimus, ut Ministris privemur, atque alijs poenis (secundum Disciplinam Ecclesiasticam) quae in pertinaciter peccantes, Sacris Scripturis expressae sunt, afficiamur. Nos vero Ministri, ut ab officio Ministerioque deponamur, ac etiam excommunicationis in Verbo Dei descriptae poenam subeamus. Quod ut ratum sirmumque sit, Domini et Fratres in hac Synodo praecipui, nomine suo et Ecclesiarum ac Fratrum suorum omnium, exemplar actorum huius Synodi, Cracoviae Calen. Octobr. M. D. LXXIII. manibus suis subscripserunt, et etiam sigillis suis consignarunt.

Iohannes Firley de Dumbrovvicza, Palatinus et Generalis Capitaneus Cracoviensis, Marschalcus Regni Poloniae etc. M. P. subscribo. Stanislaus Slupeczki, Castellanus Lublinensis subscribo M. P. Iohannes Tarlo, Castellanus Radomiensis, M. P. Hieronymus Buzinski, Thesaurarius Regni Poloniae, M. P.

Sigismundus Myszkovuski Osvveczinensis Capitaneus M. P. Stanislaus Garnysz, Dapifer Cracoviensis, M. P. Leonhardus Strasz, Burgrabius Cracoviensis, M. P. Stanislaus Plaza,

Iohannes Plaza.

Andreas Firley de Dumbrovvicza, Palatinides Cracoviensis. Nicolaus Koniecpolski.

Nicolaus Dluski.

Christophorus Goslavvski de Bebelno.

Hieronymus Gostomski, Subcapitaneus Cracoviensis \*).

Iohannes Pakoveski, de Pakovviçze.

Matthias Lovvieniczki.

Marianus Przilenski, Burgrabius Arcis Cracoviensis.

Valenținus a Brzezie.

Stanislaus Karminski Ivvan Senior Districtus Cracoviensis.

Iohannes Zebrzidovvski, Senior Districtus Cracoviensis.

Stanislaus Sudrovius Ostrolencensis, Christi Iesu Minister in coch Vilnensi, suo et eiusdem coetus Fratrum nomine.

Georgius Israel, Iohannes Lorentius, Iohannes Rokita, Seniores Confessionis Bohemicae in maiori Polonia, suo et Ecclesiarum Fratrumque suorum nomine.

Erasmus Gliczner, Ecclesiae Dei Confessionis Augustanae in Maiori

Polonia Superattendens, suo et collegae sui,

Iohann. Enoch, aliorumque Fratrum suorum omnium nomine-

Paulus Gilovius, Superattendens Confessionis Helveticae in Districta Zatoriensi, suo et Fratrum suorum nomine.

Andreas Prasmovius Radzieioviensis Minister, Superattendens in Districtu Cracoviensi.

Thomas Golecius, Minister Hamostensis coetus Vilnensis.

Valentinus de Brzozovvo, Minister Ecclesiae Dei, Senior in Districta Podgoriensi.

Petrus Lamcki, Minister verbi Dei et Senior in Districtu Ravensi et Opocznensi.

Georgius Pontanus, Ecclesiae Christi Minister, Superattendens in Districtu Lublinensi et Belzensi, suo et suorum nomine.

Stanislaus Czaslavius, Minister Christi in Corithnica, missus ad hanc Synodum a Fratribus districtus Chenczinensis, suo et suorum nomine subscripsit.

Simeon Theophilus Turnovius, Minister Christi et Ecclesiae eius or-

thodoxae in Luthomirsko, subscribit M. P.

Porro tota haec Cracoviensis Synodus, omnium Confessionum fratres, Superattendentes, Seniores, Ministri, et Domini Patroni, quorum hic sunt expressa nomina et reliqui congregati, sanctum Consensum ac unionem, atque omnes istos Articulos et Constitutiones confirmarunt et obsignarunt denique Sacra Synaxi: Corpus et Sanguinem Domini simul percipientes, iis ceremoniis, quas Ecclesia Cracoviensis in usu habet. Atque ita in amore fraterno gaudentes et Dominum collaudantes ad suos redierunt.

Psal. LXVII.

Confirma hoc Deus, quod operatus es in nobis.

<sup>\*)</sup> Ed. Haid.: Hieronymus Gostomski. Sigismundus Palczenski Subcapitaneus Cracoviensis.

# Petricoviensis Synodus Generalis, Anno Domini M. D. LXXVIII. Iunii die I. II. et III.

Convenerunt ex omnibus Regni provinciis Superattendentes Confessionum cum Senioribus et numeroso coetu Ministrorum: Magnatum ordinis Senatorii et Nobilium non mediocri frequentia. Domino Petro Zborovio Palatino Cracoviensi, et Domino Iacobo Niemoievio, cum Paulo Gilovio (a Synodo delectis) potissimas partes in regimine Synodi agentibus.

# Conclusiones Synodicae.

I. Quia nobis relatum est, conscribi in Germania a viris doctis Harmoniam Confessionum Evangelicarum: non improbamus omnino istud consilium et laborem piorum hominum, nostrum consensum Sendomiriae factum hoc modo promovere atque confirmare (Corpore Doctrinae ex Confessionibus nostris compacto) studentium. Sed postquam fuerit opus id publicatum ac ad nos perlatum, deliberabitur a nobis in alia Synodo Generali, num ei subscribere debeamus.

II. Consensus Sendomiriensis, et caetera deinceps in Synodis nostris Generalibus constituta ac recepta, summa cum alacritate ab omoibus approbantur et confirmantur.

III. Disciplina Ecclesiastica ut maiori sedulitate inter nos exerceatur, et in omnibus iustam executionem sortiatur ufile admodum et necessarium esse decernimus.

IV. De Ceremoniis potissimum in administratione Coenae Domini. Exoptandum et optimum quidem esset, ut per totum Poloniae Regnum, in omnibus Evangelicis Ecclesiis iisdem ritibus Sacra Synaxis celebraretur. Et certe non esset ea res adeo difficilis, quo\*) ad ipsos Ministros et prudentiores homines. Illico`in unam certam formam consentiremus. Sed quia vulgus ac homines simpliciores mutatione rituum offenderentur, et ad ceremonias suae consuetudini dissimiles omnino adduci non possent: Ac si cogerentur, eo forsan res deveniret, ut Disciplina Ecclesiastica in eos extendenda esset: Qua quidem propter externos ritus homines pios ferire, neque Domini est voluntas, neque purioris Ecclesiae Christianae mos. Proinde Ceremonias Libertati Christianae donamus, ac permittimus, ut stantes vel genua flectentes pii Sacramentum Corporis et Sanguinis Christi sumant. Sessionis vero ad Mensam Domini quia praeter ritus in omnibus per Europam Evangelicis Ecclesiis vulgo consuetos illi inter nos primi authores extiterunt, qui omnia temere in Ecclesia immutantes, et sine scientia Christum quasi imitantes, a nobis ad Ar-

<sup>\*)</sup> Synt. utr. quod.

rianismum perfidi transfugae facti sunt: Quare hane propriam ipsis (ut Christum ita et Sacra eius irreverenter tractantibus) et tanquam minus honestam ac religiosam, simplicioribusque admodum scandalosam ceremoniam reiicimus.

- V. An aegrotis mortemque subituris Sacra Coena sit exhibenda? Ita conclusum. Debere omnes Pastores docere et asuefacere auditores suos, ut quotiescunque Mensa Domini pro omnibus Fidelibus in communi coetu apparatur, ad eam singuli accedere non negligant: Adeoque nullas dilationes facientes, nec ultimum vitae punctum expectantes, sed corpore et animo sani sint semper, secundum mandatum Domini Iesu, parati, ac usu Ministerii eius in spe vitae aeternae confirmati. Tamen et ea in re, ut conscientiis hominum non dominemur, iustis de causis id petenti aegroto, qui mentis et rationis compos sit, non est denegandum: Vorum diligenter et prudentissime explorata ac erudita ipsius conscientia: et quatenus id pro circumstantia loci atque temporis fieri potest, aliquot Fidelium collectis, et una cum aegroto partieipantibus.
- VI. Constitutum est, ut nullus Patronus recipiat ac in Ecclesia docere patiatur ullum Ministrum, nisi qui esset a Superattendentibus ac Senioribus nostrarum Ecclesiarum legitime ordinatus ac missus, bonumque et certum testimonium ab iis haberet.
- VII. Siquidem unio facta est inter nos Helveticae, Augustanae et Bohemicae Confessioni addictos, liberum erit Ecclesiae seu Patronis coetus unius Confessionis, iustis causis ac bono ordine, a Superattendentibus alterius Confessionis Ministrum petere ac ad se vocare.
- VIII. Consonum est votum omnium, et res iudicatur ad aedificationem Ecclesiae inprimis necessaria, ut aliquam Generalem Scholam in Polonia habeamus, communi largitate Dominorum Patronorum constitutam: Quod quidem se effecturos Domini, prompte promiserunt, ex propriis bonis ad minimum a singulis rusticis suis, singulos florenos conferre pollicentes.
- IX. Decimas coeteraque bona templis dicata, Domini Patroni debent Deo, Ministris et usibus Ecclesiae fideliter reddere: Si conscientia et fama bona in Domo Domini frui volunt.
- X. Sancitum est, ut Domini in suis ditionibus, diebus Dominicis prohibeant Nundinas annuas et septimanales. Item, conventicula in tabernis, compotationes, alcarum, chartarum, et similes varios lusus: concentus, musicorum instrumentorum usum, atque choreas etc. Praesertim vero eo temporis momento, que concio et cultus divinus in templo peragitur.

Paulus Gilovius Superattendens Confessionis Helveticae in Districtu Cracoviensi.

Erasmus Glicznerus Superattendens Roclesiae Confessionis Augustanae in Maiori Polonia.

Ichannes Laurentius Superattendens Fratrum Confessionis Bohemicae in Polonia.

#### Psal. CXXXVIII.

Domine in seculum misericors, opera manuum tuarum ne deseras.

# Wlodislaviensis Synodus Generalis,

Anno Domini M. D. LXXXIII. Iunii die XIX. hora meridiana, invocato Spiritu Sancto, factum est exordium Synodi Włodisłaviensis, cui intererant plurimi viri clarissimi, ordinis Senatorii et Equestris, ex provinciis Regni Poloniae, ac Legati ex Magno Ducatu Lithuaniae etc. cum Superattendentibus, Senioribus ac Ministris septuaginta circiter. Ibique primo tractata et constituta sunt ea, quae ad bonum ordinem Synodi et actionum eius pertinebant; cum electione personarum, quae potissimas negotiorum partes sustinerent.

# Acta et Conclusiones Synodicae die XX. etc.

I. Prima actio erat de renovatione et confirmatione Consensus Sendomiriensis, inter Fratres Confessionis Bohemicae, Augustanae et Helveticae, ea intentione, ut ista Sancta Concordia inter dictas Ecclesias semel constituta, et confirmata, deinceps etiam inviolata ac integra permaneret: Repressis maturo consilio omnibus technis, quibus Sathanas nequissimus Gloriae Dei et nostrae salutis hostis, dissidiique et tumultuum author, istam unionem et pacem pulcherrimam inter nos turbare niteretur. Quare ibidem personarum et partium quarundam acta, Consensui non penitus congruentia, spiritu mansuetudinis ac ingenue sunt perpensa et correcta. Atque ita eo firmius astrictum est vinculum pacis, ad conservationem Sanctae Concordiae, undique ratam et inviolabilem, secundum Consensum Sendomiriensem et caeterarum Synodorum Constitutiones, in amore mutuo, temporibus perpetuis.

II. Conclusum, ut Consensus Sendomiriensis, cum Consignatione Posnaniensi et Actis atque Canonibus Generalium Synodorum nostrarum, huiusque Wlodislaviensis, Lingua Latina et Vernacula publicentur; cum subscriptione personarum, praesertim

praecipuorum Seniorum.

III. Constitutum, ut quilibet Minister sibi comparet habeatque dictum libellum, Consensum et Consignationem etc. complectentem: Atque ita in omnibus se gerat et concordiam tueatur: sub poena Ecclesiastica. IV. De Harmonia Confessionum Evangelicarum (pio studio et solerti labore apud Helvetios nuper edita) in eam sententiam itum est. Siquidem pos in Polonia et Lithuania etc. Divino favore, habemus certam Concordiae nostrae normam ac vinculum, Consensum Sendomiriensem etc. quo tanquam vexillo pacis ia unum Domini exercitum coniuncti foeliciter utimur: Proinde isti Harmoniae coeterisve Concordiae formulis subscribere, ac eas ia nostras Ecclesias inferre, supervacaneum esse censemus.

V. Decretum est, ne quispiam audeat ullos libros proprio arbitrio publicare. Sed illi libri, qui Generalem Ecclesiae Doctrinam continent, Censurae Superattendentium omnium Confessionum et Seniorum praecipuorum subiaceant. Qui vero specificum aliquid tractant, a Ministris Senioribus Districtuum examinentur.

VI. Quod attinet ad Ceremonias Coenae Domini: Sententia iam olim in Sendomiriensi Synodo agitata, et conclusio in Generali Cracoviensi atque Petricoviensi Synodo facta ac repetita, ia hoc etiam Wlodislaviensis Synodi Consessu approbata est: nempe, ne in usu sit sessio ad Mensam Domini, in ullis huius nostri Consensus Ecclesiis Poloniae et Lithuaniae etc. Nam haec ceremonia (licet cum caeteris libera) Ecclesiis Christianis et Coetibus Evangelicis non est usitata: Tantumque infidelibus Arrianis, cum Domino pari Solio sese collocantibus, propria. Cum itaque sessio potissimum occasione et malo auspicio illorum, qui miserrime ex nobis exciderunt, et Dominum, qui nos redemit, abnegarunt, in consuetudinem irrepsit aliquot nostris Ecclesiis, rogamus et hortamur omnes istos Coetus et Fratres nostros in Domino, ut Sessionem commutent in ceremonias nobis in Ecclesiis Evangelicis per Europam consuetas, scilicet ut administretur Coena Domini stantibus, vel genua flectentibus (cum protestatione contra Artolatriam Papistis consuctam) Quem utrumque ritum, prout in quibus Ecclesiis hactenus usitatus est, nobis liberos, sine scandalo et vituperatione invicem relinquimus et approbamus.

VII. Cum multiplicata sint gravia scandala et enormia vitia, ebrietas, commessatio, prodigalitas, ludi alearum et chartarum, avaritia, usurae, oppressio subditorum, erga proximos iniquitas non reddens cuilibet quod suum est, circumventiones, debitorum non solutiones, crudelitas, fastus, vestitus luxuriosus, choreae, scortatio, maledictiones, iurgia, inimigitiae, proximorum offensiones ac homicidia: pigrities, otium et laborum ac negotiorum prepriae vocationis fuga: cultus et verbi Divini in Coetibus piis levissimis de causis scandalosa intermissio, Sacrae Synaxis neglectio, admonitionum et Disciplinae contemptus: communionis idololatriae et blasphemiae, respectu sui sive liberorum suorum etc. non evitatio: quorundam etiam ab Ariolis sciscitatio, et incantatricum ac eiusmodi illusionum variarumque Superstitionum usus: et his similes abominationes ac peccata Verbo Dei contraria, et plarimam

mali secum vehentia. Proinde conclusum est secundum Divina in Scripturis Sacris decreta, et piarum Synodorum nostrarum Constitutiones, Disciplina Ecclesiastica, debitis gradibus, omnino et serio contra tales (si qui in nostris coetibus reperirentur, cuiuscunque sint status et conditionis) uti: cum excommunicatione pertinacium, ab usu Cocnae Domini, et ex Coetu Fidelium eiectione.

VIII. Synodum Generalem nemo indicere debet privato arbitrio, tantum ex communi sententia omnium Superattendentium et primariorum Dominorum Patronorum. Particulares vero liberae sunt cuilibet Seniori in sua Dioecesi: consciis etiam Senioribus secularibus.

IX. Omnium quidem Ministrorum ea cura esse debet, ut singuli etiam posteritatis verae Religioni prospicientes, exemplo Prophetarum, Domini ipsius et Apostolorum, habeant secum commorantes bonae indolis Adolescentes, quos in usum Ecclesiae quantum possunt pane suo alant, ac Doctrina et Exemplis, a primis unguiculis ad Pietatem et ad Labores Officii, informent. Maxime vero id fieri necesse est a Senioribus Ministrorum, quo etiam ij liberius domo, a sua Ecclesia ad eaeteras, pro necessitate functionum suarum, proficisci possint. Sancitum itaque est, ut in familia cuiuslibet Senioris, unus ant duo etc. iuvenes alantur, subsidio seu collecta (ut vocant) Dominorum Patronorum sui Districtus: Praesertim vero, si quis Senior Minister sit fortunae tenuioris.

Ut vero possit facilius et foelicius conservari ac augeri Seminarium Ecclesiae Dei, Scholis providendo, idoneos invenes educando, ipsisque ad literas colendas sumptus largiendo: obtulerunt iampridem ea in re promptam suam voluntatem Domini Patroni: Ac superioribus temporibus in quibusdam Synodis ultro ab insis conclusum est: ut quilibet Dominus, ab unoquoque suo ruricola seu rustico agrum habente, det una vice florenos singulos: Ut ex ea summa collecta in usum discentium, quotannis iustis modis proventus suppeteret. Quare serio rogat et obtestatur Synodus, omnes Dominos Patronos in Regno Poloniae et Magno Ducatu Lithuaniae etc. ut tandem Collectas, ad erectionem et subsidium Scholarum memoratosque usus, conferre dignentur. Acquum enim et dignum est, ut qui ex manu Dei omnia ad dispensandum sibi commissa habent, ad promovendam Gloriam ipsius non sint ignavi, praepostera ac sordida parsimonia ne peccent. Deumque ad iram et viudictam non provocent: Et qui cives Ecclesiae praecipui sunt, ac in ea fructu Ministerii Christi utuntur, sint Ecclesiae (quod sibi Deus olim per prophetam de ipsis promisit) nutritores: atque cum reliquis etiam tenuioris sortis hominibus, in re ad omnes spectante, per se ac adversus impetum scandalorum admodum necessaria, par onus ferant. Alias in hoc negotio negligentes, duri, ac inverecundi, iustissimo castigari deberent disciplina Ecclesiastica, quolibet Ministro cam sine adula-

tione erga suas oviculas fideliter exercente.

XI. Sicubi sit Minister, emeritus miles, Annis aut Aegritudine confectus, ac ad sustinendos Ministerii labores impar, constitutum est, ut ratione talium Ministrorum fiant Collectae quetannis in Synodis particularibus, ac in manus corum fideliter reddantur.

Ordinatio Ministrorum et missio in certa loca, ad operandum in vinea Domini, commissa est Superattendentibus et Collegis eorum Ministris Senioribus.

Quod vero ad victum et caetera Ministris necessaria pertinet. id Domini Patroni praestare, Senioresque Spirituales et Seculares

pariter curare debent.

His ita pia consultatione constitutis, et vigore Generalis Synodi decretis, confirmata sancta Concordia et pace, ac mutuo amore aucto, Principi Pastorum Domino Iesu cum Patre et Spiritu Sancto super omnia Benedicto Deo, laeti gratias egimus. Et Seniores ad id a Synodo deputati, nomine totius Synodi manibus propriis subscripsimus.

Confirma hoc Deus, quod operatus es in nobis.

Iohannes Lorentius Senior et Supperattendens Ecclesiae Confessionis Fratrum Bohemorum in Polonia, suo et Fratrum nomine subscripsit.

Paulus Gilovius, Superattendens Ecclesiarum Confessionis Helveticae reformatarum, in Districtu Cracoviensi etc. suo et Fratrum suorum nomine subscripsit.

Erasmus Gliczner Superattendens Ecclesiae Dei Confessionis Augustanae in maiori Polonia, suo et Fratrum suorum nomine subscripsit.

Bartholomeus Crossius Minister verbi Dei, et earum Ecclesiarum

ibidem Senior subscripsit.

Iohannes Rokita Litomisliensis, Senior in Districtu Calissiensi, et

Pastor Ecclesiae Cosmingensis subscribo.

Simeon Theophilus Turnovius, Senior Fratrum in Districtu Siradiensi, Pastor Ecclesiae \*) orthodoxae Luthomirsci, Notarius Synodi, M. P. subscribo.

Iacobus Laszkowski, Nuncius Dominorum Patronorum \*\*) Roclesise Fratrum ex Maiori Polonia M. P.

Stanislaus Comes a Gorka Palatinus Posnaniensis, manu prepria subscribo.

#### Psal. XLVII. et LXVII.

Exultatio universae Terrae Mons Sion, Jatera Aquilonis, civitas Regis Magni.

Ichovah Exercituum, disperde Gentes (et mentes) quae bella volunt.

<sup>\*)</sup> Synt. utr. add. *eius*.

<sup>\*</sup>i) Synt. utr. om. Patronorum.

# Acta et Conclusiones Synodi Generalis Toroniensis. Anno Domini M. D. LXXXXV. Mense Augusto.

#### Micheae IV. vers. V.

Omnes populi ambulant, quisque in nomine De i sui: nos autem ambulabinus in nomine Iehovae De i nostri in seculum et in aeternum.

# Toruniensis Synodi Generalis Acta et Conclusiones.

Anno Domini M. D. XCV. die XXI. Augusti, in nomine Domini celebrata est Generalis Synodus Evangelicorum, Torunij, ad quam maxima frequentia ex omnibus amplissimi Poloniae regni provincijs convenere, cuiusvis ordinis, status, et dignitatis viri Christiani, Senatores Regni, Officiarij, Equites, Cives, Superattendentes, Seniores, et Ministri Ecclesiarum Christi. Praeterea multae insignes legationes hinc inde ad eandem Synodum missae, cum literis et commendatione Fraterni amoris, nec non promtitudinis animi in recipiendis et amplectendis ijs omnibus, quae in hac Generali Synodo ex Verbo Dei, iuxta priorum Synodorum Decratu concordibus suffragijs sancita essent. Quarum\*) hae praecipuae fuere.

Prima ex magno Ducatu Lituaniae a Synodo Vilnensi, cam subscriptione multorum Magnatum solenniter adornata, et Legatis viris lectissimis, tam Ministris, quam Secularibus commissa.

Altera ab Illustr. Domino Constantino Duce ab Ostrog Palatino Kijoviensi, Graecae Religioni addicto, officia amicitiae Ecclesijs Evangelicis offerente, et com ijs nomine suo ac suorum coniunctionem in vera Religione expetente, satis honorifice missa, et per Legatum praesentem Dominum Casparum Luszkoviums expedita.

Tertia a nobilitate Russiae, Voliniae aliarumque provinciarum, quae Graecam religionem et ritus amplectuntur. Quarta ab Evangelicis Palatinatus Russiae, ex Synodo particulari Prochnicensi missa. Quinta a Palatinatu Sendomiriae ex Synodo item Districtuali Ivaniscensi instituta. Simul etiam ex Districtu Chencinensi Legati, cum Politici, tum Ecclesiastisi, viri praestantes advenere. Sexta ex Districtu Zatoriensi, et Osviecimensi, a Superattendente loci et praecipuis Patronis missa. Septima ab Illustri et Magnifico Domino Stanislao Gostomski de Lezenice Palatino Ravensi, Capitaneo Radomiensi. Octava ab Illustri et Magnifico Domino Christophoro Zenovicio, Palatino Brestensi in Lituania. Nona ab Illustri et Magnifico Domino Nicolao Menuid, Palatino Polocensi. Decima ab Illustri et Magnifico Domino

<sup>\*)</sup> Synt. utr. Quorum.

Alexandro Prunski, Castellano Trocensi. Undecima a Magaifica Domino Nicolao Comite ab Ostrorog ex Russia.

Aderant et ex Civitatibus Borussiae Viri spectabiles, et aliorum praestantium virorum, quos fama istius Synodi accenderat,

numerus ingens.

Duravit hace Synodus dies sex, nimirum a XXI. Augusti usque ad XXVII. eiusdem Mensis. Ubi primum invocato Spiritus Saneti auxilio quotidie mane in templo D. Virginis, preces publicae cum iciunio atque Conciones et Exhortationes ad amorem Christi et sanctam concordiam ac pietatem a primarijs Ministris sunt habitae.

Ac prima quidem die, id est, XXI. Augusti, cum nondum omnes, praesertim quibus iter longum erat conficiendum, in Civitatem advenissent, coactis Dominis Patronis et Ministris is templum, actum fuit de deligendis huius frequentissimae Symedi praesidibus, qui eam ita moderarentur, ut omnia graviter, ordine, honeste, et sine ulla confusione fierent: ac communi omnim suffragio Directores Synodi nominati sunt, ex Politicis, Magnificus Dominus Swientoslaus Orzelski ab Orle, Capitaneus Radzieioviessis, et Magnificus Dominus Andreas Rzeczycki, Succameraries Lublinensis. Ex Ecclesiasticis autem regimen et ordinis cure incumbebat Superattendentibus primarijs Domino Erasmo Glicamere, Domino Simeoni Th. Turnovio, Domino Francisco Iesierscio. Ibidem etiam electus est in Notarium Synodi publicum Deniel Mikolajewski, Orthodoxae Radzieioviensis Ecclesiae Pastor, cui ex Politicis adiunctus est Dominus Christophorus Pawlowski: horum munus erat, literas aperire, legere, respondere, acta Sysodi ordine excipere, ac in omnibus Dominis Directoribus praesto esse.

Sequente die XXII. Augusti a concione et precibus, exceptae sunt et auditae legationes ex varijs Regni provincijs: die etiam Legatus Sacrae Regiae Maiestatis Magnificus Dominus Stanislaus Bykowski Castellanus Lenciciensis, et una cum eo alij andit fuere. Postea Propositio Synodi bipartita, clare in templo a Megnifico Domino Directore proposita fuit: agendum nimirum nobis, Divino favente Numine, de duodus. I. De consensu in Ecclesifica nostris renovando, stabiliendo, et confirmando: bomo ordine in coetibus conservando: nec non de disciplina Ecclesiastica restarranda, et scandalis, si quae sunt, extirpandis. II. De oppressionibus, inturijs, et contumelijs, quibus Ecclesia Dei in koc Regno nuper quorundam extraneorum opera gravissime diversari cospil, ubi et quomodo liberatio ab ijs nobis petenda et postulenda esat. Haee fuit propositio.

Rt coeptum est hoc die aliquid agi, de priore eius parte, se praelectus est publice Consensus Sendomiriensis, una cum sistem Synodorum Decretis.

Die XXIII. Augusti, reliquae Provinciarum Legationes 28-

ditae, Magnifico Domino Castellano Lencinensi \*) responsum datum. Adbaec Reverendissimi Domini Episcopi Cuiaviensis, ex tractu Dobrzynensi et Pomeraniensi: et ex Palatinatu Ploconsi Legati, tum admissi auditique, tum cum sufficiente responso dimissi sunt. Dein examen institutum fuit in eos, qui consensum nostrum violare aut ei refragari viderentur, et ordine Ministri circiter Septuaginta suffragia sua de Confessionibus, et Consensu Sendomiriensi liberrime proposuerunt, et concluserunt: tres fidei Confessiones, Augustanam, Bohemicam, et Helveticam, in primarijs doctrinae capitibus. De Sacra Scriptura, De Deo Vero, De persona Filii Dei Geur Spunov, De providentia Dei, De Peccato, De Libero arbitrio, De Lege, De Evangelio, De Iustificatione per Christum, De Fide, De Regeneratione, De Ecclesia Cathotica eiusque unico et supremo capite Christo, De Sacramentis eorumque numero, fine et usu, De statu animarum pest mortem, De Resurrectione et vita aeterna, convenire. In reliquis autem, in quibus discrepare illae videntur, praesertim in articulo de Coena Domini, nobis Consensum Sendomiriensem medicinam afferre, nosque invicem nobiscum conglutinare, ac ab omnibus haereticis, sectarijs, et blasphemis idololatris, Orthodoxam et Apostolicam fidem adulterantibus seiungere. Ibidem etiam actum est, de conservanda et tuenda puritate doctrinae de Deo, eius essentia, et personis, propter eos, qui a voce Trinitatis abhorrent: et decretum, ut, qui ea voce uti nollent, tanquam de fide suspecti ex coetu nostro Evangelico excludantur.

Die XXIV. quae suit Divo Bartholomaeo sacra (et ob proditoriam illam, ac nesandam lanienam Parisiensem, in nuptijs Regis Navarraei hoc die Anno Domini M. D. LXXII. a Pontificijs perpetratam valde est memorabilis) post absoluta Divina Officia, partim actum suit, publice et privatim, cum eo qui Consensui reclamabat, et concordiam cum caeteris Ecclesijs sovere nolebat: partim consultabatur de disciplina restauranda, de ordine bono et honesto in Ecclesijs, de resrenanda quorundam vita inhonesta, de Ministris erronibus non recipiendis, nec admittendis: et de excommunicandis ijs, qui Consensui subscribere nollent. Coeptse etiam sunt praelegi hoc die conclusiones Synodicae, et ab omnibus libere examinatae, et alia ad bonum Ecclesiae regimen spe-

ctantia, usque \*\*) ad vesperam tractata sunt.

Die XXV. Augusti, quod restabat ex prima propositione, de Consensu, ordine Ecclesiastico, et coërcendis turbatoribus Ecclesiarum, ante meridiem absolutum fuit. Postea ad alteram propositionem transitione facta, varij ex omnibus Regni partibus et provincijs, varias iniurias, contumelias, oppressiones, et molestias, quas Religionis Christianae causa pa-

<sup>\*)</sup> Synt. utr. Lancinensi. \*\*) Synt. utr. om. usque.

terentur, coram exposuerunt, et de ijs conquesti sunt : ac repertae sunt circiter quadraginta notoriae iniuriae, quae passin cum publice, tum privatim, cum Nobilibus, tum Ministris, Civibus, et Plebeijs quibusvis, potissimum a Clero Pontificio, et ei adhaerentibus ac temere morem gerentibus, contra omne lus et aequum, contra libertates Patrias, et contra Confoederationen, communi omnium Regni ordinum approbatione sancitam receptamque, et Sacrae Regiae Maiestatis Clementissimi Domini nostri iuramento confirmatam, impune inferuntur. Tasdem post longam illam iniuriarum, despectuum, et violeatiarum, non sine magna omnium commiseratione, et afflictae sortis Ecclesiae deploratione, factam enumerationem, unanimi Ministrorum et Patronorum sententia, haec proposita et comprobata sunt: in his ipsis angustijs et doloribus multis etiamnum per Dei gratiam restare, quae nos consolentor et erigant. Veluti primun Veritatis Evangelicae et salutis nostrae in Christo certitudinen. quae inde quoque evincitur, quod propter eam a mundo, cui semper veritas peregrina est, et qui Deo eiusque Verbo ubique resistere solet, persecutionem patiamur, iuxta praedictionem Christi Domini: Eritis exosi omnibus propter nomen meum. Matth. X. versu XXII. Deinde, Esse nobis solatio patientiam, per quen possidemus animas nostras. Lucae XXI. versu XIX. et modestiam, quae vel ipsis hostibus innotescat, eosque ad moderatiera consilia flectat. Necesse igitur esse, nos adversarijs iudicio Dei commissis, patiendo ad victoriam contendere, eo quod dicat Deminus, eum demum servatum iri, qui sustinuerit usque ad fines. Et scitum memoriaque dignum esse illud Lactantii: Defendends Religio est, non occidendo sed moriendo, non saevitia, sed patientia, non scelere sed Fide: illa enim bonorum sunt, haec malorum. Lib. V. de Iustitia Cap. XIX. Tertio, Nondum nos (Deo sit gratia) sub Serenissimorum Regum nostrorum hactenus iusto et clementi regimine eo esse redactos, ut ab adversarijs nullo negotio opprimi, ac omnibus libertatibus per vim exui possimus: sed restare spem bonam de aequitate et prudentia Serenissimi Regis nostri, et de mutua benevolentia gentilium nostrorum, diversan Religionem Romanam sequentium: Gallicasque lanienas exhorrescentium: si modo ijs ista principia mala, et gravamina, quae iam patimur, liquido innotescant: ut sub nostra oppressione surum etiam libertatum eversionem, et pacis publicae amissionen, latere et periclitari sentiant. Praeterea esse in omnibus Regui provinciis, Ducatibus, Palatinatibus, et Civitatibus, multo places quam vulgo existimatur, veros Christianos, quos non pudet Evangelia Christi, quorum confessione, constantia, zelo, et in asserenda Veritate invicta promptitudine, nos animari et excitari par sit. ut non quavis persecutionum procella, nos a Veritate in trassversum rapi sinamus, sed armati Fide, ac nova vita exorasti, coniunctis animis, gloriam Dei promoveamus, Ecclesiae aedifica-

tioni incumbamps, et in Orationibus, leionijs, et placando irato Deo, simus assidui. Postremo, ab ipso etiam iure communi, et libertatibus, quibus Dei dono\*) aeque ut adversarij nostri gaudemus, modum nobis ex his immensis malis evadendi, monstrari et porrigi: ut nimirum Sacrae Regiae Maiestatis, quae inter dissidentes de Religione pacem se velle tueri, ac ab omni oppressione quosvis immunes praestare jureiurando adstrinxit, auxilium humillime imploremus, et defensionem, expositis tam gravibus et pene intollerabilibus iniurijs obnixe petamus: imo et Fratribus sanguinis nostri, inter quos plurimi sunt candidi conscientiae bonae. et pacis ac publicae tranquillitatis amantes, idem in publicis Regni conventibus exponamus, nosque ipsorum suffragijs et opera. contra sanguinolenta Cleri, praesertim externorum hominum consilia adiuvari petamus. Cumprimis autem a Domino nostro Iesu Christo, cuius veritas in nostris personis oppugnatur, ut Ecclesiam suam servet, errores reprimat, et causam suam potenter iudicet, supplicibus votis exposcendum, et orandum, ut nos custodiat, donec ex hac militia, in portum aeternae quietis, transferamur.

Tandem XXVI. Augusti, primum omnium infra scripti Canonce Synodi Toruniensis, publice lecti, correcti, et omnium calculis, nemine refragante, recepti et confirmati sunt. Deinde delecti Legati, tum ad Sacram Regiam Maiestatem, tum ad alia loca, et illustres personas, ac futuros conventus Regni et Magni Ducatus, et responsa data, ad literas eorum, qui Legationem ad Synodum instituerant. Tertio, delecti etiam sunt Seniores Generalis Politici Ecclesiarum Orthodoxarum, ad quos ea, quae ad bonum et pacem Ecclesiae procurandam faciunt, inprimis refe-, runtur, et ab ijsdem cum Superattendentibus, de necessitate, tempore, et loco Synodorum Generalium deliberaretur et statueretur. His absolutis et conclusione Synodi facta a Superattendente Domino Simeone, Magnificis Dominis Patronis, et toti Nobilium ordini, pro hoc labore Ecclesiae impenso sunt actae gratiae, cum seria admonitione et obtestatione ad amorem fraternum, ad pietatem, et disciplinae sanctae omniumque iam recte constitutorum et authoritate Synodorum approbatorum observationem, tam Ministris quam Patronis coram severo Dei iudicio rationem reddituris. necessariam. Deinde vicissim Domini Patroni, Spectabili Senatui et Civibus Toruniensibus pro concessis commodis hospitijs et templo, honorifice per Magnificum Dominum Directorem, gratiam habuerunt. Et postremo admonitione ad preces et gratitudinem erga Deum pro tanto beneficio, quo nos in hac Synodo afficere, et omnia ad optatum finem pro nominis sui gloria deducere dignatus est, a Domino Francisco Jezierscio in Auditorio, et a Domino Erasmo Glicznero in templo praemissa, ab omnibus dehinc primo

<sup>\*)</sup> Synt. utr. dona.

decantatus est Psalmus LXXXIV. Quam dilecta tabernacula tua Domine: deinde Canticum illud Ambrosij, Te Deum laudamus. Atque ita propitio Deo nostro colophon huic Generali et amplissimae Synodo Toruniensi feliciter, cum magna omnium piorum laetitia, est impositus.

# Toruniensis Synodi generalis anno Domini M. D. XCV. XXI. Augusti caelebratae Canones.

I. Consensum nostrum evangelicum Sendomiriae anno Domini 1570 institutum, et eodem anno consignatione Posnamiens illustratum, ac postea generalibus Synodis, Cracoviensi, Petricoviensi, et Wladislaviensi auctum stabilitumque, pront ista in exemplari Torunij Latine et Polonice anno Domini 1592 excess continentur: universi hac nostra generali Toruniensi Synode comprobamus confirmamusque, et contra adversarios, qui tam verbis quam scriptis hactenus discordiam et fictum Consensum nebis Evangelicis obiectare ausi sunt, hunc verum consensum sincere nos amplecti et fovere, atque secundum eum in sancta coacordia vere coniunctos esse protestamur.

II. Quilibet Minister Evangelicus in regno Poloniae et Magne Ducatu Lituaniae ac caeteris provincijs adiunctis, tenebitur hunc Consensum (cui hos quoque Synodi Toruniensis canones incorporamus) non tantum habere et legere, sed etiam ex praescripte illius, et Canonum in eo expressorum, tum ipse agere, tum coe-

tum sibi commissum gubernare.

III. In Synodis particularibus, et coetibus frequentioribes, quales solent haberi in ferijs Paschalibus, aut alio quovis ad id accommodato tempore, ad minimum semel quotannis libellus iste Consensus cum Synodis Generalibus in eo contentis praelegatur, et iuxta illum examen Fratrum et membrorum Ecclesiae Dei instituatur: quique aliqua in re deliquisse deprehensi fuerint, corrigantur, et in reos fiat executio disciplinae.

IV. Nullus Superattendens, aut Senior, quenquam ad Ministerium et munus pastorale mittere, aut Patronus quisquam, sive coetus noster, pro Ministro recipere audeat, nisi eum qui sit rite ordinatus, et certum habeat testimonium Consensuique sub-

scribat, et secundum eum sese gerat.

V. Quilibet Superattendens sive etiam Senior Districts, habeat librum Consensus ad id paratum, in quo et ipse nomes suum propria manu adscribat, et omnes Ministros ad inspectionem suam pertinentes, subscriptos habeat. Quod quidem illico post hanc Synodum facere debent, et imposterum semper in missione Ministrorum idem observabunt.

VI. Articulum octavum Consignationis Posnaniensis ad executionem deducendo, ita constituimus, ut tres Superattendentes, tempore et loco alternatim indicto, quottannis, una cum primario

Seniore Magni Ducatus Lituaniae in unum conveniant, propter communicanda consilia de negotijs Ecclesiae Dei. Tum etiam iuxta veterum consuetudinem, tenentur Comitijs interesse, aut saltem aliquem in locum suum cum instructione mittere, propter conferendas sententias de rebus necessarijs et propter indictiones Generalis Synodi, una cum primarijs Dominis Patronis, prout res postulaverit.

# De Disciplina.

VII. Contra pertinaces Legis Divinae, decretorum verbi eius, et omnium Canonum Synodorum nostrarum Generalium, in libro Consensus contentarum, transgressores, huiusmodi disciplina a maioribus nostris in Generali Cracoviensi Synodo instituta est: ut Minister et munere Ministerij, et loco privetur. Patronus vero, ut Ministro multetur, et contra eiusmodi exeommunicatio vibretur. Huius tamen Sanctae disciplinae ordinem iuxta doetrinam Filij Dei

et Apostolorum eius, ita illustramus.

Primum, ut quicunque in doctrina Evangelij Dei, nobiscum non consentiat, et qui idololatriam aut haeresin amplectatur: denique qui concordiam nostram dirimat, neque Consensum nobiscum retinere velit, poenam superius descriptam, sine ulla dilatione reipsa sustineat. Qui vero in vita sua committat peccata a Deo prohibita, quae sunt specifice enumerata in Consignatione Posnaniensi articulo X. et in Cracoviensi Synodo, quibusdam in locis, item in Wladislaviensi articulo VII., is post unam et alteram admonitionem et reprehensionem, ab usu Sacramenti arceatur: quod si non resipuerit, publice in suo coetu excommunicetur. Minister, qui officio suo iuxta Canones Synodales, aliqua in re non defungatur, aut disciplinam non exerceat ac multo magis si offendiculum aliquod praebeat, post unam et alteram admonitionem, a Superattendente et Senioribus ab efficio usque ad Synodum Districtualem suspendatur.

Patronus sive auditor, si sit vitijs deditus, et officio suo in Canonibus Synodalibus descripto desit, post admonitionem Ministri et Seniorum secularium, ab usu Coenae Dominicae removeatur,

quousque in Synodo Districtus sui reddet rationem.

Quicunque vero sacra Communione, et usu Coenae Dominicae, sine iustis causis, et sententia Ministri sui non requisita abstineat, post tertiam, aut sane per decursum unius anni, Sacrae communionis neglectionem, publice in coetu, aut in Synodo, iuxta modum consuetum disciplinae sacrae excommunicetur. Eidem poenae subiaceant, qui coetus sacros, audiendi Verbi Dei gratia cogi solitos prorsus neglignut.

Item. Quicunque contra articulos praeteritarum Synodorum filios suos in Scholas et Academias Arrianicas, et alias, in quibus sincera Eyapgelij Domini doctrina non traditur, tam intra

quam extra regnum mittat, publice a Coenae Dominieze usu et communione Ecclesiae Dei excludatur. Et si quis nune in ijs scholis liberos suos habet, intra duodecim Septimanas ab hae Synodo Toruniensi, eos inde abducere debet, idque sub poena nominata.

Libros itidem Arrianorum, neme ex fratribus nestris citra Consensum Ministri in aede recipere, aut lectioni eorum occupari debet.

Ad extremum, quicunque in Ecclesijs nostris Evangelicis noluerit uti voce ista Sancta Trinitas, eum tanquam suspectum, quod non sit recte fandatus in fide de Deo Patre, Filio et Spiritu S., e coetu nostro excludimus.

In his ergo omnibus disciplinae gradibus inhaerentes prioribus Synodis Superattendentum, Seniorum, Patronorum et Ministrorum fidem et conscientiam obligamus, ut hanc sanctam disciplinam ex officio suo reipsa exequantur, veriti ne et ipsi tum censuras Ecclesiasticas, tum vero horrendas iudicij divini poenas incurrant.

Summatim autem de disciplina hanc conclusionem facimus: Si quis reperiatur, qui contra officia Christianitatis suae peccet, aut negligens et remissus, tam in vocatione sua, quam in disciplina exequenda deprehendatur: tunc ut contra auditorém suam Minister, ita contra Ministrum Superattendens cum Senioribus, ex Disciplina, iuxta Canones Synodales aget. Interim in gravioribus negotijs, salva cuique manebit provocatio ad Synodum districtualem. Superattendens autem Seniores et Patroni in Synodo Districtus (citati a Delatore duabus ad minimum ante Synodum septimanis) ut de crimine, ita de neglectu officij et executionis disciplinae iustificare se, et disciplinae ipsi quoque subiacere debebant.

VIII. Declarando decimum tertium Consignationis Articulum sic sentimus: Oviculas Christi nullius ministri dominio et iugo ita subijci debere, ut iustis intercedentibus causis et circumstantiis, non liceat ipsis alterius coetus ordinis Ministrorum opera, uti: verbi gratia ratione habita circumstantiae loci et propinquitatis templi, et in similibus occasionibus, aequisque rationibus et causis. Quod si vero aliqui auditores scandala excitantes, et impie viventes, offensi disciplina et reprehensione proprij Pastoris, ab eo secedere, et alterius Pastoris maioris licentiae, et impunitatis peccandi causa, curae se committere velint: huiusmodi, nulla ratione alterius coetus Minister recipere debet, praesertim si ca de re a proprio illarum ovium Ministro admoneatur. Porro, in talibus negotijs necessaria sunt Ministrorum colloquia, et sineerae de his consiliorum communicationes.

JX. Nullus Minister et Senior Spiritualis, adolescentes, alemnos, et personas qualescunque promotas a Ministris aliorum coetuum ad se recipiat, praeterquam si honestae suae dimissionis

et libertatis a proprijs ministris testimonium et literas fide dignas habeant et ostendant. Qui secus faxit, ipso facto poena in Cracoviensi Synodo expressa tenebitur: tali enim transfugarum receptione, everteretur disciplina et bona educatio, ac probatio invenibus, et inexploratis hominibus admodum necessaria quam plerunque improbi, et impij alumni declinare, et coram ea fugero solent.

X. In indictione Generalium Synodorum, non videtur acquum, ut semper omnium Superattendentium subscriptiones requirantur, praesertim si qui negligentes officium suum, nobiscum conventibus regni publicis non intersint, nec quenquam in locum suum mittant, aut ad extremum hac de re certiores facti, rem silentio involvant: tales enim in eo passu suffragium suum amittunt. Item iudicandum, si quis Superattendentum aliqua in re conscius sibi sit criminis, et cognitionem Synodi metuat: is enim proculdubio nunquam in Generalem Synodum consentiret, adeoque ea nunquam a nobis celebrari posset. Atque hacc est declaratio articuli Synodi Wladislaviensis octavi.

#### De Scholis.

XI. Una schola Generalis debet constitui in meditullio regni, in loco apto. In districtibus quoque, prout primariae, ita et particularibus Scholis, a coetibus diligenter provideri debet.

XII. Collecta ad fovendas Scholas secundum Petricoviensis Synodi Canonem VIII. item Wladislaviensis Synodi Canonem X. ab omnibus Patronis ex propria ipsorum arca, pro conscientia cuiusque conferatur : ut dent a singulis rusticis agrum excolentibus, singulos florenos, qualescunque fundos et tenutas habuerint: ab aulicis autem et conductorum agricolarum aratris in duplo videlicet slorenos binos: eamque pecuniam intra tempus quod ad Calendas Ianuarij anni sequentis intercedit, reddant singuli collectoribus ad id in Districtibus deputatis, Haec autem pecunia debet asservari in certo loco proprij Districtus, ita ut aliquod ex ea emolumentum cedat, quod communiter constitutum fuerit. Illud autem converti debet, primum ad Generalem Scholam, deinde ad particulares, quae aliunde provisionem habere nequeunt, et ad alias necessitates Ecclesiae Dei. Ratio autem huius Collectae reddi debet in Synodo Districtuali. Quod si quis absentium hanc Collectam dare renuat, Domini Seniores et Ministri, quilibet suas oviculas ad hoc officium gloriae Dei et aedificationi Ecclesiae admodum utile hortari et incitare tenebuntur.

XIII. Dominorum Seniorum Secularium, hoc quoque est munus et proprium officium, ut inter fratres negocia, et facta devia, exhortationibus suis refrenent, ad ordinem rectum in omni re bona, et ad pietatem deducant, et inserviant: iurgijs et litibus

obviam eant: dissidia et controversias inter Fratres dijudicent et componant: ac pro viribus pacem et charitatem inter domesticos fidei foveant: in id incumbentes, ut quilibet Frater Christianus, primum Deo, deinde et proximo in omnibus officium debitum praestet: et quantum fieri potest, ne per citationes ad ius et subsellia iudiciorum mundanorum prodeat, iuxta apertum hac de re Spiritus sancti decretum, 1 Cor. VI, vers. 1. Quod si vero intercedentibus causis inevitabilibus, ad citationes et processum iuris, alicui ex fratribus, potissimum autem miseris Orphanis res devenerit, proprium est D. Seniorum talibus consilium suppeditare, et modum monstrare, ut quam rectissime huiusmodi actiones, sine conscientiae vulnere, et damno ac iactura sua, possint expedire.

- XIV. Debent etiam Domini Seniores Seculares diligenter intueri quomodo se quisque in officio et vocatione sua Christiana gerat, et delinquentem ac etiam post unam et alteram admonitionem obstinatum Fratrem deferre ad Pastorem, ut super eum rigor disciplinae extendatur: peculiariter vero, si deprehendatur aliquis Frater, cuiuscunque status et vocationis a pecunia mutuo data, pecuniam vel foenus verbo Dei prohibitum aut usuram quocunque nomine appelletur accipere: et privatus privatum de peculiari: talis si aliquoties ab ijs et Pastore monitus: non tamen desistat, publice in coetu, aut in Synodo excludatur. Idem sentiendum de his qui impudice lascivia sua, aut simili pecati genere, offendicula in Ecclesia faciunt.
- XV. Considerantes istud quam in mala et periculosa devenerimus tempora, et quam toti Christianitati, ferulae irae divinae immineant, denique quantas coetus fidelium Christi oppressionum et persecutionum angustias sustineat, animadvertimus rem apprime esse necessariam, ut iram Dei publicis precibus, cum iciunijs, et maceratione corporum in conspectu Domini concorditor omnes in omnibus ecclesijs nostris evangelicis, temporibus et diebus certis placare studeamus. Ut vero ad hanc rem nova non quaeramus tempora, dies consuctos, quos vulgo Angaria vocant, huiusmodi, iciunijs et precibus publicis, quater in anno, dicamus. Interea tamen alijs quoque quam creberrimis iciunijs tam publicis Ecclesiarum, quam privatis quorumvis fidelium, viam praeclusam notamus, quin potius ad ea exhortamur et incitamus.
- XVI. Domini Patroni, praecipue autem Seniores, sedulam operam dabunt, ut Sacrae Aedes seu Templa, in quibus cultus divinus peragitur, non desolentur, sed diligenter restaurentur et accurate ornentur, citra tamen eiusmodi ornatum, qui ullam idolelatriae speciem resipiat aut praeseferat.

XVII. Domini Patroni in quolibet coetu, in duas partes nominatim divisi, omnes cuiusque partis alternatim (relicta tames singulis alterius quoque partis veniendi libertate) ad conventus necessaries sistere se debent, sub censura Ecclesiastica.

De Ceremonijs interea temporis Conclusiones praeteritarum Synodorum non immutamus, sed cuilibet coetui consuetas pro libertate Christiana relinquimus: et an eae in unam eandemque formam redigi queant, ad futurae Generalis Synodi deliberationem rejicimus.

#### Finis Canonum.

P Cor. II, vers. 16. Quod si quis videtur contensiosus esse, nos eiusmodi consuetudinem non habemus, neque Ecclesiae Dei.

# Augustinus Tomo II.

Epist. LXXXVI. ad Casulanum Presbyterum.

Sit ergo una fides universae, quae ubique dilatatur Ecclesiae. tanquam intus in membris. Etiamsi ipsa fidei unitas, quibusdam diversis observationibus celebratur, quibus nullo modo, quod in fide verum impeditur. Omnis enim pulchritudo filiae regis intrinsecus. Illae autem observationes, quae variae celebrantur, in eius veste intelliguntur, unde illi dicitur: In fimbrijs aureis circumamieta varietate. (Psal. 44.) Sed ea quoque vestis ita diversis celebrationibus varietur, ut non adversis contentionibus dissipetur.

# Ministri Ecclesiarum

qui in Synodo Toruniensi aderant.

Brasmus Gliczner, Ecclesiae Dei Consessionis Augustanne in maiori

Polonia Superattendens, suo et fratrum suorum nomine subscripsit.
Simeon Theophil. Turnovius, Ecclesiarum Orthodoxarum Confessionis Bohemicae in maiori Polonia Superattendens, Praepositus Ostrorogensis, suo et fratrum suorum nomine manu propria subscripsit.

Franciscus Iezeritius Superattendens Ecclesiarum Confessionis Helveticas in minori Polonia, suo et fratrum suorum nomine subscripsit manu propria.

Andreas Chrzastowski, Minister sancti Evangelij in Lituania, Con-

sensum pium approbans, meo et fratrum nomine subscribo. lacobus Popowski, Minister sancti Evangelij, consensum pium ap-

probans, meo et fratrum in Lituaniae coetibus nomine subscribo.

Philippus Bochwicz Cracoviensis, Minister Verbi Dei Kordanow:
Senior Russiae albae, ab Ecclesijs Lituanicis legatus, manu propria

Matthias Bancovius, Minister Verbi Dei Serciensis, Senior Districtus Novogrodensis, manu propria subscribo.

Iohannez Lucinius, Minister Chleboviensis, Senior Transveliensis ab Ecclesijs Lituanicis\*) Legatus, manu propria.
Stanislaus Minuidius, Minister Christi Neapolupithae, ex Lituania

Legatus, manu propria. Georgius Plotkowski, Pastor Ecclesiae Wizanensis in Lituania,

manu propria subscribo.

Nicolaus Trzcinski, Senior Ecclesiae Podlachiensis, manu propria. Ioannes Chocimowski, Palatinatus Russiae nuncius, et Senior Spiritualis, suo et Fratrum suorum eiusdem Palatinatus nomine subscripsit

manu propria.

Bartholomaeus Falconius W. S. Consenior Districtus Russiae et Legatus, subscripsit manu propria.

Petrus Tarnovius, Minister Dembnicensis, et Senior coetus Radzie-

joviensis manu propria.

Daniel Mikolaiewski, in Ecclesia Radzieloviensi Consenior, et Verbi

Seniores Ecclesiarum

Dei Minister, Synodi Generalis Notarius publicus, subscribo.

Ioannes Girck, Pastor Ecclesiae Lesnensis, Christophorus Musonius praepositus Ecclesiae

Cosminensis,

Confessionis Bobe-Matthias Rybinius Ecclesiae Posnaniensis Mimicae, in maiori Polonia, etc. Andreas Colensis Ecclesiae Goluchoviensis Mi-

nister.

Petrus Dresnensis, Senior Dioeceseos Pogorzeliensis, suo et fratrum nomine subscripsit manu propria.

Laurentius Karsnicius Ustensis, Senior Dioecesis Posnaniensis, Confessionis Augustanae, Minister in Gnin, suo et fratrum nomine subscripeit. Gregorius Zarnovecius, Minister Vlosczeviensis, Legatus Districtus Chencinensis.

Martinus Ianicius Smilovitanus, Verbi Dei Minister in Zalesie, Consenior Districtus Chencinensis, suo et caeterorum fratrum nomine.

Franciscus Stancarus, Ecclesiae Dei quae est in Vlodislaw Paster. Legatus tractus Chencinensis.

Franciscus Pl. Seceminius Chmielnicensis et Sedziejoviensis Rocksiae Minister, Legatus missus ex Districtu Chencinensi, manu propria aubscripsit.

Ioannes Duscovius, Legatus Districtus Sendomiriensis manu propria. Ioannes Stassovius, Legatus Districtus Sendomiriensis,

propria.

Christophorus Krainski, Ecclesiastes Lublinensis, Legatus Districtus

eiusdem, manu propria.

Iohannes Cluentius, coetus Rzecicensis Minister, Districtus Lubii-

nensis Nuncius, subscribo manu propria.

Ioannes Praetorius, Minister Cosensis, Legatus Ecclesiarum quae sunt in Districtu Zatoriensi et Osviecinensi, suo et aliorum fratrum

Albertus Myslovius, Iesu Christi Minister, Pastor in Krylow, Con-

fessionis Helveticae, subscripsit manu propria.

Stanislaus a Grozno, Minister Christi in Chomstowo, in Districta

Kcinensi Confessionis Helveticae, manu propria.

Clemens Agnellius, Clodaviensis, Minister in Kosciol, manu propris. Valentinus Curio Halensis, Reclesiae Radzieioviensis Minister, et Scholae Moderator, manu propria.

<sup>\*)</sup> Synt. utr. om. Lithuanicis.

Iacobus a Iarocin Pruski, Minister Verbi Dei in Ludziczko, Confessionis Helveticae, manu propria.

Stanislaus Gronicius, Minister Verbi Dei in Zerkow, suo et suorum

fratrum nomine, manu propria.

Nicolaus Hermes Ecclesiae Cieninensis Minister. Paulus Orlik, Crotossinensis Ecclesiae Minister.

Ioannes Campensis, Minister Christi in Ecclesia Niemcinensi, manu

Andreas Sylvanus, Minister verbi Dei in Barcin manu propria.

Samuel Orlik, Wissinensis Minister manu propria.

Ioannes Turnovius, Illustris Domini Palatini Brestensis Cuiaviensis Concionator Aulicus, manu propria. Stanislaus Stavensis, Minister Verbi Dei in Brzeskorzystwa.

Ioannes Pigelius, Pastor Ecclesiae Piranensis, Confessionis Helyeticae.

# Dominorum Patronorum Ecclesiarum Evangelicarum. qui in Generali Toruniensi Synodo interfuerunt, Subscriptiones.

Andreas Lesczynski, de Leszno, Palatinus Brestensis Cuiaviensis, personaliter praesens subscripsit, manu propria.

Ioannes Abramowicz, Palatinus Minscensis, Capitaneus Lidensis, ex Magno Ducatu Lithuaniae, personaliter praesens subscripsit manu propria.

Adamus Balinski de Chomiaza, Castellanus Bidgostiensis, Capitaneus

Crusvicensis \*), praesens subscripsit, manu propria.

Illustris Domini Constantini Ducis Ostrogensis, Palatini Kijoviensis Legatus ad praesentem Synodum, Casparus Luszkowski, manu propria. Magni Domini Stanislai Gostomski, de Lezenice, Palatini Ravensis, etc. Legatus ad praesentem Synodum Nicolaus Trzylatowski, manu propria.

Stanislaus Szafraniec de Pieskowa Skala (antea Palatinus Sendomiriensis) Tribunus Cracoviensis.

Swientoslaus Orzelski ab Orle, Capitaneus Radziejoviensis, Director

Synodi, manu propria. Andreas Rzeczycki, Succamerarius Lublinensis, et Ecclesiarum elus-

dem Palatinatus, Nuncius, manu propria.

Petrus Goraiski de Gorai, Nuncius Ecclesiarum Palatinatus Sendo-

miriensis, manu propria.

Christophorus Reii, de Naglowice, Dapifer Lublinensis, ab Ecclesiis Palatinatus Lublinensis, Belzensis, et terrae Chelmensis nuncius, manu

Andreas Szafraniec de Pieskowa Skala, Capitaneus Leloviensis.

manu\_propria.

Hieronymus Abrahamowicz, Tribunus Lidensis, ex magno Ducata Li-

thuaniae, manu propria.

Georgius Latalski Senior, Comes in Labiszyn, Palatinides Posnaniensis, manu propria.

Leurentius Skarbek, Capitaneus Lucinensis, manu propria.

Sendivoius Comes ab Ostrorog, manu propria.

Andreas Krotoski \*\*), Palatinides Inowladislaviensis, manu propria.

Andreas Zaremba de Calinowa manu propria.

Ioannes Christoporski, Dapifer Siradiensis, manu propris.

Ioannes Niemoiewski, Iudex Castrensis Inowladislaviensis.

<sup>\*)</sup> Synt, ntr. Crunsiensis.

<sup>\*\*</sup> Synt. utr. Krotoki.

Laurentius Niemoiewski. Marcianus Niemoiewski.

Alexander Niemoiewski.

Nicolaus Rozenski, Iudex terrestris Inowladislaviensis, manu propria. Ioannes Ruszynowski, Vexillifer Palatinatus Inowladislaviensis manu. propria.

Martinus Trieski, Dapifer Inowladislaviensis manu propria. Gallus Koscielski, Subiudex terrestris Brestensis, manu propria. Ioannes Modlibog, Venator Inowladislaviensis, manu propria. Iacobus Swierzewski, de Lescze, Nuncius ex coetu Radziejoviensi. Albertus Koscielski, ab eodem coetu Nuncius ad Synodum. Andreas Grodzieczki.

> xarum ex maiore Polonia, suo et fratrum suorum nominibus

subscripserunt.

Martinus Bukowieczki, de Bukowiec. Nuncii Ecclesiarum Orthodo-Ioannes Suchorzewski. Matthias Siedlieczki.

Christophorus Bardzki.

Petrus Zychlinski.

Martinus Kreza, manu propria.

Martinus Wichorski, notarius Castrensis Radziejoviensis, mane propria.

Casparus Kempski, manu propria. Simon Ostromeczki, manu propria. Albertus Dorpouski, manu propria. Albertus Gadeczki, manu propria. Stanislaus Cikowski, manu propria.

Stanislaus Skorulski\*), ex Magno Ducatu Lithuaniae.

lacobus Broniewski, manu propria.

loannes Koricinski de Korytnica, ex Siradiensi Palatinatu, manu propria.

Martinus Broniewski, et

Martinus Chrzastowski, nuncij ex Palatinatu Russiae, suo, et fratrum suorum eiusdem Palatinatus nominibus, manu propria.

Petrus Palczewski, ex Districtu Zatoriensi nuncius, manu propris. Albertus Zbozy Zakrzewski, Iudex Castrensis Radzicioviensis, manu propria.

Zbozy Zakrzewski, manu propria. Gregorius Zbozy Zakrzewski.

Albertus Zychlinski.

Andreas Kryszkowski. manu propria.

Sebastianus Granowski.

Iohannes Bokiey Zanislawski, ex Magno Ducatu Lithuaniae. Raphael Soszyc Zbiroski, notarius castrensis Lidensis, ex Magoo Ducatu Lithuaniae, manu propria.

Petrus Goluchowski Ecclesiarum Palatinatus Sendomiriensis nuscii, Andreas Ossolinski. manu propria.

Ioannes Lipski, de lastrzebniki, manu propria.

Przeclaus Laszkowski, manu propria. Raphael Nowowieyski, manu propria.

Ioannes Wassowski, manu propria. Iohannes Cossowski, Vicecapitaneus Dyboviensis. Ioannes Woiszewski, manu propria. Michael Paledzki, manu propria.

Bernhardus Tloczki, manu propria.

lanusius Lubowski.

<sup>\*)</sup> Synt. utr. Soruleki.

# Acta Synodi Toruniensis.

Paulus Gniewkowski.

Casparus Iaruzel Brzezniczki.

Balthaser Rachoczki, Medicinae Doctor. Henricus Girk, Senior Secularis Ecclesiae Posnaniensis, Confessionis Bohemicae, suo et aliorum fratrum eiusdem coetus nomine, manu propria.

Christophorus Ridt, Confessionem Augustanam profitens, et Senior coetus Posnaniensis, subscribo Consensui, manu propria.
Casparus Hampel, Nuncius Ecclesiae Posnaniensis, manu propria.
Georgius Gelhar, Nuncius coetus Posnaniensis, manu propria.

#### Ad Hebraeos XII. Vers. XIV.

Pacem sectamini cum omnibus, et sanctimoniam: sine qua nemo videbit Dominum.

FINIS.

3.

# ARTICULI

De quibus in synodo Londonensi Anno Dom. M. D. LH. ad tollendam opinionum dissensionem, et consensum verae religionis firmandum, inter Episcopos et alios eruditos viros convenerat:

REGIA authoritate in lucem editi.

# De fide in Sacrosanctam Trinitatem.

Unus est vivus et verus Deus, aeternus, incorporeus, impartibilis, impassibilis, immensae potentiae, sapientiae, ac bonitatis, creator et conservator omnium, tum visibilium tum invisibilium. Et in unitate huius divinae naturae tres sunt personae, eiusdem essentiae, potentiae, ac aeternitatis, Pater, Filius, et Spiritus sanctus.

# Verbum Dei, verum hominem esse factum.

Filius qui est verbum patris, in utero beatae Virginis, ex illius substantia naturam humanam assumpsit, ita ut duae naturae, divina et humana, integre atque perfecte in unitate personae fuerint inseparabiliter coniunctae, ex quibus est unus Christus, verus Deus et verus homo, qui vere passus est, crucifixus, mortuus et sepultus, ut patrem nobis reconciliaret, essetque hostia non tantum pro culpa originis, verum etiam pro omnibus actualibus hominum peccatis.

# De descensu Christi ad Inferos.

Quemadmodum Christus pro nobis mortuus est et sepultus, ita est etiam credendus ad inferos descendisse. Nam corpus usque ad resurrectionem in sepulchro iacuit, Spiritus ab illo emissus, cum spiritibus qui in carcere sive in inferno detinebantur, fuit, illisque praedicavit, quemadmodum testatur Petri locus.

#### Resurrectio Christi.

Christus vere a mortuis resurrexit, suumque corpus cum carne, ossibus, omnibusque ad integritatem humanae naturae per-

tinentibus, recepit, cum quibus in coelum ascendit, ibique residet quoad extremo die ad iudicandos homines revertatur.

# Divinae Scripturae doctrina sufficit ad salutem.

Scriptura sacra continet omnia quae sunt ad salutem necessaria, ita ut quicquid in ea nec legitur neque inde probari potest, licet interdum a fidelibus, ut pium et conducibile ad ordinem et decorum admittatur, attamen a quoquam non exigendum est, ut tanquam articulus fidei credatur, et ad salutis necessitatem requiri putetur.

# Vetus Testamentum non est reijciendum.

Testamentum Vetus, quasi Novo contrarium sit, non est repudiandum, sed retinendum, quandoquidem tam in veteri quam in novo per Christum, qui unicus est mediator Dei et hominum, Deus et homo, acterna vita humano generi est proposita. Quare non sunt audiendi, qui veteres tantum in promissiones temporarias sperasse confingunt.

## Symbola tria.

Symbola tria, Nicenum, Athanasij, et quod vulgo Apostolicum appellatur, omnino recipienda sunt. Nam firmissimis divinarum scripturarum testimonijs probari possunt.

## Peccatum Originale.

Peccatum originis non est (ut fabulantur Pelagiani, et hodie Anabaptistae repetunt) in imitatione Adami situm, sed est vitium et depravatio naturae cuiuslibet hominis ex Adamo naturaliter propagati, qua fit ut ab originali iustitia, quam longissime distet, ad malum sua natura propendeat, et caro semper adversus spiritum concupiscat: unde in unoquoque nascentium, iram Dei atque damnationem meretur. Manet etiam in renatis haec naturae depravatio, qua fit ut affectus carnis, graece φρόνημα νοιρχός, quod alij sapientiam, alij sensum, alij affectum, alij stulium vocant, legi Dei non subijeiatur. Et quanquam renatis et redentibus nulla propter Christum est condemnatio, peccati tamen m sese rationem habere concupiscentiam fatetur Apostolus.

#### De libero arbitrio.

Absque gratia Dei, quae per Christum est, nos praeveniente t velimus, et cooperante, dum volumus, ad pietatis opera faciena, quae Deo grata sint et accepta, nihil valemus.

#### De Gratia.

Gratia Christi, seu spiritus sanctus qui per eundem datur, pr lapideum aufert, et dat cor carneum. Atque licet ex nolen-

tibus quae recta sunt, volentes faciat, et ex volentib. prava, nolentes reddat, voluntati nihilominus violentia nullam infert. Et nemo hac de causa, cum peccaverit, seipsum excusare potest, quasi nolens aut coactus peccaverit ob eam causam accusari non mercatur aut damnari.

## De hominis instificatione.

Iustificatio ex sola fide Iesu Christi, co sensu quo in Homilia de iustificatione explicatur, est certissima et saluberrima christianorum doctrina.

## Opera ante iustificationem.

Opera quae fiunt ante gratiam Christi, et Spiritus eius affatum, cum ex fide Iesu Christi non prodeant, minime Deo grata sunt. Neque gratiam (ut multi vocant) de congruo merentur. Imo cum non sint facta ut Deus illa fieri voluit et praecepit, peccati rationem habere non dubitamus.

# Opera Supererogationis.

Opera quae Supererogationis appellant, non possunt sine arregantia et impietate praedicari, nam illis declarant homines non tantum se Deo reddere quae tenentur, sed plus in eius gratiam facere quam deberent: cum aperte Christus dicat, Cum fecerius omnia quaecunque praecepta sunt vobis, dicite: Servi inutiles sumus.

# Nemo praeter Christum est sine peccato.

Christus in nostrae naturae veritate, per omnia similis factus est nobis, excepto peccato, a quo prorsus erat immunis, tum ia carne tum in spiritu. Venit ut aguus absque macula esset, qui mundi peccata per immolationem sui semel factam tolleret: et peccatum (ut inquit Ioannes) in eo non erat: scâ nos reliqui etiam baptizati, et in Christo regenerati, in multis tamen offendimus omnes, et si dixerimus quia peccatum non habemus, non ipsos seducimus, et veritas in nobis non est.

# De peccato in spiritum sanctum.

Non omne peccatum mortale post haptismum voluntarie perpetratum, est peccatum in spiritum sanctum et irremissibile: proinde lapsis a baptismo in peccata, locus poenitentiae non est negandus. Post acceptum spiritum sanctum possumus a gratia data recedere atque peccare, denuoque per gratiam Dei resurgere ac resipiscere. Ideoque illi damnandi sunt, qui se quamdin bie vivant, amplius non posse peccare affirmant, aut vere resipiscentibus poenitentiae locum denegant.

## Blasphemia in spiritum sanctum.

Blasphemia in spiritum sanctum, est cum quis verborum Dei manifeste perceptam veritatem, ex malitia et obfirmatione animi, convicijs insectatur, et hostiliter insequitur. Atque huiusmodi, quia maledicto sunt obnoxij, gravissimo sese adstriagunt sceleri. Unde peccati hoc genus Irremissibile a Domino appellatur, et affirmatur.

## De praedestinatione et electione.

Praedestinatio ad vitam, est aeternum Dei propositum, quo ante iacta mundi fundamenta suo consilio, nobis quidem occulto, constanter decrevit eos quos elegit ex hominum genere, a maledicto et exitio liberare, atque ut vasa in honorem efficta, per Christum ad aeternam salutem adducere: unde qui tam praeclaro Dei beneficio sunt donati, illi spiritu eius, opportuno tempore operante, secundum propositum eius vocantur, vocationi per gratiam parent, iustificantur gratis, adoptantur in filios, unigeniti Iesu Christi imagini efficiuntur conformes, in bonis operibus sancte ambalant, et demum ex Dei misericordia pertingunt ad sempiternam felicitatem.

Quemadmodum praedestinationis et electionis nostrae in Christo pia consideratio, dulcis, suavis, et inesfabilis consolationis plena est vere pijs et his qui sentiunt in se vim spiritus Christi, facta carnis et membra quae adhuc sunt super terram mortificantem, animumque ad coelestia et superna rapientem, tum quia fidem nostram de aeterna salute consequenda per Christum, plurimum stabilit atque confirmat, tum quia amorem nostrum in Deum vehementer accendit: Ita hominibus curiosis, carnalibus, et spiritu Christi destitutis, ob oculos perpetuo versari praedestinationis Dei sententiam, perniciosissimum est praecipitium, unde illos diabolus pertrudit vel in desperationem, vel in aeque perniciosam impurissimae vitae securitatem. Deinde licet praedestinationis decreta sunt nobis ignota, promissiones tamen divinas sic amplecti oportet, ut nobis in sacris literis generaliter propositae sunt: et Dei voluntas in nostris actionibus ea sequenda est, quam in verbo Dei habemus diserte revelatam.

# Tantum in nomine Christi speranda est acterna salus.

Sunt et illi anathematizandi qui dicere audent, unumquemque in lege aut secta quam profitetur esse servandum, modo iuxta illam et lumen naturae accurate vixerit: cum saerae literae tantum Iesu Christi nomen praedicent, iq quo salvos fieri homines oporteat.

# Omnes obligantur ad moralia legis praecepta servanda.

Lex a Deo data per Mosen, licet quo ad caeremonias et ritus, christianos non astringat, neque civilia eius praecepta in aliqua Republica necessario recipi debeant, nibileminus ab obedicatia mandatorum quae Moralia vocantur nullus quantumvis christianus est solutus: quare illi non sunt audiendi, qui sacras literas tantum infirmis datas esse perhibent, et spiritum perpetuo iactant, a quo sibi quae praedicant suggeri asserunt, quauquam cum sacris litteris apertissime pugnent.

#### De Ecclesia.

Ecclesia Christi, visibilis est coetus fidelium, in quo verbum Dei purum praedicatur, et sacramenta quoad ea quae necessario exiguntur, iuxta Christi institutum recte administrantur.

Sicut erravit ecclesia Hierosolymitana, Alexandrina, et Antichena, ita et erravit ecclesia Romana, non solum quoad agenda et caeremoniarum ritus, verum in his etiam quae credenda sunt.

#### De Ecclesiae authoritate.

Ecclesiae non licet quicquam instituere, quod verbo Dei scripto adversetur: neque unum scripturae locum sic exponere petest, ut alteri contradicat: quare licet ecclesia sit divinorum librorum testis et conservatrix, attamen ut adversus eos nihil decernere, ita praeter illos nihil credendum de necessitate salutis debet obtrudere.

## De authoritate conciliorum generalium.

Generalia concilia sine iussu et voluntate Principum congregari non possunt: et ubi convenerint, quia ex hominibus constant, qui non omnes spiritu et verbis Dei reguntur, et errare possunt, et interdum errarunt, etiam in bis quae ad normam pietatis pertinent: ideo quae ab illis constituuntur, ut ad salutem necessaria, neque robur habent neque autoritatem, nisi ostendi possint e sacris literis esse desumpta.

# De Purgatorio.

Scholasticorum doctrina de purgatorio, de Indulgentijs, de veneratione et adoratione tum Imaginum tum reliquiarum, secue de invocatione sanctorum, res est futilis, inaniter conficta, et sullis scripturarum testimonijs innititur, imo verbo Dei perniciose contradicit.

### Nemo in Reclesia ministret nisi vecatus.

Non licet cuiquam sumere sibi munus publice praedicasdi, aut administrandi Sacramenta in Ecclesia, nisi prius fuerit al haec obeunda legitime vocatus, et missos existimare debemus, qui per homines, quibus potestas vocandi ministros atque mittendi in vineam Domini publice concessa est in ecclesia, coeptati fuerist et asciti in hoc opus.

Agendum est in ecclesia lingua quae sit populo nota.

Decentissimum est et verbo Dei maxime congruit, ut nibil in ecclesia publice legatur aut recitetur lingua populo ignota: Idque Paulus fieri vetuit, nisi adesset qui interpretaretur.

## De Sacramentis.

Dominus noster Iesus Christus sacramentis numero paucissimis, observatu facillimis, significatione praestantissimis, societatem novi populi colligavit, sicuti est Baptismus et Coena Domini.

Sacramenta non instituta sunt a Christo ut spectarentur aut circumferrentur, sed ut rite illis uteremur: et in his duntaxat qui digne percipiunt, salutarem habent effectum, idque non ex opere (ut quidem loquuntur) operato, quae vox ut peregrina est et sacris literis ignota, sic parit sensum minime pium, sed admodum superstitiosum: qui vero indigne percipiunt, damnationem (ut inquit Paulus) sibilpsis acquirunt.

Sacramenta per verbum Dei instituta, non tantum sunt notae professionis christianorum, sed certa quaedam potius testimonia et efficatia signa gratiae, atque bonae in nos voluntatis Dei, per quae invisibiliter ipse in nobis operatur, nostramque fidem in se non solum excitat verum etiam confirmat.

# Ministrorum malitia non tollit efficatiam institutionum dininarum.

Quamvis in ecclesia visibili, bonis mali sint semper admixti, atque interdum ministerio verbi et sacramentorum administrationi praesint, tamen cum nen suo sed Christi nomine agant, eiusque mandato et authoritate ministrent, illorum ministerio uti licet, cum in verbo Dei audiendo, tum in sacramentis percipiendis: neque per illorum malitiam effectus institutorum Christi tollitur, aut gratia donorum Dei minuitur, quoad eos qui fide et rite sibi oblatata percipiunt, quae propter institutionem Christi et promissionem efficatia sunt, licet per malos administrentur.

Ad Ecclesiae tamen disciplinam pertinet, ut in eos inquiratur accusenturque ab hijs, qui eorum flagitia noverint, atque tandem iusto convicti iuditio, deponantur.

## De Baptismo.

Baptismus, non est tantum signum professionis, ac discriminis nota, qua Christiani a non Christianis discernuntur, sed etiam est signum regenerationis, per quod tanquam per instrumentum recte Baptismum suscipientes Ecclesiae inseruntur, promissiones de remissione peccatorum atque adoptione nostra in filios Dei per Spiritum Sanctum visibiliter obsignantur, fides confirmatur, et vi divinae invocationis, gratia augetur. Mos Ecclesiae baptizandi parvulos et laudandus est, et omnino in Ecclesia retinendus.

#### De Coena Domini.

Coena Domini non est tantum signum mutuae benevolentiae christianorum inter sese, verum potius est sacramentum nostrae per mortem Christi redemptionis. Atque adeo rite, digae et cum fide sumentibus, panis quem frangimus est communicatio corporis Christi: Similiter poculum benedictionis, est communicatio sanguinis Christi.

Panis et vini transubstantiatio in Eucharistia, ex sacris literis probari non potest, sed apertis scripturae verbis adversatur, et multarum superstitionum dedit occasionem.

Quum naturae humanae veritas requirat, ut unius eiusdemque hominis corpus in multis locis simul esse non possit, sed in uno aliquo et definito loco esse oporteat, ideiree Christi corpus, in multis et diversis locis, eodem tempore, praesens esse non potest. Et quoniam, ut tradunt sacrae literae, Christus in coelum fuit sublatus, et ibi usque ad finem seculi est permansurus, non debet quisquam fidelium carnis eius et sanguinis Realem et Corporalem (ut loquuntur) praesentiam in Eucharistia vel credere vel profiteri.

Sacramentum Eucharistiae ex institutione Christi non servabatur, circumferebatur, elevabatur, nec adorabatur.

### De unica Christi oblatione in cruce perfecta.

Oblatio Christi semel facta, perfecta est redemptio, propitiatio et satisfactio pro omnibus peccatis totius mundi, tam originalibus quam actualibus: neque praeter illam unicam est ulla alia pro peccatis expiatio. Unde Missarum sacrificia, quibus vulgo dicebatur, sacerdotem offerre Christum in remissionem poesase aut culpae pro vivis et defunctis, figmenta sunt, et pernitiosac imposturae.

# Coelibatus es verbo Dei praecipitur nemini.

Episcopis, presbyteris et diaconis non est mandatum ut coelibatum voveant: neque iure divino coguntur matrimonio abstinere.

#### Escommunicati vitandi sunt.

Qui per publicam Ecclesiae denuntiationem rite ab unitate ecclesiae praecisus est et excommunicatus, is ab universa fidelium multitudine, donec per poenitentiam publice reconciliatus fuerit, arbitrio iudicis competentis, habendus est tanquam Ethnicas et Publicanus.

#### Traditiones Ecclesiasticas.

Traditiones atque caeremonias easdem non omnino necessarium est esse ubique, aut prorsus consimiles, nam et varise semper fuerunt, et mutari possunt pro Regionum et morum diversitate, modo nihil contra Dei verbum instituatur.

Traditiones et caeremonias ecclesiasticas quae cum verbo Dei non pugnant, et sunt authoritate publica institutae atque probatae, quisquis privato consilio volens et data opera publice violaverit, ut is quis peccat in publicum ordinem ecclesiae, quique laedit authoritatem magistratus, et qui infirmorum fratrum conscientias vulnerat, publice, ut caeteri timeant, arguendus est.

#### Homiliae.

Homiliae nuper ecclesiae Anglicanae per iniunctiones Regias traditae atque commendatae, piae sunt atque salutares, doctrinamque ab omnibus amplectendam continent: quare populo diligenter, expedite clareque recitandae sunt.

## De libro Praecationum et caeremoniarum Ecclesiae Anglicanae.

Liber qui nuperrime auctoritate Regis et Parliamenti Ecclesiae Anglicanae traditus est, continens modum et formam orandi, et sacramenta administrandi in ecclesia Anglicana: Similiter et libellus eadem authoritate editus de ordinatione ministrorum ecclesiae, quoad doctrinae veritatem, pij sunt et salutari doctrinae evangelij in nullo repugnant sed congruunt, et eandem non parum promovent et illustrant, atque ideo ab omnibus ecclesiae Anglicanae fidelibus membris, et maxime a ministris verbi, cum omni promptitudine animorum et gratiarum actione recipiendi, approbandi, et populo Dei commendandi sunt.

# De civilibus Magistratibus.

Rex Angliae est supremum caput in terris post Christum ecclesiae Anglicanae et Hibernicae.

Romanus Pontifex nullam habet iurisdictionem in hoc regno

Angliae.

Magistratus civilis est a Deo ordinatus atque probatus, quamobrem illi non solum propter iram, sed etiam propter conscientiam obediendum est.

Leges civiles possunt Christianos propter capitalia et gravia

crimisa morte punire.

Christianis licet ex mandato magistratus arma portare, et iusta bella administrare.

## Christianorum bona non sunt communia.

Facultates et bona christianorum non sunt communia, quoad ius et possessionem, ut quidam anabaptistae falso iactant, debet tamen quisque de his quae possidet, pro facultatum ratione, pauperibus eleemosynas benigne distribuere.

#### Licet christianis iurare.

Quemadmodum iuramentum vanum et temerarium a Domino nostro Iesu Christo et ab Apostolo eius Iacobo christianis hominibus interdictum esse fatemur, ita Christianam religionem minime prohibere censemus, quin iubente magistratu, in causa fidei et charitatis iurare liceat, modo id fiat iuxta Prophetae doctrinam, in iustitia, in iudicio et veritate.

## Resurrectio mortuorum nondum est facta.

Resurrectio mortuorum non adhuc facta est, quasi tantum ad animum pertineat, qui per Christi gratiam a morte peccatorum excitetur, sed extremo die quoad omnes qui obierunt, expectanda est: tunc enim vita defunctis (ut scripturae manifestissime testantur) propria corpora, carnes et ossa restituentur, ut homo integer, prout vel recte vel perdite vixerit, iuxta sua opera, sive praemia sive poenas reportet.

# Defunctorum animae neque cum corporibus intercunt, neque otione dormiunt.

Qui animas defunctorum praedicant usque ad diem indicij absque omni sensu dormire, aut illas asserunt una cum corporibus mori, et extrema die cum illis excitandas, ab orthodoxa fide, quae nobis sacris literis traditur, prorsus dissentiunt.

# Millenarij.

Qui millenariorum fabulam revocare conantur, sacris literis adversantur et in Iudaica deliramenta sese praecipitant.

#### Non omnes tandem servandi sunt.

Hij quoque damnatione digni sunt, qui conantur hodie perniciosam opinionem instaurare, quod omnes, quantumvis impij. servandi sunt tandem, cum definito tempore a iustitia divina poenas de admissis sagitijs lucrunt. 4.

# ANGLICANA CONFESSIO FIDEI,

IN ARTICULIS DE QUIBUS CONVENIT INTER ARCHIEpiscopos et Episcopos utriusque provinciaé et Clerum universum : in Synodo Londinensi, anno Domini 1562, ad tollendam opinionum dissensionem, et ad consensum in vera Religione firmandum.

## De Fide In Sacrosanctam Trinitatem.

I. Unus est vivus et verus Deus, aeternus, incorporeus, impartibilis, impassibilis, immensae potentiae, sapientiae, ac bonitatis: creator et conservator omnium tum visibilium, tum invisibilium. Et in unitate huius divinae naturae tres sunt personae, eiusdem essentiae, potentiae ac aeternitatis, Pater, Filius, et Spiritus sanctus.

# De Verbo, sive Filio Dei qui verus homo factus est.

II. Filius qui est Verbum patris, ab aeterno a patre genitus, verus et aeternus Dens, ac patri consubstantialis in utero
beatae Virginis, ex illius substantia naturam humanam assumpsit,
ita ut duac naturae, divina et humana integre atque perfecte in
unitate personae fuerint inseparabiliter coniunctae, ex quibus est
unus Christus verus Deus et verus homo, qui vere passus est, crucifixus, mortuus et sepultus, ut patrem nobis reconciliaret, essetque
hostia, non tantum pro culpa originis, verum etiam pro omnibus
actualibus hominum peccatis.

# De descensu Christi ad inferos.

III. Quemadmodum Christus pro nobis mortuus est et sepultus, ita est etiam credendus ad inferos descendisse.

#### De Resurrectione Christi.

. IV. Christus vere a mortuis resurrexit, suumque corpus cum carne, ossibus, omnibusque ad integritatem humanae naturae pertinentibus, recepit, cum quibus in coelum ascendit, ibique residet quoad extremo die ad iudicandos homines reversurus sit-

## De Spiritu sancto.

V. Spiritus sanctus, a patre et filio procedens, eiusdem est cum patre et filio essentiae, maiostatis et gloriae, verus ac acternus Deus.

## De divinis Scripturis quod sufficiant ad salutem.

VI. Scriptura sacra continet omnia quae ad salutem sunt necessaria, ita ut quicquid in ea nec legitur, nec inde probari potest, nou sit a quoquam exigendum, ut tanquam articulus fidei credatur, aut ad salutis necessitatem requiri putetur.

Sacrae scripturae nomine eos Canonicos libros veteris et novi Testamenti intelligimus, de quorum authoritate in Ecclesia aunquam dubitatum est.

#### -

# De nominibus et numero librorum sacrae Canonicae Scripturae veteris Testamenti.

Genesis.

Exodus.

Leviticus.

Numeri.

Deuteron.

Prior liber Samuelis.

Secundus liber Samuelis.

Prior lib. Regum.

Secundus liber Regum.

Liber lob.

Secundus liber Paralipomenon.

Primus liber Esdrae.

Liber lob.

Psalmi.

Proverbia.

Secundus liber Esdrae. Ecclesiastes vel Concionator.
Liber Esther. Cantica Salomonis.

Iosuae. 4 Prophetae maiores. Iudicum. 12 Prophetae minores.

Alios autem libros (ut ait *Hieronymus*) legit quidem Ecclesia, ad exempla vitae et formandos mores, illos tamen ad dogmata confirmanda non adhibet, ut sunt,

Tertius liber Esdrae.

Quartus liber Esdrae.

Liber Tobiae.

Liber Iudith.

Reliquum libri Esther.

Liber Sanientiae.

Baruch Propheta.

Canticum trium puerorum.

Historia Susannae.

De Bel et Dracone.

Oratio Manasses.

Prior liber Machabeer.

Liber Sapientiae. Prior liber Machabaeor.
Liber Iesu filii Sirach. Secundus liber Machab.

Novi Testamenti omnes libros (ut vulgo recepti sunt) recipimus et habemus pro Canonicis.

#### De veteri Testamento.

VII. Testamentum vetus novo contrarium non est, quandequidem tam in veteri quam in novo per Christum, qui unicus est mediator Dei et hominum, Deus et homo, aeterna vita humano generi est proposita. Quare male sentiunt qui veteres tantum in promissiones temporarias sperasse confingunt. Quanquam lex a Deo data per Mosen (quoad ceremonias et ritus) Christianos non astringat, neque civilia eius praecepta in aliqua republica necessario recipi debeant, nibilominus tamen ab obedientia mandatorum (quae moralia vocantur) nullus quantumvis Christianus est solutus.

## De tribus Symbolis.

VIII. Symbola tria, Nicenum, Athanasii, et quod vulgo Apostolorum appellatur, omnino recipienda sunt, et credenda: nam firmissimis Scripturarum testimoniis probari possunt.

## De peccato originali.

IX. Peccatum originis non est (ut fabulantur Pelagiani) in imitatione Adami situm, sed est vitium et depravatio naturae cuiuslibet hominis ex Adamo naturaliter propagati, qua fit ut ab originali iustitia quam longissime distet, ad malum sua natura propendeat, et caro semper adversus spiritum concupiscat, unde in unoquoque nascentium iram Dei atque damnationem meretur. Manet in renatis haec naturae depravatio: qua fit ut affectus carnis, (Graeci  $\varphi \rho \acute{o} \nu \eta \mu \alpha \sigma \alpha \rho \varkappa \acute{o}_{\varsigma}$ , quod alii sapientiam, alii sensum, alii affectum, alii studium carnis interpretantur) legi Dei non subiiciatur. Et quanquam renatis et credentibus nulla propter Christum est condemnatio, peccati tamen in sese rationem habere concupiscentiam, fatetur Apostolus.

#### De libero Arbitrio.

X. Ea est hominis post lapsum Adae conditio, ut sese naturalibus suis viribus et bonis operibus ad fidem et invocationem Dei convertere ac praeparare non possit. Quare absque gratia Dei quae per Christum est nos praeveniente ut velimus, et cooperante dum volumus ad pictatis opera facienda, quae Deo grata sunt et accepta, nihil valemus.

# De hominis iustificatione.

XI. Tantum propter meritum Domini ac Servatoris nostri Iesu Christi per fidem, non propter opera et merita nostra, iusti coram Deo reputamur. Quare sola fide nos iustificari doctrina est saluberrima, ac consolationis plenissima, ut in homilia de iustificatione hominis fusius explicatur.

# De bonis operibus.

XII. Bona opera quae sunt fructus fidei et instificatos sequentur, quanquam peccata nostra expiare et divini iudicii severitatem

ferre non possunt, Deo tamen grata sunt et accepta in Christo atque ex vera et viva fide, necessario profluunt, ut plane ex illis aeque fides viva cognosci possit, atque arbor ex fructu indicari.

## De operibus ante iustificationem.

XIII. Opera quae fiunt ante gratiam Christi, et Spiritus eius afflatum, cum ex fide Iesu Christi non prodeant minime Deo grata sunt, neque gratiam (ut multi vocant) de congrao merentur. Immo cum non sint facta ut Deus illa fieri voluit et praecepit, peccati rationem habere non dubitamus.

## De operibus supererogationis.

XIV. Opera quae supererogationis appellant, non possunt sine arrogantia, et impietate praedicari. Nam illis declarant homines non tantum se Deo reddere quae tenentur, sed plus ia eius gratiam facere, quam deberent, cum aperte Christus dicat, Cum feceritis omnia quaecunque praecepta sunt vobis, dicite, Servi inutiles sumus.

## De Christo qui solus est sine peccato.

XV. Christus in nostrae naturae veritate per omnia similis factus est nobis, excepto peccato, a quo prorsus erat immunis, tum in carne, tum in spiritu. Venit ut agnus absque macula, qui mundi peccata per immolationem sui semel factam tolleret, et peccatam (ut inquit Iohannes) in ed non erat: sed nos reliqui etiam baptizati, et in Christo regenerati, in multis tamen offendimus omnes. Et si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est.

# De peccato post Baptismum.

XVI. Non omne peccatum mortale post Baptismum volustarie perpetratum, est peccatum in Spiritum sanctum, et irremissibile. Proinde lapsis Baptismo in peccata, locus poenitentiae non est negandus: post acceptum Spiritum sanctum possumus a gratia data recedere, atque peccare: denuoque per gratiam Dei resurgere, ac resipiscere: ideoque illi damnandi sunt qui se quandia hic vivant, amplius non posse peccare affirmant, aut vere resipiscentibus veniae locum denegant.

## De Praedestinatione et Electione.

XVII. Praedestinatio ad vitam est aeternum Dei propositum, quo ante iacta mundi fundamenta suo consilio, nobis quidem occulto, constanter decrevit, eos quos in Christo elegit ex homisum genere a maledicto et exitio liberare, atque (ut vasa in honorem efficta) per Christum ad aeternam salutem adducere. Unde qui

tam praeclaro Dei beneficio sunt donati, illi spiritu eius, opportuno tempore operante, secundum propositum eius vocantur, vocationi per gratiam parent, iustificantur gratis, adoptantur in filios Dei, unigeniti eius Iesu Christi imagini efficiuntur conformes, in bonis operibus sancte ambulant, et demum ex Dei misericordia

pertingunt ad sempiternam felicitatem.

Quemadmodum praedestinationis et electionis nostrae in Christo pia consideratio, dulcis, suavis et ineffabilis consolationis plena est vere piis, et iis qui sentiunt in se vim spiritus Christi, facta carnis et membra quae adhuc sunt super terram mortificantem, animumque ad coelestia et superna rapientem: tum quia fidem nostram de aeterna salute consequenda per Christum plurimum stabilit atque confirmat, tum quia amorem nostrum in Deum vehementer accendit: Ita hominibus curiosis, earnalibus, et Spiritu Christi destitutis ob oculos perpetuo versari praedestinationis Dei sententiam, perniciosissimum est praecipitium, unde illos diabolus protrudit vel in desperationem, vel in aeque perniciosam impurissimae vitae securitatem. Deinde promissiones divinas sic amplecti oportet, ut nobis in sacris literis generaliter propositae sunt, et Dei voluntas in nostris actionibus ea sequenda est quam in verbo Dei habemus diserte revelatam.

## De speranda ceterna salute tantum in nomine Christi.

XVIII. Sunt et illi anathematizandi qui dicere audent unumquenque in lege aut secta, quam profitetur, esse servandum, modo iuxta illam et lumen naturae accurate vixerit, cum sacrae literae tantum Iesu Christi nomen praedicent, in pro salvos fieri homines oporteat.

#### De Ecclesia.

XIX. Ecclesia Christi visibilis est coetus fidelium, in quo verbum Dei purum praedicatur, et Sacramenta, quoad ea quae necessario exiguntur, iuxta Christi institutum recte administrantur. Sicut erravit Ecclesia Hierosolymitana, Alexandrina, et Antiochena: ita et erravit Ecclesia Romana, non solum quoad agenda, et ceremoniarum ritus, verum in iis etiam quae credenda sunt.

#### De Ecclesiae authoritate.

XX. Ecclesiae non licet quicquam instituere quod verbo Dei adversetur, neque unum Scripturae locum sic exponere potest, ut alteri contradicat. Quare licet Ecclesia sit divinorum librorum testis, et conservatrix, attamen ut adversus eos nibil decernere, ita praeter illos, nibil credendum de necessitate salutis debet obtrudere.

## De authoritate Conciliorum generalium.

XXI. Generalia Concilia sine iussu et voluntate principum congregari non possunt, et ubi conveneriut, quia ex hominibus constant, qui non omnes spiritu et verbo Dei reguntur, et errare possunt, et interdum errarunt etiam in his quae ad normam pietatis pertinent: ideoque quae ab illis constituuntur, ut ad salutem necessaria, neque robur habent neque authoritatem, nisi ostendi possint e sacris literis esse desumpta.

## De Purgatorio.

XXII. Doctrina Romanensium de Purgatorio, de indulgentiis, de veneratione et adoratione tum imaginum, tum reliquiaram, nec non de invocatione Sanctorum, res est futilis, inaniter conficta, et nullis Scripturarum testimoniis innititur, imo verbo Dei contradicit.

#### De vocatione Ministrorum.

XXIII. Non licet cuiquam sumere sibi munus publice praedicandi, aut administrandi Sacramenta in Ecclesia, nisi prius fuerit ad haec obeunda legitime vocatus et missus. Atque illos legitime vocatos et missos existimare debemus, qui per homines, quibus potestas vocandi Ministros atque mittendi in vineam Domini publice concessa est in Ecclesia, coaptati fuerint, et asciti in hoc opus.

# De precibus publicis dicendis in lingua vulgari.

XXIV. Lingua populo non intellecta publicas in Ecclesia preces peragere, aut Sacramenta administrare, verbo Dei et primitivae Ecclesiae consuetudini plane repugnat.

## De Sacramentis.

XXV. Sacramenta a Christo instituta, non tantum sunt netae professionis Christianorum, sed certa quaedam potius testimonia, et efficacia signa gratiae atque bonae in nos voluntatis Dei, per quae invisibiliter ipse in nos operatur, nostramque fidem in se non solum excitat, verum etiam confirmat.

Duo a Christo Domino nostro in Evangelio instituta sunt

Sacramenta, scilicet: Baptismus, et Coena Domini.

Quinque illa vulgo nominata Sacramenta: scilicet confirmatio, poenitentia, ordo, matrimonium, et extrema unctio, pro Sacramentis Evangélicis habenda non sunt, ut quae partim a prava Apostolorum imitatione profluxerunt, partim vitae status sunt ia Scipturis quidem probati: sed Sacramentorum eandem cam Baptismo et Coena Domini rationem non habentes, ut quae signam aliquod visibile seu ceremoniam a Deo institutam non habeant.

Sacramenta non in hoe instituta sunt a Christo ut spectarentur, aut circumferrentur, sed ut rite illis uteremur, et in iis duntaxat qui digne percipiunt salutarem habent effectum: qui vero indigne percipiunt, damnationem (ut inquit Paulus) sibi ipsis acquirunt.

# De vi institutionum divinarum, quod eam non tollat malitia hominum.

XXVI. Quanvis in Ecclesia visibili, bonis mali semper sunt admixti, atque interdum ministerio verbi, et Sacramentorum administrationi praesint: tamen cum non suo, sed Christi nomine agant, eiusque mandato, et authoritate ministrent, illorum ministerio uti licet, cum in verbo Dei audiendo, tum in Sacramentis percipiendis. Neque per illorum malitiam effectus institutorum Christi tollitur, aut gratia donorum Dei minuitur, quoad eos qui fide et rite sibi oblata percipiunt, quae propter institutionem Christi et promissionem efficacia sunt, licet per malos adminisrentur.

Ad Ecclesiae tamen disciplinam pertinet, ut in malos ministros inquiratur, accusenturque ab his qui eorum slagitia noverint, atque tandem iusto convicti iudicio deponantur.

## De Baptismo.

XXVII. Baptismus non est tantum professionis signum ac discriminis nota, qua Christiani a non Christianis discernantur, sed etiam est signum regenerationis, per quod tanquam per instrumentum recte Baptismum suscipientes, Ecclesiis inseruntur, promissiones de remissione peccatorum atque adoptione nostra in filios Dei per Spiritum sanctum visibiliter obsignantur, fides confirmatur, et vi divinae invocationis gratia augetur.

Baptismus parvulorum omnino in Ecclesia retinendus est, ut

qui cum Christi institutione optime congruat.

#### De Coena Domini.

XXVIII. Coena Domini non est tantum signum mutuae benevolentiae Christianorum inter sese, verum potius est Sacramentum nostrae per mortem Christi redemptionis.

Atque adeo rite digne et cum fide sumentibus, panis quem frangimus est communicatio corporis Christi: similiter poculum

benedictionis est communicatio sanguinis Christi.

Panis et vini transsubstantiatio in Eucharistia ex sacris literis probari non potest, sed apertis Scripturae verbis adversatur, Sacramenti naturam evertit, et multarum superstitionum dedit occasionem.

Corpus Christi datur, accipitur, et manducatur in Coena,

tantum coelesti et spirituali ratione. Medium autem que corpus Christi accipitur et manducatur in Coena fides est.

Sacramentum Eucharistiae ex institutione Christi non servabatur, circumferebatur, elevabatur, nec adorabatur.

De manducatione corporis Christi, et impios illud non manducare.

XXIX. Impli et fide viva destituti licet carnaliter, et visibiliter (ut Augustinus loquitur) corporis et sanguinis Christi Sacramentum dentibus premant, nullo tamen modo Christi participes efficiuntur; sed potius tantae rei Sacramentum seu symbolum ad indicium sibi manducant et bibunt.

## De utraque specie.

XXX. Calix Domini Laicis non est denegandus, utraque enim pars dominici sacramenti ex Christi institutione et praecepte omnibus Christianis ex aequo administrari debet.

## De unica Christi oblatione in cruce perfecta.

XXXI. Oblatio Christi semel facta perfecta est redomptio, propitiatio, et satisfactio pro omnibus peccatis totius mundi tam originalibus quam actualibus. Neque praeter illam unicam est ulla alia pro peccatis expiatio: unde Missarum sacrificia quibus vulgo dicebatur sacerdotem offerre Christum in remissionem poenae aut culpae pro vivis et defunctis, blasphema figmenta sunt et perniciosae imposturae.

# De coniugio Sacerdolum.

XXXII. Episcopis, Presbyteris, et Diaconis nullo mandate divino praeceptum est ut aut coelibatum voveant, aut a matrimonio abstineant. Licet igitur etiam illis, ut caeteris omnibes Christianis, ubi hoc ad pietatem magis facere indicaveriat, pre suo arbitratu matrimonium contrahere.

#### De excommunicatis vitandis.

XXXIII. Qui per publicam Ecclesiae denunciationem rite ab unitate Ecclesiae praecisus est et excommunicatus, is ab universa fidelium multitudine (donec per poenitentiam publice reconciliates fuerit, arbitrio Iudicis competentis) habendus est tanquam ethnicus est publicanus.

#### De traditionibus Ecclesiasticis.

XXXIV. Traditiones atque ceremonias easdem non emaine necessarium est esse ubique aut prorsus consimiles: nam at va-

riae semper fuerunt, et mutari possunt pro regionum, temporum, et morum diversitate, modo nihil contra verbum Dei instituatur.

Traditiones et ceremonias Ecclesiasticas, quae cum verbo Dei non puguant, et sunt authoritate publica institutae atque probatae, quisquis privato consilio volens, et data opera, publice violaverit, is, ut qui peccat in publicum ordinem Ecclesiae, quique laedit authoritatem magistratus, et qui infirmorum fratrum conscientias vulnerat, publice ut caeteri timeant, arguendus est.

Quaelibet Ecclesia particularis sive nationalis, authoritatem habet instituendi, mutandi, aut abrogandi ceremonias, aut ritus Ecclesiasticos, humana tantum authoritate institutos: modo omnia

ad aedificationem fiant.

#### De Homiliis.

XXXV. Tomus secundus Homiliarum, quarum singulos titulos huic articulo subiunximus, continet piam et salutarem doctrinam, et his temporibus necessariam non minus quam prior tomus Homiliarum, quae editae sunt tempore Eduuardi sexti: itaque eas in Ecclesiis per ministros diligenter et clare ut a populo intelligi possint recitandas esse iudicavimus.

#### De nominibus Homiliarum.

Of the right use of the church. (De recto usu Ecclesiae.)
Agaynst perill of Idolatrie. (Contra periculum Idolatriae.)

Of repairing and keping cleane of Churches. (De reparatione et munditie Ecclesiarum s. templorum.)

Of Good workes. (De bonis operibus.)

First of Fastyng. (De Ieiunio primo.)

Agaynst gluctony and drunkennes. (Contra voracitatem et ehrietatem.)

Of the Nativitie of Christ. (De Nativitate Christi.)
Of the passion of Christ. (De Passione Christi.)

Of the resurrection of Christ. (De Resurrectione Christi.)

Of the vehorthy rereiving of the Sacrament of the body and bloude of Christ. (De digno usu Sacramenti corporis et sanguinis Christi.)

Of the giftes of the holy ghost. (De donis Spiritus Saneti.)

Agaynst excesse of apparel. (Contra luxum in vestitu et ornatu.)

Of prayer. (De precibus.)

Of the place and time of prayer. (De loco et tempore precum.)
That common prayers and Sacramentes ought to be ministred in
a knowne tonge. (De precibus publicis et Sacramentis lingua
usitata administrandis.)

Of the reverent estimation of Gods word. (De debita verbi divini aestimatione et reverentia.)

Of almesdoyng. (De Eleemosynis.)

Of the Rogation dayes. (De Rogationum diebus.)
Of the state of matrimonie. (De Matrimonio.)
Of repentance. (De Resipiscentia.)
Agaynst Idlenes. (Contra otium.)
Agaynst rebellion. (Contra rebellionem.)

## De Episcoporum et Ministrorum consecratione.

XXXVI. Libellus de consecratione Archiepiscoporum et Episcoporum, et de ordinatione Presbyterorum et Diaconorum editus auper temporibus Eduuardi sexti, et authoritate Parlamenti illis ipsis temporibus confirmatur, omnia ad eiusmodi consecrationem et ordinationem necessaria continet, et nihil habet quod ex se sit aut superstitiosum, aut impium: itaque quicunque iuxta ritus illius libri consecrati aut ordinati sunt, ab anno secundo pracdicti regis Eduuardi, usque ad hoc tempus, aut in posterum iuxta eosdem ritus consecrabuntur aut ordinabuntur, rite atque ordine atque legitime statuimus esse et fore consecratos et ordinatos.

## De civilibus Magistratibus.

XXXVII. Regiá maiestas in hoc Angliae regno ac caeteris eius dominiis summam habet potestatem, ad quam omnium statuum huius regni, sive illi Ecclesiastici sint, sive Civiles in omnibus causis suprema gubernatio pertinet, et nulli externae iurisdictioni est subiecta, nec esse debet.

Cum Regiae Maiestati summam gubernationem tribuimus, quibus titulis intelligimus animos quorundam calumniatorum offenci, non damus Regibus nostris, aut verbi Dei, aut Sacramentorum administrationem, quod etiam iniunctiones ab Elizabetha Regiss nostra, nuper editae, apertissime testantur. Sed eam tastum praerogativam, quam in sacris Scripturis a Deo ipso, omnibus piis Principibus videmus semper fuisse attributam: hoc est, ut omnes status atque ordines fidei suac a Deo commissos, sive illi Ecclesiastici sint sive Civiles in officio contineant, et contumaces ac delinquentes gladio civili coërceant.

Romanus Pontifex nullam habet iurisdictionem in hoc regae Augliae.

Leges Regni possunt Christianos propter capitalia, et graviz crimina, morte punire.

Christianis licet ex mandato magistratus arma portare et issubella administrare.

### De illicita bonorum communications.

XXXVIII. Facultates et bona Christianorum non sunt communia, quoad ius et possessionem, (ut quidam Anabaptisme fako

iactant) debet tamen quisque de his, quae possidet, pro facultatum ratione, pauperibus eleemosynas benigue distribuere.

#### De Iureiurando.

XXXIX. Quemadmodum iuramentum vanum et temerarium a Domino nostro lesu Christo et Apostolo eius Iacobo, Christianis hominibus interdictum esse fatemur: ita Christianorum Religionem minime prohibere censemus, quin iubente magistratu in causa fidei et charitatis iurare liceat, modo id fiat iuxta Prophetae doctrinam in iustitia, in iudicio et veritate.

## Confirmatio Articulorum.

XL. Hie liber antedictoruum articulorum iam denuo approbatus est per assensum et consensum Serenissimae Reginae Elizabethae Dominae nostrae, Dei gratia Angliae, Franciae, et Hiberniae Reginae, defensoris fidei etc. retinendus, et per totum Regnum Angliae exequendus. Qui Articuli et lecti sunt, et denuo confirmati subscriptione D. Archiepiscopi et Episcoporum superioris domus, et totius Cleri inferioris domus in Convocatione Anno Domini 1871.

5.

# REPETITIO BREVIS, SIMPLEX ET PERSPICUA ORTHODOXAE CON-FESSIONIS,

## **QUAM**

AMPLECTUNTUR ECCLESIAE PRINCIPATUS AN-HALTINI IN ALIQUOT ARTICULIS, INTER NON-NULLOS HOC TEMPORE CONTROVERSIS.

#### **ITEM**

## DE MYSTERIO INCARNATIONIS VERBI ET UNIONIS HYPOSTATICAE, CONTRA UBIQUITATEM, ET REALEM COMMUNICATIONEM IDIOMATUM.

#### ASSERTIO CATHOLICA

EXTRUCTA SUPER FUNDAMENTUM S. LITERARUM, IUXTA CONSENSUM TOTIUS ORTHODOXAE ANTIQUITATIS, ET SCHO-LASTICORUM SINCERIORUM, CUM QUIBUS CONSENTIT ET LUTHERUS, UBI HUNC LOCUM EX PROFESSO ET SOLIDE TRACTAT.

#### TYPOGRAPHUS LECTORI SALUTEM.

In cidi forte fortuna in pagellas, recitantes Confessionen a Theologis Ecclesiae Anhaltinae, anno 79, mense Martio, in conventu Cassellano Theologis Hassis, ut intellexi, et legatis reliquis exhibitam. Quas cum vel hoc nomine maximopere non possem non probare, quod de summis fidei Christianae articulis sententias veras, atque orthodoxas non tantum perspicua brevitate, verum etiam debita cum modestia, et sine animorum acerbitate, omissis pungendi alios aculeis, pie recitari et rotunde explicari perspicerem: Visus mihi fui operae pretium facturus, si easden typis illustrarem, et ut publici usus essent, in lucem ederem. Quanquam autem fieri posset, ut autores istius Confessionis hice turbulentis temporibus editionem suspendi, et differri mahaissent: tamen rogarim, ne moleste ferant, orthodoxae et Catholicae we-

ritatis poliorem me rationem habuisse, quam ut ipsorum prius consensum de publicatione expetierim. Interest enim Ecclesiae, cuius civem esse, teste Basilio, unica laus est, veritatem omnibus modis illustrari: Nec video, quisnam iure offendi hac opera mea possit, cum autores ipsi sine praeiudicio omnium recte iudicantium censurae suas sententias pie subiiciant. Quinetiam exemplum tractandi arduum hoc religionis negotium àvil nadw, hine alii eapere poterunt: nedum nescio quo zelo inflammati, veritatis assertores videri volunt, occultam naturae feritatem prodant, atque ita veritatem caussae vel evertant feri, vel turpi caecorum affectuum impotentia polluant.

Sed te pie et candide Lector, pro aequitate, quae Christianos decet, etiam atque etiam rogatum volo, eum finem consilii atque instituti mei intelligas, sinistre ne accipias, quae dextre

porrigo. Vale.

Anno Confessionis Catholicae.

SaLVator noster VerUs DeUs, et

VerUs hoMo est.

#### ANHALTINORUM PRAEFATIO.

Gravissimum extat praeceptum Zachar. 8. quod inprimis Christianae fidei consortes obligat: ut veritatem et pacem colamus. Quemadmodum enim sine pace, seu consensu eorum, qui veram Dei agnitionem profitentur, non potest Ecclesiae congregatio durare, sed tristis tandem dissipatio sequitur: ita veritas, solidae pacis fundamentum est: et omnis pacificatio, spectans praesertim ad fidem et conscientiam, irrita esse solet, quae super veritate (solius autem Dei verbum est aeterna, et immota veritas) non extruitur.

Invocamus igitur Filium Dei Dominum nostrum Iesum Christum, qui non tantum salutiferae pacis instaurator et autor est, sed etiam ipsa est via, verilas ac vila, ut sancificet nos in veritate verbi sui: Et haec duo summa bona, puritatem incorruptam doctrinae Evangelii, piamque animorum consensionem, inter nos perpetuo tueatur ac conservet, et procul ab Ecclesia, quam sibi in hac mundi senecta colligit, diabolum mendacem et homicidam repellat.

Sicut autem has preces exaudiri a Filio Dei minime dubitamus, cum et ipse, ut summus noster sacerdos, ardentissima haec vota pro nobis faciat: Sancte Pater conserva eos in nomine tuo, quos Tu mihi dedisti, ut unum sint, sicut et nos unum sumus etc. Ita ne quis dubitet de studio nostro circa mutuum Christianae pacis vinculum, ut illud, quantum in nobis est, sartumtectum custodiamus, et quasi de manu in manum fideliter ad posteros propagemus, qua poterimus perspicuitate, et brevitate, recitabimus summam doctrinae, quam Dei ineffabili gratia semel amplexi, ad extremum usque vitae halitum, Duce eiusdem Spiritu, pie et constanter retinebimus, inque eius confessione placide obdormiscentes, coelitus reversuro generis nostri Servatori hilari olim fronte obviam ibimus. Neque vero novam hic Confessionem proferemus, sed de praecipuis tantum articulis repetemus sententiam nostram, ab omnibus piis, inde usque ab initio repurgatae Evangelii doctrinae, imo quamdiu Ecclesia fuit, unanimi semper consensu, etsi aliis plus, aliis minus a Deo lucis contigit, agnitam et approbatam. Nemini tamen quicquam a nobis praescriptum volumus, neminem odio prosequimur, neminem pungimus, nedum ut quempiam damnemus. Liberum sane, per nos quidem, suum cuique iudicium esto. Uni enim, eidemque, cuius omnes servi sumus, stabit quisque, cadetve, Domino. Tantum nobis etiam conscientiae maneat integra libertas, ut in nostris Ecclesiis, quae verbo Dei avakova esse firmis adducti Scripturae testimoniis persuasum habemus, inventis et placitis hominum anteferre liceat.

Si quid autem, praeter nostram opinionem, obscurius adhuc videatur alicui, ne propterea in suspicionem, quisquis sit, repiat quaesumus. Quin potius explicationem petat, ad quam pro mutua, quae inter Christianos vigere debet, caritate, nos ultro et prolixe, quoties opus fuerit, quam promptissimos et aequissimos offerimus. Interea Lectores oramus, ut in iudicando candorem, piis mentibus dignum, adhibeant. Omnes enim ex parte cognoscimus, et videre est, etiam optimos alioquin, ac doctissimos viros, alios aurum, argentum et gemmas: Alios ligna, stipulas et foenum uni illi, solidoque fundamento superaedificare. Scimus difficilem et periculosam esse veritatis confessionem, sed et cultum Deo gratum esse scimus, saepius repetere veram doctrinae explicationem, et nostra nostrorumque flagitat necessitas, ut in his turbis, et opinionum confusionibus, ob posteritatem praesertim, orthodoxae fidei testimonium perhibeamus. Cumque velit Deus, esse in Ecclesia iudices, ad tales viros, qui intelligunt controversias, seriamque veritatis investigationem cum pacis studio coniungunt, nec sophismatum praestigias amant, pie provocamus, ac talium colloquia exloptamus.

Postquam igitur, inenarrabili Dei Optimi Maximi beneficio, ux verilatis iam olim ex densissimis tenebris emersit, et inprimis Germaniae, patriae nostrae, illuxit, gratis mentibus hane Dei erga nos clementiam praedicamus, et ingenue profitemur, nes aliam nec agnoscere, nec approbare seu fidem, seu religionem, quam quae Sacrae Scripturae Canoni, hoc est, scriptis Propheticis et Apostolicis, in nativo Spiritus sancti autoris intellectu, vere congruit. Hanc unicam fidei, cultuum, et morum amussim, hane normam statuimus, ad quam, tanquam ad Lydium lapidem, omaia examinamus et probamus.

Quicquid igitur ab hac aeterna, et immola veritatis regula

discrepat, id sine respectu et affectu, in nullius hominis vel edium, vel gratiam repudiamus. Quicquid autem huic àvaloyor est, recipimus, memores severissimae obligationis: In praeceptis meis ambulate, Ne quid vel addideris, vel demeris. Hunc audite etc. Deinde, ut ab omnibus corruptelis, et fanatisorum opinionibus toto pectore abhorremus: Sic obviis ulnis amplexamur orthodoxae fidei explicationem in symbolis receptis, Apostolico, Niceno et Athanasiano, inque decretis Conciliorum, Antiocheni contra Samosatenum, Niceni contra Arium, Constantinopolitani contra Macedonium, Ephesini contra Nestorium, Chalcedonensis contra Eutychem, et similium, quae publico Ecclesiae calculo sunt approbata, dilucide comprehensam.

Tertio nominatim subscribimus Confessioni, invictissimo Imperatori Carolo V. Caesari Augusto, in comitiis Augustae anno Christi M. D. XXX. exhibitae, ut videlicet anno sequenti, una cum Apologia Witebergae in luccm est edita: utque paulo explication postea anno XL. iterata: et denique publico Saxonicarum Ecclesiarum nomine anno LI. ut Synodo Tridentinae exhiberetur, repetita fuit. Nullam enim in his diversitatem ad res ipsas et fundamentum fidei quod attinet agnoscimus, sed unam, eandemque Confessionem nostrarum Ecclesiarum toties iteratam, repetitam et illustratam esse, diserte affirmamus. Quam et Illustrissimi Electores, ac Principes, anno LXI. Numburgae sua manu subscriptam, non tantum unanimi consensu, tanquam fidei suae Symbolum approbarunt, verum etiam Caesareae Maiestati publico Protestantium nomine denuo exhibendam ablegarunt: Et in omnibus synodis, ac colloquiis, Maiores atque Praeceptores nostri, adversus Pontificios constanter professi sunt, ac pie defenderunt: et huc usque in omnium manibus publice ac privatim, Deus elementer conservavit. Nec potuit haec ipsa Confessionis Carolo V. semel exhibitae vel iteratio, vel repetitio, in foedere pacificationis Passaviensis non comprehendi, cum tum temporis sola fere extaret, et in omnium manibus versaretur.

Quarto grata mente approbamus orthodoxae fidei consensum, articulis Schmalcaldicis anno XXXVII. repetitum, et inprimis libellos Catecheticos Lutheri, eum quibus Corporis doctrinae Philippi Melanthonis divinum opus ita congruit, ut quasi florum verticem decerpat, et medullam repurgatae per Lutherum fidei illustri methodo proponat, inque communem omnium cuiuscunque captus usum mirabili simplicitate, et dexterrima perspicuitate transferat.

Inter caetera denique beneficia, quibus affatim Deus Optimus Maximus inclytum ducatum Anhaltinum cumulavit, nequaquam silentio praetereundum existimamus, quod ex illustrissima Ascaniorum familia, laudatissimum iam olim Principem Georgium statim sub renascentis Evangelii aurora excitavit, veritatis repurgatae tastem, assertorem et Antistitem, ingeniique ubertate, iu-

dicii gravitate, seli puritate, constantiae nobilitate, eloquentiae flumine, officii sedulitate, vitaeque sanctitate ornatissimum. Quele pietatis exemplum (absit invidia dicto) nulla praeter Ascaniorum familiam, allegare stirps illustris et Regia potest. Huius igitur tanti Theologi scripta plane aurea et Principe Christiano dignissima, quibus divinitus accensam fidei orthodoxae lucem non erubuit viva voce illustrare, et subdilorum animis paterne instillare, adque posteros pie et feliciter propagare, debito reverentiae cultu veneramur. Cumque arclissimum eidem per totius vitae curriculum, non tantum cum Luthero, quo familiarissime usus est; sed vel maxime cum Philippo, quícum eiusdem aliquendo calumnies virus expertus fuit, amicitiae foedus intercesserit: non admittimus inter hace Ecclesiae novissimi seculi lumina ullam, ad doctrinae fundamentum quod attinet, discrepantiae, nedum dissensionis suspicionem. Sed ut in illorum: ita etiam in huius divini Ascaniorum Esrae sapientissimis monumentis ita acquiescimus, ut omnia ipsorum dicta et scripta secundum fidei analogiam, ad sacrae Seripturae Canonem pie examinemus, dextre interpretemur, et sideliter amplexemur. Quemadmodum procul dubio nec aliter pro infucata, qua ceteris praeluxerunt, pietate sua, fuerunt affecti: nec in contrariam partem quicquam statuendi, pro gravi sua medestia, cogitationem ullam in animum inducerunt. Id quod iure aspergendum hie duximus, contra quorundam (nihil tamen cuiusquam existimationi detractum volumus) intemperiem, nescio quid pro quo excerpentium et mirabiles, ni mavis absurdissimas inde paradoxorum consequentias extruentium.

Ut autem unicam tantum agnoscimus normam, ad quam reliqua, sicut dictum est, omnia examinanda iudicamus: Ita magni quidem facimus, et tanquam singularia Ecclesiae lumina, colimus illos ipsos viros summos, Lutherum, Philippum, Georgium Anhaltinum, et horum similes, pietate, doctrina, seloque excellentes: Quorum fideli ministerio suam Deus Ecclesiam, hoc novissimo mundi seculo, repurgavit et instauravit: Quorum etien cum reverentia memoriam servamus, et praeclaris illorum lucubrationibus, ut iam dictum est, pie fruimur: sed ab unico tames Iesu Christo, Salvatore nostro, Christiani denominari, et esse cupinus, cum nec alius, ut victima, pro nobis in crucem suffixus sil, nec in alterius nomen baptizati simus, et eam fidem, atque doctrinam, corde sincero, et clara voce profiteamur, quam ex solius Iesu Christi mandato Apostoli tradiderunt, Martyres roberaverunt, omnesque fideles in hunc usque diem constanter tuentur.

Hace itaque praefati, in nomine sanctae individuae Trinitatis, Dei patris, Filii et Spiritus sancti, iam accedimus ad explicandam simplicem fidei nostrae sententiam, de iis Christianee religionis capitibus, quae hodie in controversiam apud nonnulles venerunt. Iterum autem rogamus omnes Lectores, ut in indicando candorem adhibeant, convenientem iis, qui nobiscum se pretioso Iesu Christi sanguine redemptos pie gloriantur. Nequaquam enim augere dissidia cupimus, sed potius, si vel cum vilae nostrae dispendio praestare id possemus, sanare vulnera Ecclesiae, quantum in nobis est, studemus.

Ideoque breviter, et modeste, nostram sententiam repetemus: Doceri, ac cedere parati, si quisquam saniora et planiora, ex verbo Dei proferat.

## I. DE PECCATO ORIGINIS.

De peccato originis perspicue affirmamus, nos retinere consensum verae Ecclesiae Dei, inde usque a primis Patribus, Prophetis et Apostolis traditum. Et diserte fatemur, maiorem esse hoias mali atrocitatem, quam ut mente assequi, nedum verbis eloqui, in hac infirmitate possimus. Ideoque cum Scriptura loquimur, quae peccatum àvoular esse definit, hoc est, quicquid est contrarium iustitiae Dei, cuius norma est Decalogus, obligans vel ad perfectam obedientiam vel ad aeternam poenam, utque haec definitio complectitur omnem immunditiem seu inobedientiam. repugnantem voluntati divinae in Lege expressae, tam originalem, quam actualem: Ita peccatum originis est reatus non tantum propter lapsum primorum parentum, sed etiam propter hanc ipsam depravationem, quae lapsum illum sequuta est, et nobiscum nascitur: omnesque homines, naturali ordine progenitos, facit obnoxios irae Dei, et dignos aeterna damnatione, nisi fiat remissio propter Mediatorem. Depravatio enim ista nequaquam res levis, sed omnium virium in hominis natura post lapsum tristissima et horrenda confusio, seu ἀταξία est, nimirum densissima caligo, et dubitationes mentis, ac privatio lucis, firmaeque agnitionis Dei. quae in nobis fulsisset: aversio voluntatis a Deo, expers timoris, fidei et dilectionis Dei, et contumacia cordis repugnans legi mentis, denique omnis illa immundities, pravaeque inclinationes quae nobiscum nascuntur: et hominem non esse templum Dei, sed carere gloria innocentiae, et gratia praesentiae Dei, massamque ream esse et miserrimam sine Deo et iustitia, inimicam Deo, et damoatam à Deo. Sicut autem a tanti mali extenuatione, qualem Pelagius et Monachi finxerunt, tota mente abborremus: Ita etiam detestamur contrariam Manichaeorum blasphemiam, de binis coaeternis principiis, bono et malo: et improbamus hyberbolen eorum, qui ex peccato faciunt substantiam, cum Apostolo diserte peecatum non sit substantia, sed xaxòv naqaxelueror, id est, malum, substantiae adiacens. Ro. 7. Ubi id ipsum, malam concupiscentiam appellat: Et Eph. 4. iisdem nobiscum verbis describit, qued sit vanitas mentis, tenebris obscuratus intellectus, igno-

rantia haerens in nobis et caecitas cordis. Quid? quod omnis substantia Deum habet autorem: Et Filius Dei nobis secundum naturam assumtam revera consubstantialis, expers tamen peccati est: et haec ipsa massa nostra, peccato penitus olim abolito, resuscitabitur ad vitam aeternam. Etsi igitur hoc malum tenacissime inhaeret toti substantiae, seu naturae hominis, et una cum substantia propagatur in posteros, natura corrupta gignente ex se corruptam, sicut dicitur in psalmo, Ecce in iniquitatibus conceptus sum, et in peccatis concepit me mater mea: tamen peccatum nec pars est substantiae, nec per se subsistit. Quid ergo dicendum? Respondet Basilius, Malum, nequaquam essentiam viventem, animaque praeditam esse, sed affectionem animae virtuti contrariam, desidiosis et inertibus, propterea quod a bono deciderunt, ingenitam ac inditam. Hom. 2. Hexaem. Et memorabilis est Damasceni sententia lib. 4. fidei orthodoxae cap. 21. Malitia neque substantia est, neque substantiae idioma, seu proprium, sed accidens, id est, ex eo, quod secundum naturam, in id, quod praeter naturam, voluntaria aversio, quod quidem est peccatam. Unde et Catechumeni nominatim huius olim erroris refutationem symbolo inserebant, teste Nazianzeno in sacrum baptisma.

#### II.

### DE CONVERSIONE HOMINIS.

Etiam hic perpetuum verae Ecclesiae consensum tuemur, et distinctione utimut. Alia enim quaestio est, quid homo non renatus in rebus spiritualibus ex se, aut suis viribus possit. Alia quomodo ad Deum convertatur.

Ad priorem expedita responsio est contra Polagianos, qui ia immensum amplificant vires humanas, et extenuant beneficia Filii Dei, ac Spiritus sancti: et voluntati hominis tribuunt efficaciam sine Spiritu sancto. Horum errorem vehementer improbamus. Nihil enim omnino ex se, aut suis viribus potest in rebus spiritualibus homo non renatus, iuxta dicta, Ioh. 1: Qui non ex sanguinibus etc. sed ex Deo nati sunt.

Ioh. 15: Sine me nihil potestis facere. 1 Corinth. 2: Animalis homo non percipit ea, quae sunt Spiritus Dei, stultitia enim est illi.

Genes. 6: Omnis formatio cogitationum cordis humani vana, et mala est omni tempore, id est, ea, quae format ipsa natura cordis, non Deus, vana et mala sunt.

Ich. 8: Si vos Filius liberaverit, vere liberi eritis.

Augustinus de novo Cantico cap. 8: Quid enim valeat liberum arbitrium non adiutum, in ipso Adamo demonstratum est. Ad malum sufficit sibi: ad bonum, non, nisi adiuvetur a Dec.

Item de poccatorum meritis, et remissione, lib. 2. cap. 18: Laborant homines invenire in nostra voluntate, quid boni sit nestrum, quod nobis non sit ex Deo. Et quomodo inveniri pos-

sit, ignoro.

Nominamus autem res spirituales verum timorem Dei, veram fidem, invocationem et dilectionem Dei, adeoque interiorem obedientiam debitam legi Dei: Et hos motus interiores ab externa disciplina, seu iustitia carnis, distinguimus. Manifestissimum est igitur, non posse deponi viribus naturalibus drazlar, quae nobiscum nascitur, et ne quidem inchoare posse hominem, sibi relictum, interiorem novitatem praeceptam in Lege Dei: Tantum abest, ut ex se, aut suis viribus, sine Evangelio, et sine Spiritu sancto, ad Deum se ipsum convertere possit. Quomodo igitur fit conversio?

Ut autem priorem quaestionem Pelagianis et Monachis: ita hanc Manichaeis et Enthusiastis, opponimus. Semper enim Ecclesiam hi duo exercitus circunsident. Respondemus igitur: Cum nihil aliud sit conversio, quam fides in Christum, vivificans corda in doloribus inferorum: fides autem, quae solius Dei donum est, sit ex auditu, auditus per verbum Dei, alium quidem Sanctificatorem, praeter Dei Spiritum, haud agnoscimus (sanctificationem enim, seu conversionem nostram, solius Christi merito, et Spiritus sancti efficaciae, in solidum ascribimus) servato tamen ordine divinitus sancito et revelato, ut verbum Dei audiamus et discamus, nec indulgeamus diffidentiae. Totum enim opus conversionis ab initio usque ad finem, estque manetque solius Dei beneficium, sicut Propheta clamat: Converte me Domine, et convertar: Quia tu Dominus Deus meus. Postquam enim convertisti me, egi poenitentiam.

Verum observato, minimeque inverso et neglecto, seu repudiato ordine, quem Deus ipse sanxit, ut in nobis fiat conversio, Spiritu sancto per verbum auditum, seu lectum et cogitatum, trahente ac movente voluntatem ne repugnet, neve expectet coactionem, sed ut abiiciat peccata contra conscientiam, et comes fiat Spiritus sancti eam ducentis, ut Rom. 8. dicitur. Nam donec omnino repugnat voluntas Deo trahenti, nulla fit conversio. Et si perpetue reiiceret oblatum beneficium, nunquam acciperet Spiri-

tum adoptionis filiorum, quo clamamus, Abba Pater.

Ideo semper Ecclesiae nostrae docuerunt, in conversione hominis concurrere haec tria: verbum Dei, Spiritum sanctum, quem Pater et Filius mittunt, ut accendat nostra corda, et trahat per verbum, voluntatis denique, per verbi meditationem divinitus motae, assensum. Nec quicquam haec doctrina detrahit gloriae Dei, cuius potius erga nos ineffabilem clementiam et misericordiam, suavissime illustrat: habetque testimonium veritatis apud pios in quotidianis poenitentiae exercitiis. Continuatur enim conversio per totum vitae huius curriculum, et non nisi in altera vita perfectio sanctis continget. Eodemque modo incoatur, quo continuatur ac crescit: neque per momentaneam gratiae impres-

sionem, qualem Enthusiastae fingunt, initium conversionis seu renovationis nostrae, a continuis poenitentiae exercitiis divellendum,

ant separandum est.

Ordimur autem a verbo, non ratione dignitatis, sed ratione ordinis divinitus, ut dictum est, sanciti. Et ipse sanc concurrentium ordo testatur, quod hace doctrina Spiritus sancti efficaciae nihil prorsus deroget, cum voluntatis assensum praecedat saltem ordine (licet tempore concurrant) sanctificatoris motus, trahentis nos, sed per verbum. Non enim agit Spiritus sanctus, ut in statua: sed concurrunt mens, cogitans verbum Dei, et voluntas amplectens seu assentiens, non quidem suis viribus, verum adiuta, vel potius tracta per verbum a Spiritu sancto, et accensa, ut fiant opera salutaria, iuxta illud Prosperi: Libertate agimus, sed libertate redemta.

Etsi igitur fatemur, valde multa fieri a solo Deo in collectione et gubernatione Ecclesiae: Et in omnibus sanctis multos esse magnos dolores de peccatis, poenisque propriis ac publicis: et rursus mirandas consolationes, motusque singulares in actionibus, quae sunt propriae vocationum uniuscuinsque: Item multas mirandas liberationes et eventus, in quibus Deus multa sic agit, ut voluntas humana se tantum, ut subjectum patiens, habeat: sicut etiam ia conversione, respectu meriti, vere nos habemus pure passive, et in peccatis mortui sumus, oppressi tyrannide Diaboli, reique irae Dei: tamen, ut de communibus exercitiis fidei et invocationis, Paulus inquit: Mente servio legi Dei: sic aliter procul dubie sanctificamur ad vitam spiritualem, quam olim nostri cineres ia hanc vitalem auram revocabuntur. Neque enim sine lucta st conversio, quae et cum lucta incipit, et in lucta crescit : ut voluntas humana, quatenus sanari coepit, non est otiosa, sed comes Spiritus sancti, agentis per verbum: nec, cum adiuvatur seu trahitur a Spiritu sancto, habeat se ut truncus, aut scopulus.

Cumque conversionis subjectum sit cor hominis, quod sie conditum est, et ad hunc finem renascitur ac sanctificatur, ut aca vi, sed verbo regatur: sieri non potest, quin pertinaces verbi contemptores suapte culpa percant, iuxta comminationes: Quia repulisti scientiam, repellam te. Quia noluisti, erit domus vestra deserta. Percutiet te Dominus amentia et farore mentis. Ecce sto ante ostium, et pulso. Videte quomodo audiatis. Hodie, si vocem eius audieritis, nolite obdurare corda vestra. Item, quoties volui, at tu noluisti etc. Recte enim Augustinus: Magna gratiae commendatio: Nemo venit, nisi tractus etc. Semel, iaquit, accipe, et intellige. Non traheris? Ora ut traharis. Quid hic dicimus fratres? Si trahimur ad Christum, ergo inviti credimus? Ergo violentia adhibetur, non voluntas excitatur? latrare quisquam Ecclesiam potest nolens, accedere ad altare potest nolens, credere non petest, nisi volens. Si corpore crederetur, fieret in nolentibus. Apostolum audi dicentem: Corde crediur

ad iustitiam etc. Noli cogitare, te invitum trahi. Trahitur animus et amore.

Item: Quomodo voluntate credo, si trahor? Ego dico, parum est voluntate, ctiam voluptate traheris. Quid est trahi voluptate? Delectare in Domino, et dabit tibi petitiones cordis tui. Haec ille tractatu 26. in Iohanaem.

Idem de Spiritu et litera cap. 34: Profecto et ipsum velle credere Deus operatur in homine et in omnibus misericordia eius praevenit nos: consentire autem vocationi Dei, vel ab ea dissentire, propriae voluntatis est. Quae res non solum non infirmat, quod dictum est: Quid enim habes quod non accepisti? verum etiam confirmat. Accipere quippe, et habere anima non potest dona, de quibus hoc audit, nisi consentiendo. Ac per hoc, quid habeat, et quid accipiat, Dei est: Accipere autem et habere, utique accipientis et habentis est.

Congruent huc etiam veterum dicta (quae dextre intellecta plana sunt, et nihil habent impietatis) praecunte gratia, comitante voluntate. Tantum velis, et Deus praecccurrit. Item: Trahit Deus, sed volentem trahit. Nolentem praevenit Deus, at velit: volentem subsequitur, ne frustra velit. Item: liberum arbitrium est in homine renascente, quatenus sanari coepit, facultas applicandi se ad gratiam, id est, audiendi promissionem, et assentiendi, et abiiciendi peccata contra conscientiam, vel, ut a Petro Lombardo definitur lib. 2. distinct. 24: Liberum arbitrium est facultas rationis et voluntatis (in homine nimirum, qui iam regenerari coepit) qua bonum eligitur assistente gratia: vel malum, eadem desistente.

Et Nazianzenus verecunde loquens de voluntate, sic ait: Omne bonum opus a Deo est, datur autem vocatis, adeoque annuentibus. Orditur a verbo. Vocari et trahi inquit voluntatem, quae non expectet coactionem, sed repugnet dabitationi, et luctertur, ut promissioni assentiatur. Hoc cum fit, nihilominus conversio manet Dei opus, non hominis.

Ut enim in gubernatione locomotivae, quam Deus in homine gravissimas ob causas post lapsum voluit adhuc aliquo modo esse reliquam, naturam nervorum a se creatam nequaquam destruit, aut debilitat, sed potius in sanctis cogitatione verbi adiuvat et confirmat: ita in conversione hominem psychicum, ut Paulus loquitur, non redigit Spiritus sanctus in naturam brutam, nee tractat, ut rem inanimatam, nee extinguit facultates animae a se creatas, sed potius ad conversionis nostrae divinum suum opus perficiendum, et nos ad sanctificationem resuscitandos, iisdem tanquam organis a se conditis, atque ipsa regeneratione instaurari et sanctificari incipientibus utitur. Imo, ut abusum membrorum tam interiorum quam exteriorum severissime prohibet: Ita verum ac legitimum corundem usum a nobis serio requirit, iuxta illud Rom. 6: Admoyete membra vestra arma iustitiae Deo.

#### III. DE IUSTIFICATIONE HOMINIS CORAM DEO.

Omnium dulcissimus est articulus: Credo remissionem peccatorum. Cum enim omnes natura simus rei irae Dei, et ex Lege in conspectu Dei nullus homo iustus sit: manifestum est, iustificare iuxta doctrinam Evangelii proprie respicere gratuitam culpae poenaeque aeternae, remissionem seu condonationem, et significare, ex reo non reum facere. Nam hoc agitur in veris doloribus, quaeritur remissio peccatorum, et reconciliatio, sicut Propheta clamat: Salvum me fac propter misericordiam tuam.

Et ad hoe caput, tanquam ad finem potissimum, referentur omnes articuli fidei nostrae, qui recitantur in symbolo. Ideo enim credimus, Christum Deum et hominem natum esse ex virgine, crucifixum et resuscitatum, ut per et propter eum accipia-

mus remissionem peccatorum, et vitam aeternam.

Est igitur nostra coram Deo iustificatio nihil aliud, quam gratuita peccatorum propter solius Christi meritum remissio, reconciliatio cum Deo, imputatio iustitiae, et acceptatio ad vitam aeternam. Quae sic accipitur cum homo in veris doloribus et pavoribus conscientiae sustentat se voce Evangelii, et fide intuetur Mediatorem, hoc est, cum in contritione audit promissionem Evangelii propriam, de Filio Dei, Domino nostro Iesu Christo, qui constitutus est Mediator, Propitiator, Redemptor, Iustificator et Salvator: ac propter hunc Mediatorem, Deum et hominem, non tautum aliis, sed sibi etiam Gratis, fide peccata remitti statuit propter misericordiam.

Hae side cum erigitur homo, certum est ei donari remissionem peccatorum, et reconciliationem, et imputationem iustitiae, et essici eum haeredem vitae aeternae: simulque vivisicari per Filium Dei, et accipere donationem Spiritus sancti Gratis, sola side, non propter propriam dignitatem, seu propter virtutes propria, aut propria opera seu merita: sed solius Iesu Christi merito

et efficacia.

Quanquam autem simul inchoatur novitas: tamen nequaquam persona coram Deo iusta est in hac vita propter novas qualitates, sed propter ipsum Mediatorem, passum, resuscitatum, regnantem, deprecantem pro nobis, nos obumbrantem et vivificantem, noa enim desinit Filius esse Mediator. Et cam perpetuo haereant ia nobis reliquiae peccatorum, tenenda est haec consolatio, perpetue placere personam propter Filium, imputata nobis ipsius iustitia seu obedientia et merito, iuxta dicta Psal. 32: Beati, quorum remissae sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata. Beatus vir, cui non imputavit Dominus peccatum. Et pro hoc orabeat omnes sancti.

Act. 10: Huic omnes Prophetae testimonium perhibent, remissionem peccatorum accipere per nomen eius omnes, qui credunt in eum.

Act. 4: Nec enim aliud nomen est sub coelo datum homi-

nibus, per quod oporteat nos salvos fieri.

Rom. 3: Iustificamur gratis, gratia ipsius per redemtionem, quae facta est in Christo Iesu, quem proposuit Deus propitiatorem, in sanguine eius per fidem.

Eph. 2: Gratia salvati estis per fidem, et hoc non ex vobis.

Dei enim donum est, non ex operibus, ne quis glorietur.

Basilius in concione de humilitate: Qui gloriatur, in Domino glorietur, dicens, quod Christus nobis factus sit a Deo sapientia, iustitia et sanctificatio, sicut scriptum est: Qui gloriatur, in Domino glorietur. Haec est enim perfecta et integra gloriatio in Deo, quando neque propter iustitiam suam quisquam effertur, sed agnoscit, se indigere vera iustitia, fide autem Sola in Christum iustificari.

Hilarius in Matth. cap. 8: Movet Scribas remissum ab homine peccatum, hominem enim tantum in Iesu Christo contuebantur, et remissum ab eo, quod Lex laxare non poterat, Fides enim Sola justificat.

Ambrosius in Paulum 1 Corinth.: Hoe constitutum est a Deo, ut qui credit in Christum, salvus sit sine opere, Sola fide,

gratis accipiens remissionem peccatorum.

Chrysost. hom. 7. ad Rom. Si fide, tanquam opere iustificaremur, esset operis nostri iustitia, sed iam nobis imputatur iustitia Dei. Fides autem, quae apprehendit iustitiam Dei, Sola iustificat, quia solummodo ex fide nobis imputatur iustitia.

August. psal. 88: E fide enim vivimus, et de fide dictum est: Fide mundans corda eorum. Et quia Sola fides Christimundat, non credentes in Christum soluti sunt ab emundatione.

#### IV.

### DE BONIS OPERIBUS.

Bona opera, tam interiora, quam exteriora, nominamus, quae congruunt cum praeceptis Decalogi. Vult enim Deus et fidem et opera, regi suo verbo. Ideo tenenda est norma de bonis operibus interioribus et exterioribus, quae continetur in Decalogo recte intellecto, iuxta regulam. Quae praecipit Deus, haec sancte cogita. Item: In praeceptis meis ambulate, et facite ea. Haec opera interiora et exteriora, fiunt cultus Dei, cum fiunt in fide, et referuntur ad hunc finem, ut Deus hac obedientia celebretur. Placet enim haec incoata obedientia, non propter sui perfectionem, seu dignitatem, cum sit adhuc multis inquinata sordibus, sed propter Mediatorem, in quo sumus Deo reconciliati, sicut scriptum est: Offerte Deo hostias spirituales, placentes Deo propter Iesum Christum.

Etsi autem non est extenuandum peccatum, quod reliquum est in Sanctis in hac vita, quod, quo magis proficiunt pii, magis agnoscunt et deplorant: tamen ipsa vox divina discernit peccata.

Manent enim peecata in Sanctis, donec in hac lachrymarum valle obambulant, sed non ea, quae fiunt contra conscientiam. Ideo dicitur: Retinete fidem et bonam conscientiam. Nec est in sanctis defensio idololatriae aut erroris, qui pugnat cum fundamento, id est, qui delet articulum fidei, sive fiat ea defensio ab intelligente, sive a non intelligente, praesertim si fiat pertinaciter. Qui enim in doctrina Christi non manet, Deum non habet. 2 Iohan. 1.

Etsi igitur nec usurpamus, nec desendimus hanc propositionem: Bona opera sunt necessaria ad salutem: Quia hac additione Ad Salutem intelligitur meritum, quod soli Mediatori competit. Et expresse reiicimus Pontificios, qui dicunt, se hosis operibus mereri vitam aeternam, contra dictum Pauli: Donum Dei est vita aeterna: tamen vera est, et constanter retinenda doctrina, quod in hac vita novae obedientiae incoatio necessaria sit. Quia hic erdo divinus et immutabilis est, ut creatura rationalis Deo creatori obediat. Nec potest vera sides cum proposito peccandi coniuncta esse. Nec ideo sustinuit inessabiles dolores in agone et morte, Filius Dei, ut homo surenter laxet frenum cupiditatibus, cum potius venerit ad destruendum opera Diaboli et merito et efficacia sua.

Nec exclusivae (sola fide, sine operibus, gratis) proposito novae obedientiae opponi debent, ut vel non adsit, vel non sequatur: cum tantum operum fiduciam et gloriationem excludant: Nam meritum, seu caussa iustificationis, transfertur a nostris operibus ad Mediatorem, ut sit beneficium certum, non ut ipsi nihil agamus: sed multo magis, ut sciamus, quomodo in tanta infirmitate qualiscunque nostra obedientia Deo placeat.

1 Ioh. 3: Qui facit peccatum ex Diabolo est.

Rom. 8: Debitores sumus, non carni, ut secundum carnen vivamus.

Item: Si quis Spiritum Christi non habet, hie non est eins. Gal. 5: Talia facientes, regnum Dei non possidebunt.

Eph. 5: Nemo vos seducat inanibus verbis, propter bace enim venit ira Dei in filios diffidentiae.

1 Timoth. 1: Milita bonam militiam, retinens fidem et benam conscientiam.

Matth. 5: Luceat lux vestra coram hominibus, ut videant vestra bona opera, et glorificetur per ea Pater vester coelestis.

1 Iohan. 4: Et nos Debemus nos mutuo diligere.

Nazianzen. Fides sine operibus mortua est, ut et opera sine fide.

Luth. in Postill. maioribus de Evangelio Ascensionis: fol. 94. b. Fides non opera, sed meritum excludit.

#### V.

#### DE DISCRIMINE LEGIS ET EVANGELII.

Adeo neccessaria est vera cognitio discriminis inter Legem et Evangelium, ut hoc omisso, nec quid sit Ecclesia Dei, nec quomodo differat ab Ethnica sapientia, nee quomodo detur remissio peccatorum, nec quae sint beneficia Filii Dei, intelligi possit. Praeter alias autem valde illustres differentias ex ratione notitiarum, forma promissionum, obiectis, et effectis seu finibus sapienter petitas: toto etiam genere different Lex et Evangelium. Quia manifestum est, aliud esse aeternam et immotam normam iustitiae in mente divina, praecipientem integram obedientiam, et simpliciter ac immutabiliter damnantem non habentes integram obedientiam, omni prorsus in aeternum spe veniae praecisa: Et aliud concionem non tantum mitigantem hunc rigorem, lapsisque spem veniae aperientem, verum etiam modum, viamque seu ordinem, post lapsum, amissam Dei gratiam recuperandi, suavissime commonstrantem.

Cum ergo Lex utrumque per se ignoret, et gratiae promissionem, et modum redeundi in gratiam: apte complexus est Christus summam Evangelii, Lucae ultimo, iubens praedicari in Nomine Suo poenitentiam et remissionem peccatorum. Nec in hac definitione improprie vox Evangelii ponitur, cum utrumque velit annuntiari in Nomine Suo, hoc est, propter suum officium, ad quod nominatim venit in hune mundum.

Ut autem officium Mediatoris, nomenque Christi crucifixi et resuscitati, ministerio Legis per se, id est, sine Evangelii interpretatione, procul dubio ignotum est: (nusquam enim in Lege sine declaratione Evangelii mentio ulla fit officii, causae missionis, et beneficiorum Filii, sed tantum in Evangelio) Ita Filius Dei suum ministerium, quod postea commendavit Apostolis, propriissime describit Matth. 9: cum se venisse affirmat, ut vocaret peccatores ad poenitentiam, boc est, ut alibi explicat, ad evangelizandum pauperibus. Ac Petrus dulcissime inquit, Christum resuscitatum et exaltatum esse dextra Dei, atque constitutum a Deo Salvatorem ad dandam poenitentiam ac remissionem peccatorum. Unde consequitur, et vim Legis, et officium Mediatoris, adeoque virtutem mortis et resurrectionis Christi obscurari, denique haec ipsa doctrinae capita periculose confundi, nisi Evangelium proprie loquendo profiteamur esse vocem promissionis gratiae, simul praedicantis poenitentiam, hoc est, praecipientis Salutarem ad Deum conversionem, quam Apostoli nominant μετάνοιαν, cuius partes sunt I. Contritio ex Lege, sed temperata balsamo Evangelii, sine quo timor servilis existit, qui est fuga et fremitus adversus Deum. Lex enim per se est tantum ministerium acternae damnationis et II. Piducia in Christum ex solo Evangelio, quod est ministerium Spiritus ac vitae, adeoque potentia Dei ad salutem

omni eredenti. HI. Sequitur nova obedientia, tanquam individua comes fidei, seu poenitentiae fructus, constituens tertiam conversionis partem, cuius quidem norma Lex manet. Quomodo vero in hae tanta naturae humanae infirmitate, coniuncta cum tantis Diaboli insidiis, et tanta periculorum molo, quae vitae ac vocationis nostrae cursum miris modis impediunt et perturbant, vel inchoari queat, vel tot adhue inquinata sordibus Deo placeat, sela

rursus Evangelii Entelneta commonstrat.

Ordimur igitur conciones poenitentiae a Lege, sed temperativoce Evangelii: ne videlicet ex agnitione peccatorum, quae per Legem revelantur, ruamus in peccatum illud summum, maximum, ultimum et nulla satisfactione piandum in tota aeternitate, in contemptum, inquam, Mediatoris, incredulitatem et desperationem. Quod peccatum Legi, rationi et conscientiae nostrae per se ignotissimum, ex solo Evangelio patefit et agnoscitur, iuxta dicta: Quicquid non est ex fide, scilicet in Christum Mediatorem, peccatum est. Spiritus sanctus arguet mundum de peccato, quod nen eredunt in Me.

Qui credit in Filium, habet vitam aeternam: Qui non cre-

dit, ira Dei manet super eum.

Item: Qui credit in Filium, non iudicatur. Qui autem nee

eredit, iam iudicatus est.

Quae voces, ut simul dulcissimas promissiones credentibes in Mediatorem, atque severissimas comminationes, perseverantibes in Mediatoris ignoratione et contemtu, proponunt: Ita sine contradictionis implicatione non possunt ad Legem potius, quae tantum arguit et damnat, quam ad Evangelium, referri: Quod sinal cum arguit, lapsos ad Mediatorem, cuius meritum vera fide aprehendi vult, invitat, et a desperatione, quam Lex urget, avertit: monstratque ideo Deum concludere omnes sub peccatum, no ut secundum Legis rigorem ad acternas poenas damnet, sed & omnium in Christo, qui Legis impletio est, misereatur: unde dalcissimum ac inenarrabile temperamentum institiae et misericordiae in Deo, Legi per se rursus ignotum, relucet. Quomodo cais proprie Mediatoris contemtum Lex argueret, quem per so ignorat? Aut si proprie etiam incredulitatem in Christum, ut caetera percata, Lex coarguit, quomodo vel ante, vel post lapsum, primis parentibus, nondum ex sinu Patris Evangelio per Filium revelate, cum totius Legis, praesertim ante lapsum cognitionem haberent, mysterium de mittendo Mediatore absconditum esse benzie potuit?

Ratum igitur et firmum manet: tantum esm partem dectriase Christianae docere remissionem peccatorum, quae docet poenitentiam: et invitare ad poenitentiam esse eiusdem generis, caius est spem veniae proponere. Iuxta aeternum et immutabile decretum divini iuramenti, quod certum est, non esse legalem concionem, sed Evangelicam: et quidem utriusque partis tam poenitentiae,

quam remissionis peccatorum suavissimam copulativam Vivo Ege, nolo mortem peccatoris, sed ut convertatur et vivat.

#### VI.

### DE USU LEGIS.

Cum in hac vita maneant etiam in renatis peccati reliquiae, et procul omnes a perfecta cum Archetypo conformitate, hoc est, a perfecta dilectione Dei, et proximi, ex quibus quasi principiis Decalogi Lex nata est, absimus: nec velit nisi secundum normam praescriptam Deus coli. Has igitur et alias ob causas firmiter statuimus, quod vox Legis nequaquam aboleri, aut conticescere debeat, sed perpetuo extare, atque exaudiri in toto genere humano, et in primis sonare in Ecclesia, iuxta severissimum mandatum, quod nominatim Ecclesiam obligat. Deut. 6. Acues Legem Filiis tuis. Ac ne quis frustra vel editam vel conservatam Legem putet, profitemur Legis usum esse triplicem.

Primum nominamus paedagogicum seu politicum, qui ad omnes homines pertinet, etiam non renatos et Ethnicos. Obligat enim omnes, ne ruant contra externam disciplinam, et sancit poemas etiam corporales in hac vita adversus cos, qui admittunt externa delicta, quas Deus vel per Magistratum, vel aliis modis, sumit de sontibus. De quo usu dicitur 1 Timoth. 1: Lex posita est iniustis, inobsequentibus, impiis, peccatoribus, sceleratis et contaminatis, mendacibus, periuris ect:

Alter usus spiritualis est, videlicet indicium universale, accusans totam depravationem, et peccata interiora et exteriora in hominibus, quaecunque puguant cum Lege Dei, iuxta dicta: Lex iram operatur. Per Legem cognitio peccati. Aculeus mortis peccatum est, potentia peccati Lex est, id est, Legis sententia horrendum est iudicium, quo Deus ostendit in corde peccatoris horribilem suam iram adversus peccatum, cuius sensus ipsa morte corporis acerbior cruciatus in conscientia est, adeoque initium aeternarum poenarum, nisi voce Evangelii per Filium Dei homo liberetur. Et hic usus in Ecclesia proprie ad eos spectat, qui vivunt sine Lege, ut Apostolus loquitur, id est, ad profanos, securos et hypocritas.

Sed nequaquam omittendas est et tertius usus, ad renatos pertinens, quibus Lex non tantum calcar est ad continuanda quotidianae poenitentiae exercitia, id est, ad peccatum carnis mortificandum, et magis in dies magisque expurgandum vetus fermentum; eum ne quidem Sancti in hac vita sint ab omni immudicie prorsus, ut debebant, immunes: verum etiam aormam cultumm Deo placentium praescribit. Vult enim Deus fidem et bona opera mostra, regi verbo suo, nec cultibus, nostro electis arbitrio, de-

lectatur, iuxta dicta: Lucerna pedibus meis verbum tuum. Psal. 119. Frustra me colunt mandatis hominum. Matth. 15.

Ad Legem et ad testimonium Isa. 8. Quodeunque dixerit vobis, facite. Iohan. 2.

## VII. DE COENA DOMINI,

Quemadmodum Apostoli in prima Coena simpliciter intenti fuerunt in verba institutionis Christi, omissis omnib. curiosis et frivolis quaestionibus, cum quidem corpus Domini nondum esset vel glorificatum vel ad dextram Dei exaltatum: Ita nos, remetis disputationibus, quibus articuli distincti in symbolo periculose inter se miscentur et confunduntur, religiosa fide statuimus, et diserte profitemur, praesentiam veri corporis ac sanguinis Christi in Coena, nequaquam alii ulli fundamento inniti, quam veris, firmis atque immotis verbis institutionis Domini nostri Iesu Christi, quae quidem et ab Evangelistis diligenti cura, unanimique consensa, descripta, et a Paulo accurate repetita et declarata sunt. Hoc igitar vero, solido et unico fundamento contenti, ab omni profanatione tremendi huius mysterii toto pectore abhorremas: Nec assentimur vel in defectu, vel in excessu, a regia institutionis via deflectentibus. Retinemus autem hanc simplicissimam, rectissimam, ac minime fallentem verborum institutionis sententiam, quod in Coena Domini cum pane et vino, vere distribuatur et percipiatur illud ipsum corpus, quod in ara crucis pro-nebis traditum est, et ille ipse preciosus sanguis, qui pro nobis in remissionem peccatorum largissime profusus, ex sacrosanctis Christi vulneribus effluxit.

Testator enim ipse Dominus noster Iesus Christus, in huis sacrosanctae Coenae suae actione a se instituta, vere ac substatialiter adest, et cum externis ac visibilibus symbolis, pane et vino, vere praesens distribuit verum suum corpus, pro nobis in ligno crucis traditum, verumque suum sanguinem pro nobis essum. Atque ita participes nos facit non' tantum meriti et escaciae, sed etiam substantiae corporis et sanguinis sui, ut certi simus, vere nobis remitti peccata propter passionem et mortes ipsius, et velle ipsum in nobis habitare, nosque tanquam insites sibi palmites gestare, et ad vitam aeternam sustentare.

Ut autem Filius Dei promissionem corporis sui non fecipani, sed vescenti, hoc est, servanti ordinem a se institutus, extra quem nihil rationem Sacramenti habet: ita indigno vescentes, non quidem nudum aut communem panem calicemque mandacant et bibunt,: sed ipsum corpus et sanguinem Domini in Sacramente Cocuae manducantes ac bibentes, foedo ore suo polisust, adeoque rei finat corporis et sanguinis Domini, ac indicium sibimanducant, bibuntque, propterea quod non diiudisant corpus Domini. Unde etiam in graves, huius et futuri soculi, poesas iscurrent, nisi serie ad Deum conversi, mitigationem et gratiam impetrent, ut gravissime Apostolus comminatur. Illud îpsum enim manducant bibuntque, de quo Filius Dei in verbis institutionis diserte affirmat: Accipite, comedite, hoc est corpus meum, quod pro vobis traditur. Item: Bibite ex hec omnes, Hic calix novum Testamentum est in meo sanguine, qui pro vobis effanditur. Hoc facite in mei commemorationem.

Hanc perspicuam, simplicem et planam sententiam cum verbis institutionis, a quibus in nativo Testatoris sensu ne latum quidem unguem nobis deflectendi animus est, vere eongruere minime dubitamus. Cumque in nullius creaturae sit potestate, Sacramenti vel institutio, vel immutatio, merito nos abstinere indicamus a profana curiositate praeter et extra verbum vel inquirendi, vel definiendi modum, quo nobis suum Filius Dei corpus sanguinemque communicat, ita ut fiamus caro de carne eius, et os ex ossibus eius, sicut dulcissime inquit Hilarius: Domini professione, et fide nostra, vere caro est et sanguis: Haecque accepta et hausta, faciunt ut Christus in nobis, et nos in Christo simus. Quin potius Filium Dei rogamus, ut aberrantes circa hoe sacrosanetum mysterium clementer in viam reducat, et faciat nos unum in corpore sno: sicut iam

tum unus panis et unum corpus multi sumus, de uno pane eodemque calice participantes. Et improbamus secus docentes.

# VIII. DE PERSONA CHRISTI.

Cum vera Domini nostri Iesu Christi agnitio, quae fundamentum est Ecclesiae I Corinth. 3. et ipsa vita acterna, Iohan.

17. complectatur simul Filii Dei personam et officium, sincere corde credimus, et clara voce profitemur, quicquid nobis de eiusdem tam persona, quam officio, perspicuo verbo Dei praescriptum et revelatum est. Obviis enim ulnis et ambabas manibus, imo tota mente et corde amplexamur regulam omni exceptione majorem, quae docet: Nihil de Dei sive essentia, sive voluntate, deque eius Filio, Domino nostro Iesu Christo, vel credendum, vel asseverandum esse, quod a sacrae Scripturae Canone discrepet.

Retinemus igitur sancta et religiosa fide, tetius Ecclesiae Catholicae et orthodoxae consensum: nimirum, unicam esse Domini nostri Iesu Christi personam, sed duas naturas, divinam et humanam. Divina,  $\lambda \dot{\phi} \gamma \phi_{\zeta}$  nomiatur, quae vere ab actorae persona est distincta a Patre et Spiritu sancto, et tamen eiusdem essentiae cum Patre et Spiritu sancto: qui Pater,  $\lambda \dot{\phi} \gamma \phi_{\zeta}$ , et Spiritus sanctus, est super omnia Deus, unus in essentiae, et trinus ia personis, benedictus in secula. Sed humana natura certo tempora assumta est a  $\lambda \dot{\phi} \gamma \phi_{\zeta}$  ex Deipara virgine Maria, nobis per omnia aequalis, accepto peccato.

## 1. Unio hypostatica.

Hoc mirandum foedus seu mysterium duarum naturarum in Christo, nominamus unionem hypostaticam, quae non est Verbi per carnis incredibilem quandam espacitatem inclusio, nec transmutatio, nec confusio naturarum aut 'proprietatum, aut operationum inter sese: sed copulatio, ut tota scripsit antiquitas, vere ineffabilis, qua Verbum, hoc est, secunda persona divinitatis, massan certam ex genere humano, nobis, secundum integram animam et integrum corpus, vere consubstantialem, in utero virginis a Spiritu sancto sanctificatam, definito tempore assumpsit, et sibi copalavit non solum inseparabiliter, verum etiam secundum hypostasia: non quod ex duabus naturis, humana videlicet et divina, tertia coalucrit aliqua, quae partim divina sit, partim humana: aut qued adiectionem personae sancta Trinitas susceperit ex incarnato Dec Verbo: sed quod una in Christo persona sit ac maneat, ipsies nimirum Verbi propria, quae humanam naturam assumtam gestet, sustentet, ac foveat.

Non enim assumta natura in Christo, secundum quam nobis per omnia; excepto peccato, aequalis est, personae rationem habet, sed dependet ab assumentis Verbi Deitate tali ordine, ut ne quidem esset, nisi sic a Deo Verbo sustentaretur et conservaretur.

Utque haec persona λόγος aeterna est: ita postea impossibile est, hanc massam ipsi insertam, non simul manere. Nonquam enim ὁ λόγος naturam, quam semel assumsit, descrit: imnec in morte animam aut corpus deseruit, etsi tum vero facta est separatio animae a corpore.

Personae itaque unitatem et naturarum unionem tuemur: adeoque unum eundemque Dominum nostrum Iesum Christum, Dei et Mariae Filium, in duabus naturis absque omni confusiene, permutatione, distractione atque separatione, nunquam sublata essentiali differentia naturarum propter unionem: sed potius salvis utriusque naturae proprietate, voluntate et operatione, in unamque coëuntibus hypostasin, confitemur: utrumque et impiae divulsionis, et impiae confusionis scopulum evitantes.

Quod enim ab acterno erat Filius Dei, permansit: quod nea erat, assumsit: non amittendo, quod suum erat, sed suscipiende, quod nostrum erat, inquit Vigilius. Et λόγος in tota quidem assumta natura, ut in ferro ignito flamma, lucet: nec tamen colligatus est cerpori, sed ipse corpus continet, ut et in ee sit, et extra omnia, et in sinu Patris: neque cum sit in omnibus, fit pars aliorum, sed omnia ab eo vitam, sustentationemque accipiunt, secundum Athanasium. Nec dissolvitar personalis unio, tametsi Caro, a qua nunquam separatur Verbum, non sit ubicunque est Verbum. Quae enim in Deo sunt, nen sunt ubique ut Deus, teste Augustino. Sique hominis anima, necessitate naturae copulata

corpori ubique est celeritate cogitationum, salva personae integritate: Quae necessitas cogit nos dicere, naturae carnis Deitatem inclusam, aut pariter cum Deitate carnem ubique locorum adeoque infinitam esse? ut praeclare Nyssenus in Catechesi argumentatur. Huc merito regulam Cassiani referimus: Non minoris erroris est, Domino nostro Iesu Christo impropria addere, quam propria derogare. Quod enim non ita dicitur, ut est: etiamsi honor videatur, iniuria est.

#### 2. Officium Christi.

Etsi autem mysterium hoc omnem omnium creaturarum captum excedit: Tamen officii consideratio causas tam mirandae unionis utcunque explicat. Missus enim est Filius Dei propter nos homines, et propter nostram salutem, ut esset summus Rex et Sacerdos generis humani, hoc est, ut fieret Mediator, Re-

demptor, Iustificator, et Salvator noster.

Cumque redemptio nostra simul et perpessionem et destructionem mortis, ut brevissime rem maximam eloquamur, flagitaret, nec in unam, eandemque naturam actiones contrariae caderent: congruehat omnino ex mirabili iustitiae et misericordiae divinae temperamento, ut persona mediatrix distinctas haberet naturas, ne vel morte inferior, vel ab eiusdem gustu prorsus immunis esset: sed ut nostris quod remediis congruebat (Leonis enim verba referamus) unus atque idem Mediator Dei, et hominum, homo Christus Iesus, et mori posset ex uno, et mori non posset ex altero, iuxta dictum Irenaei: Sicut homo erat, ut tentaretur, sic et Verbum erat, ut glorificaretur, requiescente quidem Verbo, ut posset tentari, crucifigi et mori: et tamen humanitati unito, ut posset vincere, et perferre, et benefacere, et resuscitare, et regreare.

Quemadmodum igitur naturarum distinctio nequaquam dissolvit personae unitatem, nec personae unitas confundit naturas: Ita unum et commune officium est, ad quod utraque natura quod suum est, confert: Verbo quidem, quod Verbi est, operante: carne vero, quod carnis est, exequente, sicut vetustas olim certe locuta est. Divina enim natura suas habet actiones cum Patre et Spiritu sancto, vere divinas et immensas: humana vero natura agit, et patitur, quae humanae naturae conveniunt. Ex utriusque autem naturas actionibus distincte simul et inseparatim concurrentibus, oriuntur communia illa beneficia, sen apostelesmata, quae sunt totius personae, et nominantur actiones theandricae. gratia: Resuscitat divina natura humanam, nec resuscitat seipsam humana, nec moritur divina, sed humana tantum: et tamen voluntas τοῦ λόγου approbat hanc obedientiam, in eamque consentit, ac meritum non minus quam ipsamet obedientia, et per consequens universae redemptionis nostrae opus, seu beneficium, est potius personae, tanquam actio theandrica, qualibet agente natura quod suum est. Sic et miracula flunt a persona, naturarum utraque cum communione alterius agente, quod cuiusque pro-

prium est.

Propria est enim divinae naturae vis, ac potentia edeadi miracula, ut eum quinque panibus pascuntur quinque millia, com resuscitatur Lazarus, cum sanantur leprosi, cum mutis usus linguae redditur, cum aqua in vinum mutatur: sed exerit sese hace vis atque potentia naturae divinae in natura assumta, ut com manu frangit panes, cum attingit loculum, cum clara voce evocat mortuum, cum digitis tangit corpus. Ita miracolorum fons est omnipotentia divinae naturae, sed fiunt ministerio naturae assumtae, agentis quod suum est. Non quod perinde atque redemptionis nostrae opus, ntramque naturau coniunctim requirit: ita necesse sit, omnia miracula ministerio carnis perfici, sed ut sint testimonia comprobantia Deitatem Messiae, adeoque declarantia missionem et officium Filii Mediatoris.

Hinc natae sunt regulae: Quod in scripturae dictis discernendae sint appellationes, quae significant proprietates naturarum, at appellationes officii. Quodque aliud sit loqui de proprietatibus et actionibus naturarum in Christo: aliud vero de toto redemtionis et salvationis generis humani opere. Item: Quod necesse sit in scriptura discernere dicta de statu humiliationis Christi, et exaltationis, ad quam intravit per passionem, et resurrectionem suam, cum quidem neuter horum unionem hypostaticam imminuerit.

#### 3. Communicatio Idiomatum.

Est enim communicatio Idiomatum, praedicatio, seu forma loquendi, qua proprietas aut operatio, uni naturae conveniens, tribuitur personae, certa lege ac modo, videlicet in concreto, quod totum agens hyphistamenon significat, habens utramque naturam: quia haec duo,  $\lambda \acute{o}yo_{\zeta}$ , et humanitas assumpta, sunt ouna hypostasis: non autem in abstracto, quo alterutra natura secundum

considerata significatur.

Et has ipsas formas loquendi, in quibus alterutrius naturae propria personae tribuuntur, declaramus per particulam distinctivam κατά, secundum vel iuxta. Idque exemplo vocis divinae: natus ex semine David secundum carnem. Mortuus secundum carnem ect:. Vera est enim Idiomatum communicatio, quatenus res est vera: et sicut naturae unitae sunt, sic ctiam naturarum attributa

permutantur, ut sapienter et ple Nazianzenus ad Cledonium scripsit. Atque ita nequaquam nudos Christo titulos attribuimus, sed demonstramus ex verbo Dei, non factam esse physicam, aut realem Idiomatum transfusionem, neque ad utramque naturam accommodandam esse vel proprietatem, vel actionem, quae de Persona secundum alterutram naturam praedicatur. Nam inde necessario sequeretur unionis hypostaticae abolitio, totiusque huius mysterii deletio, et naturarum identitas, iuxta regulam Lutheri: Negans proprietates, negat naturas. Et Athanasii: Quorum operatio est cadem, eadem est'natura. Si vero una natura est Christus, quomodo ipsi tribuentur contraria? secundum Theodoretum dialogo 2.

Quin potius quae de Christo dicuntur (inquit Cyrillus libro 5. de Trinitate) sic intelligenda sunt, ut nec quae Deitate conveniunt, humanitati ipsius tribuantur: nec quae humanitatis propria sunt, ad Deitatem ipsius detorqueantur. Unus enim idemque Christus est, (inquit Fulgentius lib. 3. ad Thrasimund.) qui quod humanum est, habet Deus in veritate humanae: Et quod divinum est, habet homo in veritate divinae naturae. Rectam ergo fidem tuebimur, (teste Athanasio serm. 4. contra Arianos) si quod utriusque naturae proprium est, consideremus, et ab uno utrumque praestari animadvertamus. Id si a nobis fiat, nunquam in errorem prolabemur.

#### 4. Maiestas Christi.

Hine iam dependet vera de maiestate Christi sententia, quam distincte explicamus iuxta regulam Nazianzeni: Alia est consideratio Filii ratione essentiae, alia ratione oeconomiae, hoc est, mysterii incarnationis et officii. Ut enim scholastici erudite distinxerunt inter gratiam unionis, gratiam Capitis, et gratiam praerogativae sigularis, quam et gratiam habitualem non inepte appellarunt: Ita iuxta hos tres gradus commodissime declarari et intelligi posse censemus omnia tam Scripturae, quam Patrum dicta, quibus aliquid Christo homini in tempore datum asseritur. Quicquid enim eminentiae habet Christus homo, id habet vel ratione unionis hypostaticae cum  $\chi \acute{o} \gamma \varphi$ , ut aeternus et verus Deus: vel respectu officii, ut Ecclesiae caput: vel ratione donorum, quae in sese, et secundum sese caro Christi accepit partim ante, partim post glorificationem, ut ditata, et uncta supra consortes.

De Maiestate igitur Domini nostri Iesu Christi profitemur, nos indubitata fide credere, quod secundum Deitatem suam aeterno Patri, et Spiritui sancto, per omnia aequalis sit, eiusdem cum utroque essentiae, earundem proprietatum essentialium, eiusdem maiestatis et gloriae, iuxta symbolum: Patris, Filii, et Spiritus sancti, una Deitas, aequalis gloria, coaeterna maiestas. — Huc etiam Cyrilli dictum spectat: Missio et obedientia non tollunt aequalitatem essentiae, aut potentiae, sed distinguunt ordinem per-

sonarum.

Humanitatem vero ipsius fatemur creaturam esse, quae in se

nec essentia, nec proprietatibus, nec actionibus, nec maiestate Deo aequalis facta sit. Sicut enim Verbum ab aequalitate paternae gloriae non recessit: Ita Caro naturam nostri generis non reliquit, ut rursus Leonis aphorismo utamur. Quanquam vero non minus quam divina natura, proprietates suas essentiales perpetuo etiam humana natura Christi retinet: Tamen et ante et post glerificationem, fonge superat dignitatem, dona et excellentiam omnium creaturarum rationalium. Nam quod aeternus ac unigenitus Dei Filius banc massam naturae assumptae sibi propriam fecit, camque unione hypostatica, seu personali, inseparabiliter ac inconfuse sibi copulavit: id nulli sanctorum Angelorum, aut hominum contigit, neque hanc dignitatem quisquam Angelorum aut hominum sanctorum consequetur in tota acternitate. Hic enim est mirabilis ille Gigas geminae substantiae, Patre et matre orbus: Qui secundum naturarum, ex quibus constat, differentiam consideratus, simul et Patri et Spiritui sancto, iuxta divinam: Nec non et matri, et nobis, ut caro de carne nostra, et os ex ossibus nostris, iuxta humanam naturam, etiam in gloria, est, manetque ὁμοσύσιος. Ratione vero individuae singularitatis, seu unionis in hypostasi, secundum quam nec nudus Deus, nec nudus bomo est, sed utrumque in una eademque persona: Dissert et a Patre et a Spiritu sancto, et a matre, et a nobis, ut Damascenus testatur lib. 3. fidei orthodoxae c. 3.

Quae autem maior hominis potest esse maiestas et gloria, quam non tantum obumbratione altissimi, rerum praeter seriem a Spiritu sancto conceptum, ex illibata matre Virgine nasci, et inde usque ab origine omnis peccati in aeternum expertem esse, Verum etiam cum Verbo constituere unam hypostasia? Propter banc enim unionem hypostaticam de solo hoc homine, sem Filio Mariae, recte dicitur: Quod homo Christus sit aeternus, et omnipotens Dei filius, quod de nemine alio vel Angelorum vel hominum dici potest. Non enim Angelos, sed semen Abrahae, assumsit, Ebr. 2. Et hanc unionis hypostaticae maiestatem, non tantum quotidianis miraculis suae Christus Ecclesiae, sed universo insuper mundo, vel maxime per gloriosam illam carais suae resuscitationem, visibilemque Spiritus sancti effasionem, quam evidentissime, quasi ad oculum virtute omnipotentiae demonstravit, ut Apostolus testatur Rom. I.

Propter hanc etiam unionem haec persona, quae est filius Dei, et filius Mariae, ab omnibus creaturis rationalibus, Angelis et hominibus, adoratur et invocatur, una eademque adoratione et

invocatione, cum Deo Patre, et Deo Spiritu sancto.

Praeterea cum Filius Dei totum opus redemtionis generis humani, in hac massa naturae assumtae periecerit: sociam eam, seu χοινωνὸν, id est, participem reddidit omnium victoriarum suarum adversus regnum peccati et mortis. Quam enim in humana natura passionem et mortam sustinuit Christus, ea sola est sacri-

ficium propiciatorium, et  $\lambda \dot{v} z \rho \sigma v$  sufficiens pro peccatis totius mundí. Ideoque hace sola Christi caro, quia nimirum facta est propria Verbi cuncta vivificare valentis, ut Cyrillus loquitur, vivifica est, qua mundo vita restituitur: sicut ex solius Iesu Christi plenitudine et merito, tanquam ex vitae et salutis perenni fonte, Sancti omnes hauriunt gratiam coniunctam cum dono per gratiam.

Accedit huc, quod in hac ipsa natura Christus a morte suscitatus in eaque ad dextram Patris collocatus, et ad regnum et sacerdotium, perpetuo exaltatus est, factus caput Ecclesiae suae, et perficiens omnia in omnibus: Ita ut solus in arcanum consilium Patris, adeoque in sancta sanctorum perpetuo ingrediatur, videat et intelligat voluntatem Patris, colligat sibi ex genere humano Ecclesiam, servet ministerium Evangelii, intercedat pro nobis, obumbret ac tegat nos, suae passionis, mortis, effusionis sanguinis, et totius obedientiae, merito, remittat peccata, effundat Spiritum sanctum, restituat iustitiam, vitam, ac laetitiam acquiescentem in Deo: Eamque servet contra portas inferorum, et contra Tyrannorum, ac haereticorum potentiam et furores: denique et mortuos tandem resuscitet, et Électis vitam, atque laetitiam aeternam communicet, posteaquam eos in coelum ad sese transtulerit.

Praeter hosce gradus maiestatis, pertinentes ad excellentiam personae et officii Christi; supra ipses Angelos, nedum consortes, natura humana Salvatoris nostri, gratiis, donis, ornamentis, perfectionibus, eminentiis, praerogativis, adeoque potestate, maie-\* state et gloria, secundum Spiritus sancti plenitudinem citra mensuram etiam in sese, gradatim ab ipso unitionis momento locupletata et quasi inuncta est, adeo, ut impletis iam omnibus ad salutem nostram in hoc mundo necessariis, gloriae et honoris coronam, nomenque supra omne nomen, tanquam obedientiae praemium adepta; in sublimi praesertim illo sacerdotalis, et regiae exaltationis, fastigio, sola Deitate sit inferior, et a creatis ceteris rebus licet non genere, tamen gloriae, vitae, lucis, sapientiae, iustitiae, potentiae, ac lactitiae abundantia et supereminentia, hoe est, numero et gradibus donorum, quam longissime disferat. Quae tamen omnia ut vere a nobis nec amimo comprehendi, nec enarrari lingua possunt: sic ab idiomatis naturae divinae, quae sunt aeterna, infinita, et essentialia, necessario discernenda sunt, iuxta dicta: Cum autem subiecta ei sint omnia, excipitur procul dubio is, qui subiecit ei omnia. 1 Corinth. 15. Item, Caput vero Christi Deus. 1 Corinth. 11. Sicut Christus caput est Ecclesiae. Eph. 5.

Unde Augustinus: Christus in quantum Deus, cum Patre sibi nos subiectos habet: In quantum Sacerdos, nobiscum illi subiectus est. Lib. I. de Trinitate cap. 8. Et recte Magister sententiarum de assumta Christi natura concludit: Non est carni datum, posse omnia facere, quae Deus facit, ne omnipotens, et

per hoe Deus, putaretur. lib. 3. distinct. 14.

Hoe enim discrimen nisi accurate observetur et retineatur, neque divinitas Christi, quae aeterna et infinita est, ab humanitate discerni: neque essentia et proprietas creaturarum, ac Creatoris, distingui recte possunt. Cavendum est ergo, ne ita divinitatem astruamus Christi Hominis, ut veritatem corporis auferamus. Gloria enim infirmitatem, non veritatem, carni abstulit, secundam Augustinum. Et sicut Deus non mutatur miseratione: ita homo non consumitur dignitate, ut iam olim columna fidei orthodoxae sententiam gravissime decisam edidit. Estque res eiusdem periculi, aut divinam Christi tantummodo, aut humanam fateri, naturam, quia unum sine alio non proficit ad salutem, ut Vigilius Martyr testatur lib. 3. contra Eutychen. Et Hilarius. lib. 9. de fide.

#### IX.

#### DE DESCENSU CHRISTI AD INFEROS.

Sicut articulum ascensionis in allegoriam minime transformamus: ita descensum ad inferos, simpliciter, iuxta symboli historiam, ut sonat litera, intelligimus. Totus enim Christns mortuus, sepultus, descendit, resurrexit. Cumque descensus ad inferos, ut clare symbolum testatur, praecesserit corporis ex sepulcro resuscitationem, acquiescimus in orthodoxae antiquitatis sententia, quam Vigilius' Matyr recitat lib. 2. contra Eutychen his verbis: Constat, dominum nostrum Iesum Christum feria sexta crucifixum, et ipsa die ad infernum descendisse, ipsa die in sepulcro iacuisse, ipsa die latroni dixisse: Hodie mecum eris in Paradiso. Caro igitur ipso die non fuit in Paradiso, nec in inferno, sed exanimis iacuit in sepulcro. Anima per illud triduum in inferno, non in sepulcro. Et iure tamen dicimus, Dominum Iesum Christam in sepulcro iacuisse, sed in sola carne: Dominum Iesum Christum non derelictum in inferno, sed in sola anima. Et cum in his omnibus Christus, et in his singulis Christus sit, unus tamen est Christus: cuius sic aliud fuit in sepulcro, aliud in inferno, ut tamen ipse unus atque totus ubique fuerit.

Sic et Fulgentius ad Thrasim. regem lib. 3. Humanitas erge vera (inquit) Filii Dei, nec tota in sepulcro fuit, nec tota in inferno, sed in sepulcro secundum veram carnem Christus mortuus iacuit, et secundum animam ad infernum Christus descendit. Secundum eandem animam ab inferno ad carnem, quam in sepulcro reliquerat, rediit. Secundum divinitatem vero suam, quae nec loco tenetur, nec fine concluditur, totus fuit in sepulcro cum carne, totus in inferno cum anima, ac per hoc plenus fuit ubique Christus, quia non est Deus ab humanitate, quam susceperat, se-

paratus. Hactenus illi.

Fatemur autem hoc articulo, qui in symbolo triumphi Christi initium est, (mortuus enim propter nos, ut victima, descendit pro nobis, ut victor) destructam esse fidelibus a Salvatore tyrannidem Diaboli et inferorum, hoc est, liberatos omnes, qui credunt in Christum, a potentia Diaboli, et inferis, iuxta illud Oseae 13: Ero pestis tua inferne. Et hanc victoriam certo modo Filius Dei Diabolis ostendit. Nec dubium est, Diabolos sensisse, suam potentiam ab hoc victore frangi: et vere caput serpentis a semine mulieris contritum esse. Est igitur simplicissima sententia: Quod Christus ostenderit suam victoriam Diabolis, et eos terruerit, sed quomodo hoc factum sit, non serutamur.

#### X.

# DE ADIAPHORIS, SEU CEREMONIIS HUMANA AUTORITATE IN ECCLESIA INSTITUTIS.

Cum adiaphora sint ceremoniae, seu ritus externi, nullo verbo Dei vel mandati, vel prohibiti, sed ut omnia in Ecclesia fiant ornate et decenter, ab hominibus instituti: statuimus usum horum indifferentem ac liberum esse: salva tamen fide et caritate, quae solae libertatis huius moderatrices sunt. Nam ut fides novit,

quid liceat: ita caritas spectat, quid prosit.

In primis igitur doctrinae puritatis, et legitimi Sacramentorum usus habenda ratio est, in quibus nulla creatura quicquam mutandi potestatem unquam habuit, habetve, aut habitura est. His autem salvis et integris, nequaquam Ecclesiae congregationem vel turbandam, vel deserendam esse iudicamus propter ceremonias, aut ritus, cum verbo Dei non pugnantes. Sed et in temporum et lectionum, et aliorum rituum ordine, pro locorum, personarum, et similium circunstantiarum diversitate, utiliter sanciendo servandum esse decorum, cum gravitate coniunctum: ut semper vitentur superstitio ac scandalum, ac omnia dirigantur ad aedificationem et pacem, sine opinione cultus, et ceremoniarum necessitatis. Rituum enim dissimilitudo non scindit Ecclesiae unitatem, nec Christiana confessio nisi expresso verbo niti potest, debetque: et extra casum dati scandali ceremoniae humana autoritate introductae, ac cum verbo Dei non pugnantes, sine peccato, usurpari, mutari, recipi, vel omitti liberrime possunt. Coloss. 2: Nemo vos iudicet in cibo et potu, aut vicibus dierum festorum. Gal. 5: In libertate in qua Christus vos vocavit, state, et non iterum iugo servitutis subiiciamini.

Augustinus Epist. 118. ad Ianuarium: Totum hoc genus liberas habet observationes. Nec disciplina ulla est in his melior gravi prudentique Christiano, quam ut eo modo agat, quo agere viderit Ecclesiam, ad quamcunque forte devenerit. Quod enim neque contra fidem, neque contra bonos mores, iniungitur, indifferenter est habendum, et pro eorum, inter quos vivitur, socie-

tate servandum est.

#### XI.

### DE PRAEDESTINATIONE.

Etsi futurorum eventuum, antequam sant, praescientiam ia Deo minime negamus: et liberrimae voluntatis divinae provideatiam, rerum omnium gubernatricem, adiuvantem bona, et metam seu sinem malis, ne pro Satanae, mundique libidine in infinitum grassentur, sapienter determinantem, denique recte, iusteque de omnibus decernentem, reverenter agnoscimus, pieque contra Epicureos et Stoicos praedicamus: Tamen de praedestinatione, sen electione Ecclesiae ad vitam et salutem aeternam cogitantes, simpliciter ad consilium et decretum factum de reparatione lapsi generis humani, et patesactum in Evangelio, respicimus: nee aliam iustificationis, aliam electionis, causam quaerimus, nee vel ex ratione, vel ex Lege, sed ex solo Evangelio, de electione iudicamus: adeoque totum salvandorum numerum non nisi a posteriori, ex side nimirum in Christum, hoc est, ex seria ad Mediatorem conversione, aestimamus.

Certissimi enim sumus, quantacunque disputationum moles cumuletur, necessario tamen in veris agonibus, ne vel in profanam securitatem et hypocrisin, vel in horribilem desperationem, homines praecipitentur, ad hanc quasi areem tandem confugiendum esse: videlicet, quod de voluntate Dei iudicandum sit ex verbo expresso: quod utraque concio, poenitentiae et gratiae, sit universalis: quod in Deum nec prosopolepsia, nec voluntatis contradictio, cadat: quod denique mandatum Dei aeternum sit et

immutabile, audire Filium, et assentiri promissioni.

Est igitur haec simplicissima sententia, in qua praecisis omnium disputationum labyrinthis, pie et firmiter acquiescimus: Cam Deus primos parentes post lapsum vel in nihilum redigere pezitus, vel cum diabolis in aeternum summo iustissimoque iure, abiicere, et pro infinita sua potentia novos sibi cultores excitare potuisset: ex abundantia tamen misericordiae pepercisse lapso generi humano, ad imaginem suam condito, et secundum beneplacitum, ac consilium elementissimae voluntatis suae, per ac propter Christum, ut Mediatorem: et in Christo, tanquam capite, in que nos iam ante fundamenta mundi iacta dilexerit, decreto immutabili destinasse vitae aeternae omnes ad Christum Redemptorem vera fide confugientes, et in hac usque ad finem vitae perseverantes: abiectis omnibus, qui hunc Propitiatorem, a Deo propositum, pertinaci impoenitentia respuerent.

Atque ita causa praedestinationis ad vitam non est in nobis, sed in Deo: evocata nimirum, perspicuo verbo revelata, quam Augustinus misericordissimam Dei voluntatem nominat. Reprobationis autem causa, procul dubio peccatum in hominibus est, qui vel prorsus non audiunt, nec accipiunt Evangelium, vel antequam hine discedant, fidem abjiciunt. Nam, ut verissima est senteatis,

Deum non esse causam peccati, nec velle peccatum: ita promissio requirit fidem, non quidem ratione dignitatis, sed apprehensionis.

Etsi autem fides solius Dei donum est, et opus Spiritus sancti: tamen ordinarium ad consequendam fidem instrumentum est praedicatio Evangelii, iuxta illud: Omnis, qui audit a Patre, et discit, venit ad me. Item: Fides ex auditu, auditus autem per verbum Dei. Per id enim trahit Deus, et assentientes certo recipit: sicut pertinaciter rebelles, et in impoenitentia morientes absque omni dubio non aliam ob causam, quam propter hunc ipsum Mediatoris contemptum reiicit, iuxta gravissimam sententiam: Qui credit in Filium, non iudicatur. Qui autem non credit, iam iudicatus est, quia non credit in nomen unigeniti Filii Dei. Iohan. 3.

Hue congruit querela Domini apud Esaiam: Tota die expandi manus meas ad populum contumacem et contradicentem. Ex quo testimonio Paulus ipse rebellionem Iudaeorum, causam reiectionis eorum fuisse concludit. Nec severius praeceptum extat, quam aeterni Patris de Filio: Hunc audite: Matth. 17. Qui hunc Prophetam respuerit, eradibabitur. Deut. 18. Sicut e contrario nec dulcior consolatio, nec certior Electorum nota esse potest, quam quod ipse Spiritus sanctus beatos pronuntiat omnes, qui in Domino, hoc est, in vera agnitione et invocatione Christi Mediatoris ex hac vita emigrant. Apoc. 14. Beati enim omnes, qui confiduat in eo. Psal. 2. Et quisquis invocaverit nomen Domini, servabitur. Rom. 10.

Etsi igitur Deus pro immensitate sapientiae suae, cum Electorum, tum Reproborum numerum, praevidet: Tamen iudicandum est de utrisque ex verbo Dei revelato, nec ex praevisione divina praetextus aliquis, aut excusatio securitati et flagitiis hominum, quaerenda, nec culpa incredulitatis et exitii in Deum conferenda est, iuxta dictum: Perditio tua ex te, o Israel: ex me autem salus tua.

Et praedestinatio proprie non ad numerum, qui in Deo mentis est actio, sed potius ad consilium liberrimae ipsius voluntatis referri debet. Ad consilium, inquam, seu propositum, et decretum Dei aeteraum et immotum, de unico illo, eodemque modo recipiendi homines post lapsum in gratiam, sine prosopolepsia, per et propter solum Filium Mediatorem, vera fide apprehensum. Qui modus patefactus in Evangelio, ut est immutabilis, et nulla Diaboli vi, aut fraude, nullaque calamitatis acerbitate, vel everti, vel irritus piis reddi potest: sic neminem prorsus; quo quidem ad paternam elementissimi Dei voluntatem, excludit: cum simul cum assumpta natura toti generi humano communi, communem etiam salutis nostrae caussam in se receperit Mediator, nee venerit aliquos saltem, sed totum genus humanum salvare, quod perierat.

Unde etiam universalem gratiae promissionem tot asseveratio-

aibus repetitam, sanetissimo insuper non tantum iuramento, sel et Baptismi, ad quem omnes gentes invitat, sacramento, tanquam universali sigillo obsignare dignatus est: sititque omnium hominum salutem adeo, ut ad agendam poenitentiam nequaquam aliquos duntaxat, sed omnes inde usque ab instauratae Reclesiae initio, usque ad finem mundi, severissimo mandato obligat, a caius obedientia nemini unquam immunitatem concessit, nec concesserus est, donec in hoc orbe terrarum Evangelii vox exaudietar. 2 Timoth. 2: Fundamentum Dei stat firmiter, habens hoc sigilum: Novit Dominus Suos. Et discedat ab iniquitate omnis, qui invocat nomen Christi.

Ioh. I: Quotquot autem receperunt eum, dedit eis potestaten

filios Dei fieri, his, qui credunt, in nomen eius.

Ich. 3: Sic enim Deus dilexit Mundum, nt filium unigenitum dederit, ut omnis, qui credit in eum, non percat, sed habeat vitam acternam.

Ich. 6: Haec est voluntas Patris mei, qui misit me, at emnis, qui videt Filium, et credit in eum, habeat vitam aeternam.

Matth. 18: Non est voluntas ante Patrem meum, qui in coe-

lis est, ut pereat unus de pusillis istis.

1 Timoth. 2: Deus vult omnes homines salvos fieri, et ad agnitionem veritatis pervenire.

2 Pet. 3: Deus longanimis est erga vos, non volens ulles

perire, sed omnes ad poenitentiam reverti.

Rom. 8: Quos elegit, hos et vocavit, id est, Quisquis Evangelii vocem pertinaciter aspernatur, non est electus. Vocatio enim poenitentiam seu conversionem flagitat.

Iohann. 10: Oves meae vocem meam audiunt. Et ego novi eas, et persequuntur me, et ego vitam aeternam do iis, et non peribunt in aeternum, et nemo rapiet eas de manibus meis.

Bernhardus: Prodit in lucem ad miseri consolationem magnum consilium, quod ab aeterno latuerat in sinu aeternitatis: Quod nolit videlicet Deus mortem peccatoris, sed magis ut convertatur, et vivat.

Augustinus lib. de praedestin. et gratia, c. 15. Tom. 7: Nabuchodonosor et Pharao, quantum ad naturam, homines ambo erant Quantum ad dignitatem, ambo Reges. Quantum ad caussam, ambo populum Dei captivum possidebant. Quantum ad pecnam, ambo flagellis clementer admoniți. Quid ergo fines corum fecit diversos? nisi quod unus manum Dei sentiens in recordatione prepriae iniquitatis ingemuit: alter libero contra misericordissimam Dei voluntatem pugnavit arbitrio.

Atque ita (Deo sit laus et gloria) recitavimus nostram de articulis inter nonnullos hodie controversis sententiam, qua potumus perspicuitate et brevitate: quam quidem universae Scripturae Canonicae, et fidei orthodoxae analogon esse, adeoque totius Catholicae Ecclesiae consensu, et omnium recte iudicantium calculo,

approbari, plane confidimus. Ut autem ad uberiorem explicationem, ac fraternam declarationem in singulis articulis, quandocunque et ubicunque opus fuerit, nos sponte offerimus: Ita candidos Lectores denuo rogamus, et per sacrosancta Domini nostri Iesu Christi vulnera, quibus redemti sumus, obtestamur, ut dextre porrecta sinistre ne accipiant, sed de gravi hac causa sine affectu et praeiudicio, iudicent, tanquam in conspectu Domini, qui est scrutator cordium, et aliquando vindex erit, iuxta gravissimam comminationem: Qui perturbat vos, portabit iudicium suum, quisquis sit Gal. 5.

Ceterum epilogi loco, ut animorum nostrorum studium ad veram cum omnibus, quantum quidem salva pietate et conscientia, fieri fas est, concordiam pie ineundam, et sancte colendam, publice testificemur, subiicere libet Nazianzeni de componendis tandem, aut saltem moderandis, Ecclesiae controversiis, consilium, ut ad communem pacem accommodatissimum, ita longe acquissimum, et tanto Theologo, quod nomen propter eruditionis, pieta-

tis et constantiae excellentiam sortitus est, dignissimum:

Debebant enim (inquit) Christianorum contentiones vel ideo esse moderatiores, quia inter tot Dei virtutes ac nomina, logor quoque, hoc est, Verbum colimus, Ioh. 1. Quod si ergo inimicitias atque odia extinguere non possumus: illud saltem inter nos conveniat, ut mystica mystice, et sancta sancte, proloquamur: nec in prophanas aures, quae in vulgus efferri nesa est, proiiciamus, nec in perniciem nostram gladios hostibus porrigamus: qui cum in suis dogmatibus nihil sibl praesidii roborisque constitutum cernant, hoc in nostrarum rerum imbecillitate venantur: ac proinde quemadmodum muscae vulneribus, ita nostris calamitatibus, aut si mavís, erratis imminent. Hactenus ille Orat. 1. de Theolog.

Commendamus autem et Ecclesiam, et nos ipsos, Filio Dei, Domino nostro Iesu Christo, quem seimus voce Evangelii colligere sibi aeternam haereditatem, quam non patietur infinita Satanae et mundi rabie divexari. Eumque oramus, ut nos regat paracleto Spiritu suo, nec sinat extingui lucem Evangelii sui, aut deleri coetus ipsum vere invocantes, sed ut etiam inter nos sanctum semen sibi conservet, et omnem idolomaniam ac blasphe-

miam a nobis et posteris clementer avertat. Amen. Die Concordiae, Anno plorVM aVXILIator erlt DeVs.

6

# CONFESSIO FIDEI IOANNIS SIGISMUNDI, ELECTORIS BRANDENBURGICI.

Nachdem der Durchläuchtigste Hochgeborne Fürst und Herr, Herr Iohann Sigmund, Marggraff zu Brandenburg, des Heil. Rom. Reichs Ertz-Cammerer und Churfürst, in Preussen, zu Gülich, Cleve und Berg, zu Stettin in Pommern, der Cassuben Wenden, auch in Schlesien zu Crossen und Jägeradorff Hertzog, Burggraff zu Nürnberg, Fürst zu Rügen, Graff von der Marck, Ravenspurg und Mörss, Herr zu Ravenstein, Seiner Chursurstl. Gnaden sich gasdigst und Christlich erinneret, was der heilige Geist beym Propheten Esaia am 30, v. 8. auffzeichnen lassen: Fürsten werden Fürstliche Gedancken haben, und drüber halten, und bei sich gnädigst erwogen, dass unter allen Fürstlichen Considerationen und Gedancken freylich die allererste und nothwendigste sey, weit doch GOTT der Allmächtige die Könige zu Pflegern und die Fürsten zu Seugammen.) seiner lieben Kirchen verordnet, mit allem Ernst darob zu seyn, und dahin zu trachten, damit des reine klare Wort GOttes allein aus dem Brunnlein Israels b) chre alle Menschliche Satzunge), ohn allen Sauerteig d) falscher intiger Lehre, ohn allen Zusatz und Abhruch .), in Kirchen wie Schulen moge gelehret und geprediget, die heiligen Sacramente auch nach der Einsetzung des HErrn Christi ohne alle Papisistische Superstition, und abgöttische, oder von menschlicher Asdacht ertichtete Ceremonien ausgespendet, und also der wahre Gottesdienst recht und wol allein nach Form und Norm!) der Göttlichen beiligen Schrifft moge bestellet, und auf die liebe Posterität gehracht werden. Und über das S. Churfürstl. Gn. ber Sieh gnädigst betrachtet, wie der mildreiche barmhertzige GOu. welcher allein Gewalt hat über der Menschen Königreiche, welcher

a) Esa. 49, 23. b) Ps. 68, 27. c) Matth. 15, 9. d) 16, 6. 1 Cer. 5, 7. e) Deut. 12, 32. Prov. 30, 6. Apoc. 22, 19. f) Esa. 8, 10 loh. 5, 39. 1 Cor. 1, 6.

giebt sie, wem Er wils), Sr. Chursurstl. Gn. so viel Fürstenthumer, Land und Leute untergeben, und in stoltzer Ruheh), wie die Schrift redet, bis auhero väterlich erhalten, damit dieselbe vor allen Dingen nebens dem zeitlichen Schatz auch die geistlichen Güter und Schutze durch das gepredigte reine Wort Gottes und rechten seligen Brauch der heiligen Sacramenten zu ihrer Seligkeit erlangen und behalten mögen: Als haben demnach Se. Churfurstl. Go. durch Anregung des heiligen Geistes, Ihr nichts liebers und mehrers angelegen seyn lassen, dann dass Sie in deroselben Lande, und sonderlich im geliebten Vaterlande Churund Marck-Brandenburg, was noch etwan von Papistischer Superstition, oder anderer menschliehen ungehotenen devotion in Kirchen und Schulen übrig verblieben, folgends gemählich abgethan, und alles nach der Richtschnur Göttliches Worts und der Apostolischen ersten Kirchen, so viel immer mäglich und von nöthen, augestellet werde, und damit ja njemands zu Gedancken ziehe, oder von Widerwertigen und Friedhässigen sich einbilden lasse, als wann Se. Churfürstl. Gn. etwas neues, oder was in Gottes Wort nicht aussdrücklich gegründet, anzuordnen, und deroselben Unterthanen beyzubringen, entschlossen, haben Se. Churfurstl. Gn. zugleich Ihre Charfurstliche Confession oder Glanbensbekänntniss hiermit publiciren wollen, auff dass in der gentzen Christenheit kund und offenber werde, dass Se. Chursurstl. Gn. dem Könige der Ehren die Thore in Ihrem Lande weit und breit eröffnen i). dem Herrn die Ehre allein geben k), die erkante göttliche War- . heit ohne Scheu und Furcht aller Widersacher und Feinde Christi, wie dieselbe immer Namen haben, frey und standhafflig zu bekennen, zu vertheidigen, und durch Krafft und Beystand Göttlicher Goaden weit fortzupflantzen, gnädigst gemeynet, auss keiner andern Ursach, dann wegen ernsten Befehls Gottes, und nach löblichen Exempeln frommer Könige!) und Fürsten Josaphats m), Ezechiä n), Josia o), Constantini, Theodosii P) und vieler andern mehr, dann auch auss schuldiger Danckbarkeit gegen GOtt, der die Warheit selber ist, und zur Ehre seines allerheiligsten Namens, auch zu dero Unterthanen ewiges Heyl und Seligkeit.

Anfänglich und fürs erste, bekennen sich Se. Churfürstl. Gn. von Hertzen zu dem wahren unfeilbaren und allein seligmachendem (4) Wort Gottes, wie dasselbige in den Schriften der heiligen Propheten und Aposteln in der heiligen Bibel verfasset, welches aller Frommen einige Richtschunr ist, und seyn sol, Psalm. 119. v. 104. welches vollkommen und gnugsam ist zur

g) Dan. 4, 14. h) Rsa. 32, 18. i) Ps. 24, v. 7. 9. k) Ps. 115, 1. et 29, v. 2. l) Ps. 2, 11. 1 Reg. 2, 3. m) 2 Paral. 19, v. 4. und n: 29, v. 5. and o) 34, 8. p) Euseb. lib. 4. de vita Constantini. Ambr. in orat. Funeb. q) 2 Tim. 3, v. 15. 16. 17. Ps. 119.

Seligheit, auch allen Religionsstreit zu unterscheiden, und blebet ewiglicht). Hernacher auch zu den Christlichen und allgemeinen Haupt-Symbolis, als den Apostolischen, Athanasianischen, Nicenischen, Ephesinischen, und Chalcedonischen, darinnen de Artiekul Christliches Glaubens, kurtz und rund begriffen, und wider alte und neue Ketzereyen auss der Schrift gaugsam bewähret und behauptet sind: Denn zu der Augspurgischen Confession, so Anno 1530 Kaiser Carolo V. von den protestirenden Fürsten und Ständen übergeben, und nachmals in etlichen Pank-

ten nothwendig übersehen und verbessert worden.

Zu den andern Schrifften, weil sie nicht allein von Menschen, so vielfältig irren können, concipiret, sondern auch viel streitiges, offt widriges und Göttlichem Wort nicht überall gemess, sich darinnen enthaltet, wollen Se. Churfurstl. Gn. weder Sich selbst, noch ihre liebe Unterthanen mit Bedrängniss der Gewissen verbinden lassen, weil doch alle Glaubens-Sachen eintzig und allein auff das Wort GOttes missen gegründet seyn, and Menschen-Schriften nicht weiter, als sie mit dem Wort Gottes übereinstimmen, sollen und können angenommen werden, wie Herr Lutherus selbst bekennet.): Die Schrifft ist allein rechte Lehrer und Meister über alle Schrifft und Lehr auff Erden. Item4), diese Kayserin, die heilige Schrifft, sol herrschen and regieren, and alle andere, sie heissen auch, wie sie wolles, ihr unterthan und gehorsam seyn, sellen nicht ihre Meister und Richter, sondern nur allein schlechte Zeugen, Schüler und Bekenner seyn, es sey gleich der Pabst, Luther, Augustinus, Pauhis oder ein Engel vom Himmel herab, es sol auch in der Christenheit keine andere Lehre geprediget noch geböret werden, dann das reine lautere Wort GOttes, eder sollen Reyde Lehrer und Zubörer verflucht und verdammt seyn.

Belangende etliche Artickul Christliches Glaubens, darüber so viel Streits und Disputation eine geraume Zeit hero durch Anregung des Störenfrieds, des höllischen Geistes in allen Landen erwecket worden, als von der Person des MERRN CHristi, von der Tausse, vom heiligen Nachtmal, von der Prädestination, Versehung oder Erwählung zum ewigen Leben, bekennen Sc. Churfürstl. Gn. hierwit öffentlich, dass Sie im Artickul von der Person Christi von Hertzen gläuben, wie in Christe zwe naterschiedliche Naturen, die Göttliche und Menschliche also persönlich vereiniget und verbunden, dass sie nan und nimmermehr mögen oder können von einander getrennet werden, und dass jede Natur seine gewisse natürliche Eigenschafften habe und behalte, auch in der Persönlichen Vereinigung, und dennoch eine wahre

r) Esa. 40, 8. Matth. 24, v. 35. Luc. 21, 33. 1 Pet. 1, v. 25. s) Tom. I. Germ. Ien. p. 369. t) Tom. I. Wit. pag. 33.

Communion and Gemeinschafft sey, also, dass man recht und wol yon Christo alles was yon GOtt, and alles was you einem wahren Menschen mag gesaget werden, reden könne, ale dass der Mensch Christus sey von Ewigkeit u), nemlich, nach seiner Gottlichen Natur, dass der Sohn GOttes gebehren sey auss dem Saamen Davids nach dem Fleisch, Röm. 1, v. 3. Dass der HErr der Herrlichkeit gecreutziget, dass GOtt gestorben sey nach dem Fleisch x), dass Christus bey uns sey und bleibe his ans Ende der Welt 7), nach seiner unendlich Natur, nach seiner Göttlichen Majestät und kräfftigen Beystand 2), nicht aber nach der Natur. nach welcher Er gen Himmel gefahren, und von dannen wiederkommen wirde), welche ohn Vertilgung ihrer Eigenschafft, auch in der höchsten Glori wesentlich nicht kan überall seyn. Augustin, tract. 109. in Ioh. sintemal überal seyn, mit der göttlichen Natur zugeschrieben wird. Psalm. 139, v. 6. 7. 8. 9. Ier. 23, v. 24. Actor. 17, v. 27. Item dass er unser Mittler, unser Hoherpriester, und unser König sey und bleibe nach beyden Na-Item, dass der Herr Christus zwar nach seiner angenommenen Menschheit mit hohen und übernatürlichen Gaben gezieret und gekrönet worden, laut des 8. Psalm. v. 6. dennoch die Menschliche Natur nicht in die Gottheit verwandelt, noch derselben verglichen worden sey, welches der Eutychianische Irrthumb ist.

Die Locationes abstractivas, das ist, solche Art zu reden, die Gottheit Christi hat gelitten, die Menschheit Christi ist allmächtig überall gegenwärtig, und dergleichen, weil sie in der heiligen Schrift nicht zu finden, und den Haupt-Symbolis entgegen, auch extensionem, exacquationem et abolitionem naturarum et naturalium proprietatum, das ist, eine Aussdehnung, Vergleichung und Abtilgung der Naturen und Natürlichen Kigenschaftlen auf dem Rücken tragen, wollen Seine Churfürstl. Gn. aussgesetzet, und niemand zu derselben gantz geführlichen und hochärgerlichen Gebrauch gezwungen wissen, in sondere Erwegung, dass, weder die orthodoxi Patres, noch Lutherus also gelehret, und dass durch solche und dergleichen locutiones die Artiekul Christliches Glaubens, wo nicht gantz und gar verleugnet, doch meistentheils verdunckelt und zweißelnafflig gemachet, und viele mercklich bishero seyn damit geärgeft worden.

Von der heiligen Tausse, als dem ersten Sacrament des Neuen Testaments, glänben und bekennen Seine Chursurstl. Gn. dass dieselbe sey wahrhafkig ein Bad der Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen Geistb), und dass niemand in das Himmelreich kommen kan, es sey dann, dass er wiedergeboren werde

u) Ioh. 1, 18. c. 5, 8. x) 1 Pet 3, v. 18. und 4, v. 1. y) Matth. 28, v. 20. z) Marc. 16, v. 19. a) Actor. 1, 9. Phil. 3, 20. b) Tit. 3, 5.

durchs Wasser und Geiste), nicht dass das eusserliche Wasserbad von Sünden waschen, und widergebähren könne, sowol die Ungläubigen als die Gläubigen, sondern dass in solchem heiligen Sacrament die Gläubigen zu Kindern Gottes angenommen, durch das Blut Christi und den H. Geist von ihren Sünden abgewaschen, und durch dieses sichtbare Zeichen des Gnadenbundes gleichsam durch ein gewiss Siegel versichert werden ihrer Seligkeit, wie der Apostel Petrus saget: das Wasser macht um selig in der Tauffe, die durch jenes (die Arca Noe) bedeutet ist. nicht das Abthun des Unstets am Fleisch, sondern der Bund eines guten Gewissens mit Gottd), das ist, wie es D. Luther Tom. 9. Witt. p. 290. am Rando selbst glossiret, stipulatio, dass GOtt sich uns mit Gnaden verpflichtet, und wir es annehmen, oder wie er anderswo von der Tauffe redet, ist dieselbe nicht allein ein ledig Zeichen, oder Losung unter den Christen, sendern ein Zeichen und Werck Gottes, darinnen unser Glaube gefordert, durch welchen wir wiedergeboren werden. Wean ich gläube, schreibt er an einem andern Ort, Tom, 2. Witt. p. 461. ist mir die Tauffe nütze, wiederumb, wann ich nicht gläube, so ist mir die Tauffe in Ewigkeit nichts nütze. Denn also sagt Christus: Wer da giabet und getaufft wird: Das ist das Wort Gottes und wird also bestehen. Diesem Wort Gottes gläuben demnach Se. Churfürstl. Gn., dass die heilige Tauffe allein nütze und fromme den Glaubigen, die sich ihres Bundes mit GOtt allezeit, auch da sie etwan in schwere Fälle gerathen, zu getrösten haben. Nicht aber den Ungläubigen, welche dis Gnadenzeichen so wenig hilfft, als die Ungläubigen die Beschneidung, und dass derwegen der gläebigen Christen Kinder, da sie die heilige Tausse, wegen unverhoffler schleuniger Todesgefahr nicht erreichen können, keinesweges zu verdammen, weil der Sohn Gottes sagt: Wer da gläsbet und getausst wird, der wird selig, wer aber nicht glänhet, der wird verdammet. Denn Herr Lutherus in seiner Kirchenpostillen wol geschrieben: Es ist alle Zoit einträchtiglich gehalten, dass ob jemand gläubte und doch ungetausit stürbe, der würde darumb nicht verdammet, denn es mag etwan der Fall fürfalles. dass einer gläube, und ob er wol der Tauf begehrte, doch durch den Tod übereylet würde, wie es bisweilen mit jungen Rindern geschehen kan, vor, in oder nach ihrer Geburt, welche doch zuvor durch ihrer Eltern oder anderer Glauben und Gebeth Christo geopffert und ihm befohlen seyn, welche er auch, laut seiner Wort, Lasset die Rindlein zu mir kommen, ohne Zweissel annimmt. Biss daher Lutherus.

Den Exorcismum anlangende, welcher aus dem Pabstthumb bey der Tauffe in Kirchen verblieben, halten Se. Churfurstl. Ga. dafür, weil derselbe weder von Christo befohlen, noch von den

c) [ch. 3, 5. d) 1 cap. 3, v. 21.

heiligen Aposteln bey der Tausse jemals gebrauchet, auch eine abergläubische Ceremoni ist, so die Krasst und Wirkung der heiligen Tausse verkleinert, den Einsaltigen ärgerliche Gedancken ihrer Kinder halben, als wann dieselbe leiblich besessen, verursachet, und bey der ersten Kirchen, da noch die Gabe Wunder zu thun, und sonderlich die Teusselbe ausszutreiben, gewähret, gar einen andern Gebrauch und effectum gehabt, der Herr Christus auch aussdrücklich bezeuget.), dass die bösen Geister durch Fasten und Bethen, nicht durch exorcismos, Menschliche Beschwerung aussgetrieben werden, wie dann die heiligen Apostel, Paulus Ephes. 6, v. 13. und Petrus 1 Cap. 8, v. 8., wann sie einen Christlichen Ritter wider den Satan mit allerley Wassen aussrüsten thun, des exorcismi mit keiner Syllaben gedencken: Auss solchen und vielen mehr Ursachen nunmehr billich einzustellen, und bey den Rechtgläubigen gäntzlich abzuschassen.

Im beiligen Abendmal, welches das andere Sacrament im Neuen Testament, gläuben und bekennen S. Churfl. Gn. weil zweverley Ding daselbst zu befinden, die eusserliche Zeichen, Brodt und Wein, und der wahre Leib Christi, so für uns in den Tod gegeben, und sein heiliges Blut, so am Stamm des heiligen lirentzes vergossen, dass auch auff zweyerley Weise dieselben genessen werden. Das Brodt und Wein mit dem Munde, der wahre Leib und das wahre Blut Christi eigentlich mit dem Glauben, und dass demnach wegen der Sacramentlichen Vereinigung in dieser heiligen Action beyde zusammen seyn, und zugleich aussgespendet und genommen werden, gleich wie das geistliche Manna oder Himmelbrodt des Worts geistlich genossen, und in dem Reich Christi, welches nit ist von dieser Welt'), alles geistlich besteht: Also gläuben S. Churst. Gn., dass das heilige Abendmal auch eine geistliche Speise der Seelen sey, dadurch dieselbe erquicket, getröstet, gestärcket, und mit dem vereinigten Leibe der Unsterblichkeit, gespeiset und erhalten wird. Bleiben demnach stracks ohn allen Zusatz bei den heiligen Worten der Einsetzung, das Brodt sey der wahre Leib Christi, und der Wein sein heilig Blut, Sacramentlich, auf die Art und Weise, wic Gott die heiligen Sacrament, Altes und Neues Testaments eingesetzet und verordnet, dass sie seyn sichtliche und wahre Zeichen der unsichtbaren Gnaden, und der HErr Christus selbst anzeiget, dass das hellige Abendmal ein Zeichen, doch aber nicht bloss oder leer sey, des neuen Bundes, eingesetzet zum Gedächtniss Christi, oder wie es der Apostel Paulus 1 Cor. 11. v. 26. erkläret, zu steter Gedächtniss und Verkundigung seines Todes, damit es sey ein Trostgedächtniss, Danekgedächtniss, Liebgedächtniss.

e) Matth. 12, v. 21. Iren. lib. 4. c. 34. f) loh. 18, v. 30.

Und dieweil der Glaube gleichsem der Mund ist, dedurch des HErrn Christi gecreutzigter Leib und sein vergossenes Blut enpfangen wird, halten es S. Churfl. Gn. beständig dafür, dass den Ungläubigen, Unbussfertigen solches Sacrament nicht nütze, sie auch des wahrhafftigen Leibes und Blutes Christi nicht theilhaftig werden, weil der Sohn GOttes, da er beym Ioh. 6, v. 54. vom seligen Gebrauch dieses Abendmals redet, rund ausssaget: Wer mein Fleisch isset und trincket mein Blut, der hat das ewige Leben, und zuvor v. 47.: Warlich, warlich, ich sage euch. Wer an mich gläubet, hat das ewige Leben; da Er dann zu verstehen gieht: Dass sein heilig Fleisch und Blut mit den Glauben musse selig genossen werden, Und der Herr Lutherns im Kinder-Ratechismo bezeuget, dass der recht würdig sey und wolgeschickt, der den Glauben hat an diese Wort: Für euch gegeben, für euch vergossen, denn das Wort, Für Ruch, federt citel gläubige Hertzen. Wie er denn anderswo auch spricht, wiewol das Sacrament eine rechte Speise ist, doch wer es nicht nimmt mit dem Hertzen durch den Glauben, den hilfit es nichts, denn es macht niemand gläubig, sondern es erfordert, dass er zuvor fromm und gläubig sey.

Die Ceremonien anlangend im heiligen Abendmal, kan ja nicht verleugnet werden, dass der Stiffter dieses Sacraments astürlich ungesäuert Brodt, wie es dazumal bey den Jüden in den Oesterlichen Feyertagen im Gebrauch war, auch die H. Apostel gemein Haussbrodt in ihrer Zusammenhunfft, und nicht eine soderliche Oblat oder Hostien, wie mans nennet, genommen, welches anch über hundert Jahr in den Kirchen Christi gewähret, biss zu den Zeiten Alexandri I. umb das 119. Jahr, oder wie andere wollen, um das 601. Jahr Christi, zur Zeit des Kaysermorders Phoce. Darumh billich zu erwegen, ob nicht vielmehr auf die erste Einsetzung, dann Menschliche Veränderungen, auf die Weissheit Gotles mehr, denn der Menschen, auch auf die Warheit der Zeichen mehr, denn auf den Schein zu sehen, und ob nicht, wie ein naturlicher Warhafftiger Wein, so gut er von Weinstock aussgepresset, also auch natürliches und warhaftiges Brodt zu nehmen und zu gebrauchen sey, sonderlich umb der Bedeutung, so von den Alten verzeichnet, und dahin der Apostel selbst weiset 1 Cor. 10, v. 17. Dann gleichwie das natärliche Brodt des Menschen Leib erhält, und wie im 104, Psal. geschrieben, des Menschen Hertz stärcket, also ist der Leib Christi, eine geistliche himmlische Speise, dadurch die Seele genähret,

gespeiset und zum ewigen Leben erhalten wird.

Ob nun die Oblaten und Scheinbrodt auch die Krafft und Wirekung haben eines natürlichen Brodts, das da sättigen und stärcken kan, und ob die angeregte Bedentung dabey geken möge, lässet man Verständige für sich selbst urtheilen. So kan auch keinesweges geleugnet werden, dass der Herr Christus das Brodt

genommen, und gebrochen, und nach dem Brechen allererst autsgetheilet habe, wie denn solches nicht allein von den drey Evangelisten, Matth. am 26. Marc. 14. Luc. 22. aussdrücklich gesetzet, sondern auch vom heiligen Apostel 1 Cor. 11. wiederholet wird, da er bezeuget, er habs also vom HErrn im dritten Himmel empfangen, dass er nemlich das Brodt genommen und gebrochen, und seinen Jüngern gegeben habe, da dann keine tautologia, keine Wiederholung des vorlgen, viel weniger eine neprocologia oder redundantin, ein unnötiges oder überslüssiges Wort den heiligen Evangelisten und dem heiligen Apostel, ja dem heiligen Geist selbst zuzuschreiben, als wenn Brechen nur so viel hiesse, als ausstheilen, wie anderswo, weil da ja nicht vergebens darauff gesetzet: Brachs und gabs.

Wie dann das Brodtbrechen also nach dem Exempel Christi und der Apostel gar viel Jahr in dem üblichen Gebrauch geblieben, dass auch die gantze Handlung des Abendmals fractio Panis, ein Brodtbrechen, per synecdochen oder excellentiam quandam genennet worden, wie zu sehen, Actor. 2. v. 42. zugeschweigen der sonderlichen Bedeutung, dass, gleichwie das Brodt für den Augen der Communicauten gebrochen wird, also hab auch Christus müssen getödtet werden, zu dessen stetwährendem Bildnissdas Brodtbrechen im heiligen Abendmal zu behalten, wie dahin der Apostel weisen thut, wenn er spricht, das ist mein Leib,

der für euch gebrochen wird. 1 Cor. 11, v. 24.

Demnach erachten S. Churfl. Gn., dass hierinnen nicht aust der Papste unzeitige Klugheit, nicht auff die alte Gewonheit, nicht. auf menschliche Authorität, sondern auf des Herrn Christi ungeanderte erste Einsetzung mehr zu sehen, und die Verrichtung des heiligen Abendmals allein auff die Form und Weise, so der Herr Christus selbst und auss seinem Munde die heiligen Apostel mit deutlichen Worten fürgeschrieben, folgend anzustellen sey. Und ob zwar S. Churfl. Gn. zu solcher Administration niemand mit Gewalt anzuhalten gemeynet, wollen Sie doch hierbey männiglich in Gnaden zu bedencken anheim stellen, welches besser sey, Christo oder dem Anti-Christ, der Warbeit oder falschen Gewonheit, der Göttlichen oder Menschlichen Weissheit, dem aussdrücklichen Besehl Christi, (hoc facite) oder der sichern Freyheit der Welt zu folgen, und zu weichen, sondern weil Herr Lutherus selbst Tom. 7. Witt. germ. p. 297. bekennet: Es muss kein Sacrament, sol es anders Christi Einsetzung und Exempel gemesa seyn, gehalten werden, es werde dann das Sacrament gebrochen und vom Priester unter viele aussgetheilet. Item, daselbst schreibt er: Nun halte sie gegen einander, die Anti-Christen und Christum, dieser, Christus, brieht das Brodt, und giebt jedermann davon, jeze brechens nicht, und geben niemand davon, behalten es allein, sie haben allein einen Schein des brechens erfunden, wo bleibt nun das Wort Christi: Das thut? Warumb thun sie

anders, und wider Christum? Und Tom. 2. Witt. f. 231.: Der Text Pauli, das ist mein Leib, der für euch gegeben wird, ist schlecht zu verstehen vom brechen und ausstheilen über Tisch, wie er auch sagt; 1 Cor. 10. das Brodt, das wir brechen, ist der aussgetheilte Leib Christi.

Im Artickel von der ewigen Gnadenwahl oder Versehung zum ewigen Leben, erkennen und bekennen S. Churfl. Go., dass derselbe der allertröstlichsten einer sey, darauff sich nicht alleie die andern alle, sondern auch unsere Seligkeit am meisten grandet, dass nemlich Gott der Allmächtige aus pur lauter Gnaden und Barmhertzigkeit, ohn alles Ansehn der Menschen Würdigkeit, ohn allen Verdienst und Werok, ehe denn der Welt Grund geleget worden 1), zum ewigen Leben verordnet und ausserwählet hat alle, so an Christum beständigh) gläuben, wisse auch und erkenne gar wol die Seinen i), und wie er sie von Ewigkeit geliebet, also schenekt er auch ihnen auss lauter Guaden den rechtschaffenen wahren Glaubenk) und kräfftige Beständigkeit bis ans Ende, also dass dieselbe niemand auss der Hand Christi reissen 1), und niemand von seiner Liebe scheiden könne, dass ihnen auch alles, sey gutes oder böses zum besten gereichen müsse "), weil sie nach dem Fürsatz beruffen sind. So hab auch Gett nech seiner strengen Gerechtigkeit alle, die an Christum nicht gläuben, von Ewigkeit überschen, denselben das ewige höllische Fener bereitet"), wie denn aussdrücklich geschrieben stehet: Wer an den Sohn nicht gläubet, der ist schon gerichtet"); wer zu den Sohn nicht gläubet, der wird das Leben nicht seben, sondern der Zorn Gottes bleibet (ergo ist er zuvor schon) über ibm, nicht dass Gott eine Ursach sey des Menschen Verderben. nicht dass er Lust habe an der Sünder Tod P), nicht dass er ein Stiffter und Antreiber der Sünde sey, nicht dass er nic it alle wolle selig haben 4), denn das Wiederspiel durchauss in der beiligen Schrifft ze finden ist, sondern dass die Ursach der Sünde und des Verderbens allein bey dem Satan und in den Gottlesen zu suchen, welche wegen ihres Vnglaubens und Vngehorsams von Gott zum Verdammniss verstossen. Item, dass en niemend Seligkeit zu zweiffeln, so lang die Mittel der Seligkeit gebraucht werden, weil, allen Menschen unwissend, zu welcher Zeit Gott die Seinen kräffliglich beruffen, wer künfflig gläuben werde oder nicht, weil Gott an keine Zeit gebunden, und alles nach geinem Wolgefallen verrichtet. Hierentgegen vorwerfen S. Churff. Gn. alle und jede zum Theil gottslästerliche, zum Theil geschrliche

g) Eph. 1, 4. h) Matth. 10, v. 22. und 24, 13. Rom. 8, v. 29. 30. i) 2 Tim. 2, 19. Ioh. 10, 14. Ioh. 6, 29. k) Rom. 9, v. 18. c. 11, v. 7. 9. Phil. 2, 13. l) Ioh. 10, 28. m) Rom. 8, v. 26. 28. n) Matth. 13, 42. c. 25, 48 o) Ioh. 3, v. 18. und 36. Ks. 13, v. 9. p) Ez. 18, v. 31. 32. 33. q) 1 Tim. 2, v. 4. 2 Petr. 3, 9. Matth. 10.

Opiniones und Reden, als dass man in den Himmel hinauss mitder Vernunst klettern, und allda in einem sonderlichen Register oller in Gottes geheimen Cantzley und Rathstuben erforschen müsse, wer da zum ewigen Leben versehen sey oder nicht, da doch Gott das Buch des Lebens versigelt hat, dass ihm wolkeine Creatur hinein gucken wird, 2 Tim. 2. v. 19.

· Item, dass Gott propter fidem praevisam, wegen des Glaubens, so er suvor erschen, etliche ausserwählet habe, welches Pelagianisch, dass er dem meisten Theil die Seligkeit nicht gönne, welchen er absolute, blosshin, ohn einige Ursach, auch nicht wegen der Sünde, verdammet, da doch der gerechte GOTT niemund zur Verdammniss beschlossen, denn wegen der Sünde, und derwegen der Rathschluss der Verwerfung zur Verdammnigs. nicht ein absolutum decretum, ein freyer lediger Rathschluss zu. achten, wie der Apostel von den verstessenen Jüden bezeuget:); Sie, die Zweige, sind zerbrochen, umb ihres Vnglaubens willen. Item, dass die Ausserwählten leben mögen, wie sie immer wollen, dagegen helffe denen, so nicht erwählet, kein Wort, kein Sacrament, keine Frömmigkeit, da doch auss Gottes Wort offenbar, dass kein guter Baum faule Früchte bringes), und dass auch uns Gott erwählet, dass wir sollen seyn heilig und unsträfflich vor Ihm in der Liebe, wie geschrieben, Ephes. 1, v. 4. Und dass, welcher, als ein edler Rebe, im Weinstocke Christi bleibet, viel Früchte bringe, wer aber nicht in ihn bleibet, weggeworffen werde, wie ein Rebe, und verdorre, und man sammle sie, und werffe sie ins Feuer, und muss brennen, wie Christus der Herr selbst geredet. Ioh. 15, v. 5. 6.

Schliesslichen bekennen S. Churfl. Gn. sich zu den Reformirten Evangelischen Kirchen, in diesen und andera Religionspunkten, als welche sich auff Gottes Wort allein fundiren, und alle menschliche traditiones, so viel müglich, abgeschaffet haben. Und obwol S. Chursurstl. Gn. zwar in ihrem Hertzen und Gewissen gnugsam gesichert, dass solch Bekanntniss Gottes Wort allerdings gemess and auffrichtig sey, auch nichts liebers erleben und wünschen möchten, dann dass Gott der Herr auss lauter Gnade und Barmhertzigkeit derselben getreue Vnterthanen mit dem Liecht der unfeilbaren Warheit beseligen und erleuchten wolle, jedoch weil der Glaube nicht jedermanns Ding ist, 2 Thes. 3. v. 2. sondern ein Werck und Geschenck GOttest), und niemand zugelassen über die Gewissen zu herrschen, oder wie der Apostel Paulus redetu), ein Herr seyn wollen über den Glauben, welches allein dem Hertzenkundiger zustehet, Als wollen S. Churfl. Gn. auch zu dieser Bekanntniss keinen Vnterthanen öffentlich oder heimlich wider seinen Willen zwingen, sondern den

r) Rom. 11, 20. 4) Matth. 7, 18. t) loh. 6, 29. Phil. 1, 29. Ephes. 3, 8. u) 2 Cor. 1, 24.

Curs und Lauff der Warheit GOtt allein besehlen, weil es nicht an Rennen und Lauffen, sondern an Gottes seinem Erbarmen gelegen x), verhoffen aber gantzlich, begehren auch in Gnaden, and befehlen hiermit ernstlich, dass Vnterthane und andere, so entweder die streitige Religionssache nicht verstehen, oder noch zur Zeit nicht gnugsam darinnen informiret seyn, des lästerns, schinithens, diffamirens, wider die Orthodoxos und Reformatos, die man aus lauterm Hass und Neid für Calvinisch mit vollen Mund aussruffen thet, gleich wie vor Zeiten Tertullianus in Apolegetico von den Christen geschrieben: Oditur in innocuis innocuum nomen, sich gäntzlich enthalten, mit den Schwachglänbigen, so sie vermeinen starck zu seyn, Godult tragen, nach der Ver. mabriung des Apostels Pauli) und was sie selbst nicht gelesen, noch bissanhero gnugsam verstanden, nicht bald verketzern oder verdammen, sondern in der Schrifft mit Fleiss forschen, das Urtheil heimgeben dem, der da'recht richtet, welcher auch wird ans Licht bringen, was im finstern verborgen ist, und den Rath der Hertzen offenbaren, alsdam wird einem jeglichen von GOtt Lob widerfahren etc. 1 Cor. 4. v. 6.

x) Rom. 9, 16. y) Gal. 4, 1. Rom. 14, 1.

7.

# COLLOQUIUM LIPSIENSE,

Das ist,

# DIe Vnterredung

deren zu Leipzig im Jahr 1631. anwesenden Chur-Sächsischen, Chur-Brandenburgischen vnd Fürstlichen Hessischen Theologen,

Von denen zwischen den Evangelischen streitigen Religions Puncten.

Wiederholet vnd nachgedruckt Zu Franckfurt an der Oder durch Michael Kochen Buchdrückern, Im Jahr M. DC. XL.

ALS durch sonderbahre schickung des Allmächtigen GOttes, die Hochlöblichste vnd Hochlöbliche Evangelische vnnd protestirenden Chur-Fürsten vand Stände, in zimlicher starcker anzahl, zu Leipzig, auff dem angestalten Convent sich befunden, vnd in Churf. Durchl. zu Brandenburg, vnsers gnädigsten Churstirsten vand Herrn, Comitat, dero Theologus vnd Hoffprediger Herr D. Johann Bergius, wie auch an Ihrer Fürstl. Gn. Herrn Landgraff Wilhelms zu Hessen, vasers gnädigsten Fürsten und Herrn Hoffstadt dero respective Theologus vad Hoffprediger Herr D. Johann Crocius, vand Herr Theophilus Newberger gewesen, haben dieselbe, theils der Churf. Durchl. zu Sachsen, etc. vosers gnädigsten Churstirsten und Herrn, anwesenden Ober-Hoffprediger Doctori Matthiae Hoë von Hoenegg, theils aber den beyden Hersen primariis Professoribus Theologis zu Leipzig, als Doctori Polycarpo Leysern, Superintendenten, vnd Doctori Henrico Höpffnero, zugesprochen, denselben auss friedliebenden Gemüt zu erkennen gegeben, vnd beklaget, dass zwischen beyder Religios zugethanen Theologen bisshero so heftlige Streitigkeiten fürgegangen, vand dadurch die Papisten zu nicht geringer Frolockung verursachet worden weren. Man bette auch gangsam verspüret,

was für vogemach darauss entstanden, vod wie das Pabstomb solcher Trennung vand Zwiespelts zwischen vas beyderseits zu ihrem mächtigen Vortheil sich gebrauchet hetten. Nun aber nicht allein ihnen, sondern auch ihren Gnädigsten und Gnädigen Churvad Fürstlichen Herrschaften nichts liebers vad angenehmers seyn und wiederfahren würde, alss wenn entweder die bishere fürgefallene Streitigkeiten gäntzlich verglichen, oder doch zum wenigsten gemildert und gemindert werden möchten. So ersuchten sie die Chur-Sächsiche freundlich, ob denselben beliebte, dissfals mit ihnen Vaterrede zu pflegen, vod zu versuchen, wie weit boy jetziger gelegenheit man beyderseits in einem so guten vad der Evangelischen Kirchen zuträglichen fürhaben kommen vad gelangen konte: Mit angehofftem bedinge, dass diese conferents vned gantze pur lautere Privathandlung allerdings vnverfänglich vnd vnpräjudicirlich seyn solte: Sie weren auch geneiget, alles zu thun vnd zu leisten, was nur zur erhebung vnd facilitirung dess fürhabenden. Werckes sie ohne nachtheil ihres Gewissens thun vnd willigen könten. Wüsten hierüber, dass Sie bey ihren Chur - vnd Fürstlichen Herrschaften mit dergleichen Werck nicht anstreichen, sondern denen zu gnädigsten vnd gnädigen gefallen handeln thäten.

Worauff die Chur-Sächsische obbemeldte drey Theologen sich erkleret, ihnen sey vnverborgen, vnnd beklagten es gleicher gestalt höchlich, dass den Evangelischen Kirchen zu grossen schaden die Streitigkeiten hisshero dermassen gewachsen, vand sich von Tage zu Tage gleichsam gehäusset hetten. Wünschten ihres theils von Hertzen, dass GOtt heilsame Mittel vnd Wege zur Vergleichung geben und bescheren wolte: Vnd da sie mit darsetzung ihres Bluts die Kinigkeit gebürlicher weise, und der Göttlichen Warheit allerdings ohne nachtheil, besordern könten, dass Sie darzu williger als willig sich erfinden lassen wolten.

Ob aber, weil das Werck von hoher Importants, vand die sämptliche Kirchen und Theologen beyderseits betreffe, denen man vberall nichts zum verfang handeln vnd begeben möchte, in solcher enge, vnd zwischen so wenig Personen, etwas fruchtbarliches aussgerichtet werden könte, da stünden sie nicht wenig an. Es were den Herrn Chur-Brandenburgischen vud Fürstlichen Hessischen Theologen bekandt, dass es auch dissfalls hoisse: Quod omnes tangit, ab omnibus curari debet. Was alle angele. das müsse auch mit aller Eigwilligung abgehandelt werden. Item: Quod capita, tot sensus: viel Köpff, viel Sinn. So misten die Chur-Sächsische es in alle wege an Ihre Churt. Durcht. zu Sachsen, ihren gnädigsten Herrn, vnd dero hochanschaliche Herren gebeime Rathe bringen, ohne deren vorbewast Phace durchauss nicht gebührete, dissfalls auch im wenigsten etwas fürzunehmen, weil die Sache in den Statum publicum sehr laufe. Welches erinnern die Chur-Brandenburgischen vand Fürstliche

Hessischen Theologi zwar wol vermercket, dabey aber angedeutet, Sie zweisselten nicht, So man hier nur einen anfang machte, vnd gleichtem einen guten Grund zu legen versuchete, es würden die andern vnd übrigen Theologi in Deutschland sich desto leichter bequemen, Nachmaln auch in andern Königreichen vnd Landen, so viel das principal Werck betristt, der Beyfall wol erfolgen, so zumahl mit der zeit die hohen Häupter vnd Obrigkeiten, dieses hochwichtige Werck zu bestirdern sich bemüheten, Gestalt ihre gnädigste vnnd gnädige Chur- vnnd Fürsten darzu gantz begierig vnd willig sich sinden lassen würden: Sie lebten auch der gewissen zuversicht, weil sie nichts versängliches oder gestahrliches suchten, Sondern nur von Hertzen wünscheten, fleist anzuwenden, ob der schädliche Riss der Evangelischen Kirchen könte geheilet werden, es würde Churs. Durcht. zu Sachsen Ihr

dieses Werck nicht zuwider seyn lassen.

Vnd demnach höchstermeldete Ihre Churf. Durchl. zu Sachsen. neben dero geheimbten Räthen, auff vorhergegangenes gebürliches hinterbringen, endlich so weit das fürhaben placitiret, dass es gantz vnd gar mehr nicht, dann zu diesem mahle nur eine privat vnd allerdings vaverfängliche conferentz, auch allein dahin gemeinet seyn solle, zu vernehmen, anzuhören vod zu erwegen. Ob vod wie fern man in der Augspurgischen Confession einig, oder ob vand wie man auff beyden theilen näher zusammen rücken möchte, So sind beyderseits Theologi im Namen der Allerheiligsten Drevfaltigkeit zum ersten mahl den 3. Martii, vor Mittag, in dess Churf. Sächsischen Ober-Hoffpredigers der zeit innengehabten Losament, zusammen kommen, Da dann ansauglich die Chur-Brandenburgischen und Fürstliche Hessische Theologi sich freywillig erkleret, dass sie mit Mund vnd Hertzen zu der Anno 1530. den 25. Junii, Käyser Carolo dem Fünsten hochlöblichster gedechtnüss von den Evangelischen Chur-Fürsten vand Ständen zu Augspurg, auff dem Reichstag, vbergebener Confession sich bekenneten, vnd derselben, wann vnd wo es begehret würde, ohne einiges bedencken unterschreiben wolten, sogar, dass ihnen auch nicht zuwieder were, mit vnterschreibung eben dessjenigen Exemplars, so im Chur-Sächsischen Augapstel befindlich, ihren consens zu bezeugen. wolten solches vmb so viel desto lieber vnd mehr thun, weil nicht allein Sie an ihrem Ort die Pslicht auff die Augspurgische Confession geleistet, Sondern auch zu derselben, so wol als ihre Gnädigste und Gnädige Herrschaften, in der Chur-Brandenburg, vnd im Fürstenthumb Hessen, sich öffentlich jederzeit bekennet, Sie auch in ihren Kirchen vnud Schulen getrieben hetten.

Belangend aber die Edition, so Anno 1540. zu Wormbs, vnd Anno 1541. zu Regenspurg auff seiten der Evangelischen, in denen mit den Papisten angestalten Gesprächen vbergeben worden, könten vnd begehrten Sie solche auch nicht zu verwerffen: Sondern richteten sich dissfals nach der Erklerung der Evange-

lischen Chur-Rürsten, vnd Stände, die Sie von solcher Edities der Augspurgischen Gonfession im Naumburgischen Convent, Anno 1561. gegen Käyser Fordinando dem Ersten höchstrühmlichster gedechtniss gethan hetten. Welches die Chur-Sächsischen zwar dahin haben gestallt soyn lassen; Sich aber ihres theils, wegen der Naumburgischen Handlung, auff die Erklerung, so die Evangelischen Chur-Fürsten und Stände in der Vorrede dess Concer-

dien-Buchs gethan, bingegen heruffen.

Nach diesem hat beyderseits Theologen beliebet, durch alle Articul der Augspurgischen Consession speciatin und absonderlich an gehen, und wegen derselben ihre meinung zu eröffnen: Da sie dann den Ersten Articul von Gett allerdings, vad von wort zu wort gut geheissen: Auch die Chur-Brandenburgische vad Fürstl. Hessische dabey aussdrücklich vermeldet, Sie gläubten mit vnd neben den Chur-Sächsischen fest, dass Gott einig sey im Wesen, vad drey in Personen: dass such die Einigkeit des Göttlichen Wesons, ved das geheimniss der drey vnterschiedenen Personen in der Gottheit, im Alten vnd Newen Testameet, mächtig und vawiedentreiblich gegründet sey; ungeachtet etlicher Sprüche anderwertiger Ausslegung, so von etlichen Lehrern in ihren Schrifften geschehen seyn mag. Sie gläubten auch, so wol als die Chur-Sächeische, von Hertzen, dass Gott simpliciter, vad allerdings, ein ewiges, vuleibhafftes vnd vntheilhafftes Wesea, ohne Ende, vand ohn einige Verschrenckung, also vnermesslich allmächtig sey, dass Er alles thun könne, was Er nur wolle, vand dass ihm gantz nichts vnmüglich, denn allein was nach aussweisung Göttliches Worts, seiner Natur vnd Willen zuwieder vnd entgegen ist. In allen vbrigen Punkten auch, die im Ersten Artickel, so wol im gegensatz begriffen, weren sie durch vad durch einmütig vnd einstimmig.

Vom andern Artickel haben beyderseits Theologen sich erkläret: Sie gläubten, dass nach dem Fall Adae alle Menschen, so natürlich geboren werden, auch der gläubigen Kinder, warhaftig in Sünden empfangen vnd geboren werden, dass auch dieselbe Seuche vnd Erbsünde in ihnen warhaftlig Sünde sey, vnd alle diejenigen vnter dem ewigen GOttes Zorn verdamme, so nicht darch die Tauffe vnnd den Heiligen Geist wiederumb new geboren werden, Darbey es also in der Ersten Conferents verblieben.

Nach Mittage am dritten, wie auch am vierdten Martii, ist der dritte Articul der Augspurgischen Confession in fleianige Erwegung gezogen worden. Vnd zwar so haben die Chur-Brandenburgische vnd Fürstl. Hessische sich dahin erkleret, dass sie dem Buchstaben vnd Worten nach, alles das annehmen vnd für wahr halten thäten, was in dem Articul stehe: Dean Sie aicht weniger als die Chur-Sächsischen vawiederaprechlich glänheten, Gott der Sohn sey wahrer Mensch worden, gehoren auss der Jungfrawen Maria, welche ver, in vnd aach der Gebust eine reins

Jungfraw geblieben, vnd nicht nur eine Menschengebärerin, auch nicht nur Χριστοτόκος, oder eine Christgebärerin, sondern warhaftig eine Θεοτόκος oder Gottsgebärerin sey. Dieser wahrer Gott vnd Mensch sey in einer vnzertrenten Person warhaftig geboren, Er habe warhaftig gelitten, Er sey gecreutziget, gestorben, begraben, warhaftig am dritten Tage von den Todten aufferstanden, auffgefahren gen Himmel, sitzend zur Rechten Gottes, dass Er ewig herrsche vber alle Creaturen vnd regiere, dass Er alle, so an Ihn gläuben, durch den heiligen Geist heilige, reinige, stercke, tröste, ihnen auch Leben vnd allerley Gaben vnd Güter ausstheile, vnd wieder den Teuffel vnd wieder die Sünde schütze vnnd beschirme, vnd wie die Wort des Artickels weiter lauten. Wünsehten auch, das sie bey solcher summarische Bekentnüss gelassen werden möchten.

Weil sie aber nicht in abrede gewest, dass die Wort des dritten Artickels nicht auff gleiche weise von den Chur-Sächsischen vnd den Chur-Brandenburgischen vnd Hessischen Theologen verstanden würden, vnd dass in vnterschiedlichen Puncten zimlich harter vnd hefftiger Streit bisshero fürgegangen: So haben sie ihnen nicht zuentgegen seyn lassen, dass vnter einander weiter von solchen hohen vnd wichtigen Puncten vnterrede gehalten würde: Da dann nach hin vnd her beschehener erwegung es endlich dahin gerichtet worden, dass die Chur-Sächsische, vnd auch Chur-Brandenburgische vnd Fürstl. Hessische anwesende Theolo-

gen in nachfolgenden Puncton sich verglichen:

1. Dass der Sohn GOttes eine vollkommene, auss Seel und Leib bestehende Menschliche Natur, allein im Leib der Jungfrawen Mariä, inn die Einigkeit seiner Göttlichen Person angenommen, Also, dass krafft der Persönlichen vereinigung der Sohn Gottes nicht nur verbahlter oder den worten nach, Sondern warhafftig und in der That selb Mensch, und hingegen der Mensch nicht nur wörtlich, Sondern auch warhafftig GOttes Sohn sey, und dass dieselbe Person alle Eigenschaften beyder Naturen gemein habe, Solche auch

von Ihr recht gesaget werden.

2. Dass die zwo Naturen in Christo, die Göttliche vnd die Menschliche, also vnauflösslich vnd vnzertrenlich mit einander zereiniget seyn, dass zu keiner Zeit vnd an keinem einigen Ort, wool im Stande der Ernidrigung, als der Erhöhung, einige zerrennung oder sonderung zwischen den Naturen geschehen, vnd eine jemaln von der andern abgeschieden gewesen, auch im Tode elbst nicht. Denn ob wol dazumahl das Band des Leibes vnd er Seelen zertrennet worden, So sey doch das Bandt der Perunlichen Vereinigung beyder Naturen vnzertrennet vnd vaaufflössch geblieben, krafft dessen auch der Sohn Gottes ausser, das it, ohne sein Fleisch, ynd von demselben abgesondert, weder maln oder irgends, nach der Empfängniss gewesen, vnd ohne sein ngenommenes Fleisch jemaln vnd irgends seyn werde.

3. Dass nicht allein die beyden Naturen gantz vnzertrelich vnd vnauffösslich auffs aller innerste, sondern auch incerfuse, vnd ohn einige Vermengung, Vermischung vnd exacquation
oder gleichmachung, so wol der Naturen, als derselben Eigerschafften, mit einander vereiniget seyn. Dann wie die Göttliche
Natur durch die Persönliche vereinigung nicht die Menschliche
Natur, noch diese die Göttliche Natur worden: Sondern die Götliche Natur Göttlich bleibet; die Menschliche auch eine wahre
Menschliche Natur ist vnd bleibet in Ewigkeit: Also auch sind
die Göttlichen Eigenschafften der Göttlichen Natur Eigenschaften werden: Gleich wie auch die Menschheit Eigenschafften behalten,
vnd solche der Göttlichen Natur Eigenschafften nicht worden sind.

4. Ist man dessen beyderseits einig worden, Ob wol Leyden vnd Sterben allein der Menschlichen Natur Eigenschaften sind, So habe doch nicht eine blosse Menschheit gelitten, Sodern GOttes Sohn selbst, der Herr der Herrligkeit 1 Cor. 2. der Fürst des Lebens, Act. 3. der gelobte GOtt von Ewigkeit. habe nach dem Fleisch gelitten, vnnd ihm das Leiden seines Fleisches appropriiret vnd zugeeignet, Rom. 9. 1 Pet. 4. Vnd ser das für vns vergossene Blut, nicht nur ein blosses Mensches Blut. Sondern auch des Sohnes GOttes Blut, 1 Ioh. 1. oder

GOttes eigenes Blut, wie S. Paulus redet, Actor. 20.

5. Dass die Reden, die Gottheit selbst hat gelitten, Item, die blosse Menschheit allein hat gelitten, beyde vuschriftmessig seva.

Derowegen man deroselben sich billich enthalte.

6. Sind beyderseits Theologi dessen einig gewesen, dass is Christo, nicht nur den blossen Worten nach, sondern warhafür die gantze fülle der Gottheit leibhafftig wohne, Col. 2. vnd da der gantze Christus ohne zertrennung der Naturen, allwissend. allmechtig vnd allgegenwertig sey, Nicht zwar, als ob die allwissenheit, allmacht vnd allgegenwart auch der Menschlichen Natur eigenschafften weren, oder derselben in, an, vnd auss ihr selbst zustünden: Vielweniger, als ob diese Eigenschafften wesentlich in dem Fleisch Christi haffteten, Sondern sie seyn vnd bleiben allein der Göttlichen Natur Eigenschafften, vnd werden der gantzen Person, GOtt vnd Menschen, vmb der innerlichen Persönlichen Vereinigung beyder Naturen willen, zugeschrieben.

7. Ist man beyderseits einig, dass der gantze JEsus Christus in einer vnzertrenten Person, als GOtt vnd Mensch, els einige aussschliessung oder absonderung der Menschlichem Naturanzuruffen, vnd das vertrawen auff ihn vnd seinen allerheiligsten Verdienst zu setzen sey, Allermassen im Epitesinischen Concili

hievon beschlossen worden.

8. Bekennen beyde Theil, dass der gantze JEsus in einer vazertrenten Person, GOtt vnd Mensch, im Himmel vnd auff Erdes allgegenwertig (jedoch ohne eine leibliche Räumligkeit) alles regiere vnd behersche, von einem Meer biss zum andern, Ps. 72. dass ihm alles vnter seine Füsse gethan sey, Ps. 8. dass er einen Fuss auff dem Meere, den andern auff der Erden habe, Apoe. 10. lass er bey vns seyn vnd bleiben werde biss ans Ende der Welt, Matth. 28. Vnnd wo ihrer zween oder drey in seinem Namen seysammen sind, dass er alsdann auch gantz mitten vnter ihnen sey, Matth. 18; dass er alles in allem erfülle, Ephes. 4. Vnd lass nach S. Pauli aussspruch, GOtt der Vater den HErrn JEsum aufferwecket von den Todten, dass er ihn gesetzet zu seiner Rechten im Himmel vber alle Fürstenthumb, gewalt, macht, Herrschaft, vnd alles was genandt mag werden, nicht allein in dieser Welt, sondern auch in der zukünstigen.

9. So lassen beyderseits Theologi die Hellefahrt des HErrn einen schweren und wichtigen Glaubens-Artickel bleiben, der so wenig als der Artickel vom Sitzen zur Rechten mit Menschlicher Vernunst könne erreichet und begriffen werden, und bekennen, dass der gantze Christus, Gott und Mensch, zur Helle gefahren, den Teuffel uberwunden, der Hellen Gewalt zerstöret,

and dem Touffel alle seine Macht genommen habe.

10. Ist man auff beyden Theilen darinnen einig, dass der HErr Christus nicht schon in Mutterleibe, sondern allererst den viertzigsten Tag nach seiner Aufferstehung gen Himmel gefahren ey: Ob Er aber wol warhaftig, räumlich vnd sichtiglich, vnd nicht etwan verschwindungsweise gen Himmel gefahren, vnd der Himmel, dahin Er gefahren, vnd in welchem die gebenedeyten les himmlischen Vaters seyn, eine liebliche Wohnung, vnd gewisser ausser dieser Welt in der höhe befindlicher von GOtt verordneter Ort ist, da wir vnsere Wohnunge kaben sollen, Ich. So sey doch der HErr im Himmel nicht eingeschlossen.

11. Gestehen beyde Theile, dass durch die Rechte des Allmächigen Vaters weder gewisser oder erschaffener Ort, vand durch das sitzen zur Rechten GOttes kein leibliches oder räumliches sitzen verstanden werde: Sondern die Rechte GOttes heisse so viel als die Maestät, Krafft vand Allmacht Gottes, daher sie die Rechte der krafft GOttes genennet wird, Luc., 22. Item, die Rechte der Majestät in ler Höhe, Hebr. 8. die Rechte, so den Sieg behelt, Ps. 118. lie Rechte, für welcher niemand sich verbergen oder entwenden ann, Ps. 139. Das sitzen aber zur Rechten GOttes sey, dass Christus ewig regiere vand hersche, welches auch von ihm nach der Himmelfahrt vollkömmlich vand herrlich, nach beyden Naturen, ber alle Creaturen geschicht, Sonderlich aber regieret Er seine Kirche, als dero Häupt, durch welches der Vater alles beherschet, vand welches Er von männiglichen wil geehret vand angenetet wissen.

12. So sind beyderseits Theologi von dem Ampt des HErra lesu Christi dessen einig, dass der HErr Christus habe nach seyden Naturen das H. Mitler- vnd Erlösungs-Ampt verrichtet:

Gottes Sohn habe in, mit vnd durch das angenommene allerheiligste Fleisch gewircket: Vnd sey demnach die angenommene Menschheit von wahrer verrichtung ind kräffliger cooperatus oder mitwirckung der Amptswercke des Herrn, als von der Lebendigmachung, von der Rechtfertigung, von der Soligmachung der Menschen vnd dergleichen, durchauss nicht aussgeschlossea, Daher das Fleisch des Sohns GOttes ein lebendigmachendes Fleisch genennet werde, Ioh. 6. Vnd das Blut des Sohns Gottes habe die Krafft, alle Menschen zu reinigen von allen ihren Sünden, 1 Ioh. 1.

Vber dieses aber haben die Chur-Sächsische Theologi ferrer die vnfehlbare gründliche Warheit zu seyn bekennet, dass der HErr JEsus nicht allein nach der Göttlichen, sondern auch meh der Menschlichen Natur, warhafftig aflwissend, allmechtig vid allgegenwertig sey: Jedoch dass die Allwissenheit, Allmacht vid Allgegenwart der Menschlichen Natur nicht alss natürliche Eigenschaften, Sondern alss durch die Persönliche vereinigung, vid durch die zur Rechten GOttes erfolgete Erhöhung mitgetheilet, auch in der Person und nicht ausser derselben absonderlich zugeschrieben werden. Wie denn auch die Chur-Sächsischen bey der Regul vnverrückt geblieben, Alles was von Christo gesaget werde, dass Er in der zeit an Herrligkeit, Macht, Majestät und Ehre empfangen, dass solches nicht nach der Göttlichen, sondern alleit nach der Menschlichen Natur zu verstehen sey, nach wechte Christus habe können erhaben, vnd ihme auss gnaden der Name vber alle Namen gegeben werden, wie die alte Regel lantet: Excelsus non exaltatur, sed caro excelsi exaltata est. Der schot als GOtt von Natur hoch, ja der Allerhöheste ist, der kan nick erst in der zeit erhöhet werden, das Fleisch aber des Allerhöcksten ist'in der zeit, jedoch nicht ausser der Person, sonders is der Person, zu der vnendlichen Göttlichen Mejestät, Ehre wie Herrligkeit erhaben worden.

Hierauff haben sich die Chur-Brandenburgische vnd Fürstl. Hessischen also erkleret, Sie bekenneten gar gerne, dass die Gotheit, oder Christus nach seiner Gottheit, eigentlich nicht erhöbet, dass er auch keine newe innerliche Herrligkeit, Macht, Mojestli noch Ehre nach der Gottheit an ihr selbst empfangen: Dann neh derselben ist vnd bleibet er von Ewigkeit der Allerhöchste, Mictigste vnd Vollkommenste: Jedoch, dass auch nicht die Messchliche Natur für sich allein vnd absonderlich erhöhet, gleich wie sie nicht allein vnnd absonderlich gelitten, Sondern das die Person des Sohns Gottes im Fleische bis zum Tede des Creuter erniedriget, vnd im Fleische durch seine Aufferstehung, Himmefahrt vnd sitzen zur Rechten Gottes erhöhet sey, durch welche Erhöhung die Menschheit an ihr selbst verkläret, vnd vber alle Creaturen erhaben, die Gottheit aber nicht an ihr selbst, sonden nur vns Menschen vollkömlicher verkläret vnd offenbaret ist, das

auch das Millerampt, vnd gantze Amptsgewalt vnnd Ehre, nicht der einen oder andern Natur absonderlich, sondern der gantzen Person, dem Sohne Gottes im Fleische, vom Vater gegeben sey, welches Ampt Er auch, wie zuvor erkläret, nach beyden Naturen zugleich führet vnd verrichtet. Sie bekennen ferner, dass zwar Christus nicht allein nach der Gottheit, sondern auch nach der Menschheit, durch erleuehtung vnd mitwirekung der Gottheit, ille ding wisse vnd alle ding zu thun vermöge, die einigesweges zu aeinem Mitlerampt gehören; dass Er auch nicht nach der Jottheit allein, Sondern auch nach der Menschheit seiner Kirhen auff Erden mit seiner kräfftigen wirckung, gnad vnd hülffe tets gegenwertig sey, dieselbige mechtiglich schütze, erhalte vnd egiere mitten vnter seinen Feinden, nach der Verheissung: Ich in bey euch biss an der Welt ende, vnd, Wo zwey oder drey meinem Namen versamlet sind, da bin ich mitten vnter ihnen.

Nur allein verneinen sie sestiglich vnd haltens der H. christ zuwieder seyn, dass Christus nach der Menschheit, der die Menschliche Natur vnd Wesen, oder der Leib Christieiner Substantz vnd Wesen nach, vnsichtbarer weise, an allen der vnnd bey allen Creaturen sey, weder im Stande der Eriedrigung, noch im Stande der Erhöhung, weder wegen der Perinlichen vereinigung, noch wegen des sitzens vnd herschens zur echten Gottes. Sie verneinen auch, dass die andern Göttlichen Eigenschaften, Allwissenheit oder Allmacht der Menschliten Natur also mitgetheilet seyn, dass dieselbe, in einerley vndlichen Macht vnd Wissenschaft mit der Göttlichen, allwissend ler allmechtig worden sey, vnnd ihr solches in abstracto, wie an in Schulen redet, das ist, mit Natur Namen, recht zugehrieben werden könne.

Schliesslich halten sie es dastir, dass kein besser Mittel zur rgleichung in diesem Punkt sey, als dass man in diesem hon Geheimniss bey denen Redens-Arten allein, welche in der iligen Schrifft, inn den vhralten allgemeinen Concibis, vnd in r Augspurgischen Confession aussdrücklich gebraucht worden, rbleibe, wie sie denn ihres theils zu keinen andern Reden sich rbinden wollen. Welches letztere die Chur-Sächsische auff nsstige fernere Vaterreduung vnd mehrer Ausssührung haben stellet seyn lassen. Vnnd so viel vom dritten Articul. Boy Hehem beyderseits Theologi angehenget, dass sie von Hertzen rdampten vnd verwürfien, alle Irthumb der alten vnd newen -riener, Nestorianer, Eutychianer, Monotheliten, Marcioniten, otinianer, vnnd wie sie immer Namen haben möchten, dargegen h zum Apostolischen, Nicenischen, Athanasianischen Symbolen t Mund vnd Hertzen bekennen theten.

Im vierden Artickel sind beyderseits Theologi auch einstimmig wesen, und haben die Chur-Brandenburgische und Fürstl. Hessines sich erkleret, dass der vierde Artickel gleichesfallss jedesmals von ihnen sey beliebet, vnd darbey gelehret worden, dass Christus der HErr vnd Heiland für alle Menschen gestorbes, vnd mit seinen Todt für die Sünde der gantzen Welt völlig, vollkömlich, vnd in sich kräfftiglich genug gethan habe: Dass es auch nicht nur ein Scheinwille wore, Sondern dass es sein eigentlicher ernster wille vnd befehlich, dass alle Menschen au ihn solten gläuben, vnnd durch den Glauben selig werden: Alse, dass keiner von der Krafft vnd Nutz der gnugthuung Christi aussgeschlossen sey, alss der sich selbst durch den Vnglauben aussachliesse.

Den Fünsten, Sechsten, Siebenden vnd Achten Artickel beben Sie durch vnnd durch, ohne einigen Ausszug, gleich des Chur-Sächsischen angenommen, alss die jederzeit in ihren Kirchen also gelehret worden.

Den Neundten ingleichem, vnd dabey aussdrücklich gemeidet, dass die heilige Tausse vmb des Göttlichen besehlichs willen, als ein verordnetes Mittel zur Seligkeit nötig sey, Vnd ob wi die Gnade Gottes durch Tausse nicht ex opere operato, oder vmb des blossen Werck. willen, wie auch nicht durch die blosse eusserliche abwaschung oder besprengung, die Seligkeit wircke: So geschehe es doch krasst des Worts der Einsatzung vnd Verheissung, vermittelst der Tausse. Sie haben auch mit vnnd neben den Chur-Sächsischen dasur gehalten, dass recht vnd nöug sey die Kinder zu taussen, vnd wenn man sie durch die Tausse Gott fürtrage, dass sie auch alssdann dadurch in die Gnade Göttes, Göttes Ordaung nach, an vnd aussgenommen werden.

Den Siebenden Martii ist vor vnd nach Mittage zu der vbrigen Artickeln geschritten, vnd dieselben erwogen werdes. Da denn die Chur-Brandenburgische vnd Fürstl. Hessische Theologi den zehenden Artickel vom heiligen Abendmahl gantz, wie er in der Anno 1530. vbergebenen Confession lautet, von werten zu worten acceptiret vnd angenommen. Hierüber haben sie sementlich neben den Chur-Sächsischen verworffen die Pähstliche verwandelung, Ingleichen die Concomitantz, die stetswerende Seramentliche gegenwart des Leibs vnd Bluts ausser der befohlers Handlung, die ovrovolav, die coëxistentiam, Inexistentiam, ale räumliche vnd leibliche art der gegenwart des Leibs, vnd die anbetung, so zum Brod oder zur gestalt des Brods gerichte wird.

Sie haben weiter bekand, dass im H. Abendmahl nicht zu warhafftig gegenwertig seyn die eusserlichen Elementa dess Broits vnd Weins: Auch nicht nur die krafft vnd wirekung, oder de blossen Zeichen des Leibes vnd Bluts, sondern dass der wahrt wesentliche Leib, so für vns gebrochen, vnd das wahre wesenliche Blut Jesu Christi selbst, so für vns vergossen worden, vermittelst des gesegneten Brodts vnd Weins, warhafftig vnd geges-

wertig gereichet, aussgetheilet vnd genossen werden, krafft der Sacramentlichen Vereinigung, welche bestehet nicht in der blossen bedeutung, auch nicht nur in der versieglung, Sondern auch in sämptlicher vnzertrenten ausstheilung der irdischen Element. und des wahren Leibs und Bluts Jesu Christi: Jedoch habe diese Sacramentliche vereinigung nicht statt, ausser der von Christo

refohlnen handlung, sondern allein in derselben.

Weiter ist man dessen einig gewesen, dass auch in der Geistlichen Niessung nicht nur die krafft, nutz vod wirckung, iondern das Wesen vnd die Substantz des Leibes vnd Bluts Jesu Christi selbst, im gebrauch des H. Abendmals, so alihie auff Erden geschicht, genossen, dz ist, geistlicher weise durch den vahren glauben gessen vnd getruncken werde, vnd dass diese eistliche Niessung zum seligen gebrauch des hochwirdigen Abend-

nals hochnotig sey.

Nicht weniger sind beyde Theil darinnen einstimmig geween, dass in der Sacramentlichen Niessung die irdischen Elenent, vnd der Leib vnd Blut Christi zugleich vnd mit einander genossen werden. Dass aber solehe Niessung mit dem organo iris oder mündlich, so wol von den vnwürdigen, alss von den vürdigen geschehe, das haben die Chur-Brand. vnd Fürstl. Hesische nicht zugeben wollen. Zwar gestünden sie, dass vermit-elst des gesegneten Brodts vnd Weins, der wahre Leib vnd 3lut Christi gegenwertig empfangen werde, aber nicht mit dem Munde, sondern allein durch den Glauben, durch welchen der eib vnd Blut des HErrn mit denen, die das Abendmal wirliglich geniessen, geistlicher weise vereiniget: den vnwürdigen iber der Leib und das Blut nur angeboten, aber von ihnen umb hres vnglaubens willen nicht genossen vnd empfangen, sondern rerstossen vnd verworffen werde.

Dahingegen die Chur-Sächsische darauff beharret, dess im seiligen Abendmahl, vermittelst der gesegneten Element der wahre zeib vnd Blut des HErrn Jesu Christi mündlich gessen vnd geruncken werden, wie die wort lauten: Esset vnd trincket. Ind oh wol das gesegnete Brodt vad der Leib des HErra in ler Sacramentlichen Niessung, von allen Communicanten, uno t eodem organo oris, oder mit dem leiblichen Munde empfanen werde, dass doch die Niessung, so viel den Modum oder lie weise anlanget, auff unterschiedene art geschehe; In deme nan mit dem Mande das Brod vnd den Wein ohne Mittel vnd nundlicher weise geniesse: den Leib vnd Blut Jesu Christi aber nicht ohne Mittel, sondern krafft der gesegneten Element, auff nimlische und vbernatürliche GOtt allein bekante weise, und also ohne einige Fleischliche natürliche verschlingung, oder kawung, oder verzehrung des Leibes und Bluts, mit dem Mund empfange. Ob nun wol, so viel den zehenden Articul anlanget, in

diesem passu der mündlichen Niessung, keine vergleichung der zeit hat seyn wollen, Sondern derselbe, wie vor diesen zu Marpurg, Anno 1529. aussgesetzet worden: so haben doch die Chur-Brandenburgische und Fürstliche Hessische dafür gehalten, Es kondte nichts deste weniger eine Christliche vereinigung geschehen, oder doch zum wenigsten eine Tolerants erfolgen, Sie begehrten auch vmb dieses Punctes willen diejenigen, so sie nicht verdammen, noch ihre Meinung ihnen für einen nötigen Glaubens Artickel aufdringen wollen, keines weges zu verdammen: Nicht zweiselnde, weil man in den vbrigen Principalstäcken dieses Artickels allerdinges einig, dass man dennoch für eines Mann wieder das Pabstumb stehen könte. Demnach aber die Chur-Sächsische diesen Fürschlag dafür gehalten, dass ihme weiter in der furcht des HErrn nachzudencken, vand mit melren Theologen davon Christliche Vnterrede zu pflegen sey, So ist solehes auch für dissmahl dahin gestellet worden.

Bey dem Kilfsten Artickel der Augspurgischen Confession haben die Chur-Brandenburgische vnd Fürstl. Hessische sich dahin erkleret, Sie hielten die in etlichen Evangelischen Kirchen vbliche Beicht, wenn sie ohne missbrauch, vnd alss ein Mittelding geschicht, für eine freye Christliche vnd gute Ceremoni, die mit nutz in der Kirchen Gottes könne gebrauchet, vnd wo sie schon gebräuchlich ist, wol möge behalten werden. Die Päbstliche Zwang vnd Nothbeichte aber, so wol andere fürgehende Missbräuche, seyn gantz vnrecht vnd verwerfflich.

Vom Zwölften, Dreyzehenden, Viertzehenden, Funfizehenden, Sechzehenden, Siehenzehenden, Achtzehenden, Neunzehenden, Zwantzigsten, Ein, Zwey, Drey, Vier, Fünff, Sechz, Siehen, Acht vnd Zwantzigsten Artickel ist man durch vnd durch ohne wiedersprechen einig gewesen. Vnd haben die Chur-Brandenburgische vnd Fürstl. Hessische bey dem Neunzehenden sich absonderlich dahin erkleret, dass Gott keine vrsache noch vrsacher der Sünden sey: keinen Mensehen zur Sünden oder zun Vnglauben geschaffen, noch in oder auss einen blossem Ratiachluss entweder zur Sünden, oder zur Verdammaiss vererfenet habe.

Vnd ob wol in der Augsp. Confession die Lehre von der ewigen Gnadenwahl nicht aussdrücklich berühret ist, So haben doch beyderseits Theologen für rathsam erachtet, auch in diesem Punct, vber welchen bisher viel streitens gewesen, ihre Lehr vnd meinung zu erkleren, Da dann die Chur-Brandenb. vad Hessische dieses ihre einhellige Lehre vnd Glauben zu seyn bekennet:

Dass Gott von Ewigkeit her in Jesu Christo auss dem verderbten Menschlichen Geschlocht, nicht alle, sendern etliche Menschen, deren zahl vnd Namen ihm allein bekandt seyn, erwehlet habe, die er zu seiner zeit, durch krafft vnd wirckuss seines Worts vad Geistes, zum Glauben an Christum erleuchtet vnd ernewert, auch in demselben biss ans ende erhelt, vnnd

endlich durch den Glauben ewig selig machet.

Dass er auch keine vrsach, oder anlass, oder vorhergehendes Mittel, oder Condition solcher Wahl in den Erwehlten selbst gefunden, oder zuvor ersehen, weder ihre gute Wercke, noch iren Glauben, oder auch die erste heilsame Neigung, Bewegung oder einwilligung zum Glauben, sondern dass alles gute, das in ihnen ist, allein auss der lautern freywilligen Gnaden Gottes, die ihnen für andern in Jesu Christo von Ewigkeit verordenet vnd gegeben ist, vrsprünglich hersliesse.

Dass auch Gott von Ewigkeit die jenigen, die in ihren Sünden vnd Vnglauben beharren, zum ewigen Verdammniss verordnet vnd verstossen habe, nicht auss einem solchen absoluto decreto, oder blossen Willen vnd Rathschluss, alss ob Gott den meisten Theil der Welt, oder einigen Menschen, ohne ansehung ihrer Sünden vnd Unglaubens, zum ewigen Verdammniss, oder zur vrsach desselben entweder von Ewigkeit verordnet, oder in der Zeit erschaffen: Sondern die Verstossung, so wel alss die Verdammung, sey geschehen auss seinem gerechten Gerichte, dessen vrsach in den Menschen selbst ist, nemlich, ihre Sünde, Vnbussfertigkeit vnd Vnglauben: dass also die gantze Schuld vnd Vrsach der Verstossung vnd Verdammung der Vngläubigen sey in ihnen selbst; die gantze Vrsach aber der Wahl vnd Seligkeit . der Gläubigen sey allein die pur lautere Gnade Gottes in JEsu Christo, nach dem Wort des HErrn: Israel du bringest dich selbst in Vnglück: dein Heyl aber stehet allein bey mir.

Dass demnach auch ein jeder seiner Wahl vnd Seligkeit nicht a priori, auss dem verborgenen Raht Gottes, sondern allein a posteriori, aus dem geoffenbahrten Wort Gottes, vnd auss seinem Glauben vnd Früchten des Glaubens an Christum gewiss seyn solle vnd könne: vnd gar nicht folge, wie etwa die ruchlose Welt diesen hohen Artickel spötlich missbraucht, viel weniger also gelehret werden könne, Wer erwehlet sey, der möge in seiner Gottlosigkeit beharren, so lange er wolle, er müsse doch selig werden, Wer nicht erwehlet, wann er gleich an Christum warhaftig glänbete vnd Gottselig lebte, müste doch verdammet

werden.

ľ

ŧ

ż

۲,

٤

į;

3

.

:

;

ţ

:

Wann aber jemand in diesem hohen Geheimniss weiter forschen vad grübeln, vnd ausser Gottes freyem, gnädigen, gerechten Willen, andere vrsachen suchen wolte, warumb GOtt vnter den Menschen, da sie von Natur gleich gewesen, da er sie auch nach seiner Allmacht wol hette allesampt gläubig vnd selig machen können, dennoch etliche für andern in der That gläubig gemacht, dargegen die vbrigen in ihren Sünden, vnd freywilliger, halssstarriger Vnbussfertigkeit vnd Vnglauben gelassen? Da sprechen sie mit dem Apostel: Mensch wer bistu, dass du mit

GOtt rechten wilt? Hat nicht der Töpster macht, auss einen vareinen Sündenklumpen zu machen ein Fass zu Ehren, auss lauter Gnaden, das ander zu unehren, auss gerechtem Gerichte? O welch eine Tieste des Reichthums und Erkentniss Gottes! Wie unbegreisslich sind seine Gerichte, und unerforschlich seine Wege? Wer ist sein Rathgeber gewesen? Oder wer hat seinen Sinn erkandt, Oder wer hat ihm etwas zuvor gegeben, dass ihm wieder vergolten würde?

Hingegen die Chur-Sächsischen nachfolgenden gestalt sich

erkleret:

1. Dass Gott von Ewigkeit her, vnd ehe der Welt Grund geleget worden, in Christo nicht alle, sondern etliche Menschez zur ewigen Seligkeit erwehlet habe.

2. Dass die zahl vnd Namen der Ausserwehlten Gott allein bekandt sey, wie der HErr spricht; Er kenne seine Schaffe, Ioh.

10. vnd wie S. Paulus saget: Gott kenne die seinen.

3. Dass Gott die jenigen von Ewigkeit her erwehlet habe, welche er gesehen, dass sie in der Zeit, durch krafft vnd wirckung seines Worts vnd Geistes, an Christum gläuben, vnd in demselben biss an ihr ende verharren würden, Vnd ob wol die Ausserwehlten eine zeitlang auss der Gnaden GOttes fallen können, So sey es doch vnmüglich, dass solches finaliter vnd beharrlich geschehe.

4. Dass Gott in der erwehlung keine vrsach oder anlass solcher Wahl in den erwehlten selbst gefunden, auch keine ersten heilsame neigung, bewegung oder einwilligung zum Glauben, Sondern dass alles das gute, so in den Ausserwehlten ist, ass der pur lautern freywilligen Gnaden GOttes, die ihnen in Jest Christo von Ewigkeit her gegeben ist, vrsprünglich hersliesse.

5. Dass GOtt von Ewigkeit her allein die jenigen, so Er gewust, dass sie in ihren Sünden vnd Vnglauben verharren würden, zum ewigen Verdammniss vnd Verstossung verordenet habe.

- 6. Dass diese Verstossung gar nicht geschehen auss einen absoluto decreto oder blossen Rathschluss vnd willen, Alss ob Gott ohne ansehung der Menschen Vnglaubens, jemanden, allein nach seinem gefallen, verdammet habe. Dann kein solcher blosser Rathschluss in Gott gewesen, krafft welches Er entweder dez grösten Theil der Menschen, oder auch nur einen einigen Menschen, zum ewigen Verdamniss, oder zur vrsach desselben, entweder von Ewigkeit ber verordnet, oder in der zeit geschaffen habe.
- 7. Dass aber gleichwol so viel Menschen ewig verlohren ved verdammet werden, dass geschehe zwar auss dem gerechten Gerichte Gottes: Aber die vrsache solcher Verdamniss sey in den Menschen selbst, nemlich, ihre herschende Sünden, ihr Voglande ved Vnbussfertigkeit, dass also die gantze Schuld vnd Vrsachder verstossung vnd verdammung der Vngläubigen in ihnen selbst,

die gautze vrsach aber der Wahl vnd Seligkeit der Glänbigen, die pur lautere Gnade Gottes in JEsu Christo sey, nach dem Wort des HErrn: Israel du bringest dich selbst in Vnglück, dein Heyl aber stehet allein bey mir. Hos. am 13. Cap.

8. Dass ein jeder seiner Wahl vnd Seligkeit nicht a priori, auss dem verborgenen Rath GOttes, sondern allein a posteriori, auss dem geoffenbarten Wort GOttes, und auss seinem Glauben an Christum gewiss seyn solle und könne, und gar nicht folge, wie etwa die Ruchlose Welt diesen hohen Artickel spöttlich missbraucht, vielweniger also gelehret werden könne oder solle: Wer erwehlet sey, der möge in seiner Gottlosigkeit beharren, se lange er wolle, Er müsse und würde dennoch selig werden: Wer nicht erwehlet sey, der müsse dennoch verdampt werden, ob er gleich noch so gewiss an Christum gläubete, oder noch so Gottselig leben thäte.

9. Dass in diesen hohen Geheimniss der Gnadenwahl viel Fragen von den Menschen erreget werden, die wir in dieser Sterbligkeit nicht verstehen, noch anders alss auss S. Paulo beantworten können: Mensch wer bistu, dass du mit Gott rechten wilt. Rom. 9. Item: O welch eine Tieffe des Reichthums, der Weissheit vnd Erkendtniss Gottes? Wie vnbegreifflich sind seine Gerichte? vnd wie unerforschlich sind seine Wege? Wer ist des HErrn Rathgeber gewesen? Vnd wer hat seinen Sinn erkandt? Oder wer hat ihm etwas zuvor gegeben, dass ihm wieder gegeben werde. Rom. 11. Cap.

10. Vber dieses alles haben die Chur-Sächsische Theologen sich erkleret, dass sie auch ferner für recht vnd der H: Schrift gemäss hielten, alles das jenige, so in dem Concordienbuche von diesem Artickel der Gnadenwahl gelehret werde. Vnd das namentlich, GOtt zwar auss gnaden in Christo vns erwehlet, aber dergestalt, dass Er vorher gesehen, Wer beharrlich vnd warhaftig an Christum gläuben würde, vnd welche Gott vorher gesehen, dass sie also gläuben würden, die habe Er auch verordnet vnd

erwehlet, selig vnd herrlich zu machen.

Ist also diese gütliche, vnverfängliche privat-Conferentz den 23. Martii geendet, darbey aber nochmaln protestiret worden, dass man auff keinem Theil, weder den hohen Potentaten vnd Obrigkeiten, noch andern Interessirten Theologen, am allerwenigsten beyderseits gantzen Kirchen, hierdurch im geringsten zu präjudiciren begehrte: Sondera dass es allein dahin gemeinet gewesen, für allen dingen anfänglich Summariter zu vernehmen, Ob vnd wie weit beyde Theil in den Acht vnd zwantzig Artickeln der Augspurgischen Confession einig seyn: vnd ob nicht zu hoffen, vnd dahin sich durch fernere der mehrern friedliebenden Theologen Conferentz, zuforderst auch Christlicher hoher Obrigkeiten Autoritet zu bemühen, damit eine nähere Zusammenhaltung an vnd auffgerichtet, vnd durch solches Mittel die wahre

Kirche GOttes erweitert vnd vermehret, den Papisten auch die Hoffnung, welche sie bisshere, wegen fürgegangener Spaltung,

gehabt, in etwas benommen werden möchte.

Inmittelst, vnd ehe das erfolget, solle alles, was bey jetziger Conferentz vorgegangen, in dem Stande seyn, also ob nichts
fürgangen were: Vnd kein Theil sich vnterfangen, ohne des andern ausschuckliche bewilligung, diese beschehene Handelung vnd
Consignation zur vngebür zu spargiren, oder vorgreifflich ausszebreiten. Es wollen auch beyderseits Theologi einander Christliche Liebe ins künsstige erzeigen. Alles trewlich vnd ohne
geschrde.

Der GOtt der Warheit und des Friedens, gebe Gnade, dass wir alle in ihm eins werden, und in eines vollkommen seyn, wie Er und der Sohn eines sind, Ich. 17. Amen, Amen, im Namen

JEsu Christi, Amen.

Actum Leipzig, bey wehrendem der Hochlöblichsten vad Hochlöblichen Evangelischen vad protestirenden Chur-Fürsten vad Stände hochansehnlichem Convent, im Monat Martio, Anno 1631.

Matthias Hoë von Hoenegg D. mp. Iohannes Crocius D. mp.
Polycarpus Leyser D. mp.
Henricus Höpfner D. mp.
Iohannes Bergius D. mp.

## GENERALIS PROFESSIO.

Doctrinae Ecclesiarum Reformatarum in Regno Poloniae, Magno Ducatu Lithuaniae, annexisque Regni Provinciis, in Conventu Thoruniensi, Anni 1645. ad liquidationem Controversiarum maturandam, exhibita d. 1. Septembris.

Profitemur itaque, inprimis quidem, nos amplecti Sacras Canonicas Veteris et Novi Testamenti Scripturas, in Veteri Hebraea, in Novo Graeca lingua, a Prophetis et Apostolis, instinctu Spiritus Sancti, primitus scriptas, quas solas Fidei et Dei et Cultus nostri Regulam perfectam esse agnoscimus: in quibus aperte posita inveniuntur illa omnia, quae ad salutem omnibus sunt necessaria, seu, ut B. Augustinus loquitur, quae continent Fidem, moresque vivendi, Spem scilicet et Caritatem.

Quarum etiam velut Compendium quoddam, quoad credenda, Symbolo Apostolico, in quod omnes baptisati sumus, quoad facienda, Decalogo, cuins summa consistit în Dilectione Dei et Proximi; quoad petenda et speranda, Oratione Dominica continetur. Quae et ipsa a Domino nostro IESU CHRISTO, institutione tum Baptismi, ceu Sacramenti initiationis, sive Regenerationis, tum S. Eucharistiae, ceu Sacramenti Nutritionis Spiritualis confirmata sunt,

In his ergo Capitibus Summam Doctrinae salvificae consistere censemus: Cui in Ecclesia propagandae et conservandae, Sacrum etiam Evangelii praedicandi et Sacramentorum administrandorum Ministerium Dominus noster instituit, et Potestate Clavium spirituali adversus incredulos et immorigeros, armavit.

Si quid vero, in hisce Doctrinae Christianae capitibus, dubitationis aut controversiae de genuino eorum sensu exoriatar, profitemur porro, nos amplecti ceu interpretationem Scripturarum certam et indubitatam, Symbolum Nicenum et Constantinopolitanum, fisdem plane. verbis, quibus in Synodi Tridentinae Sessime tertia, tanquam Principium illud, in quo omnes, qui fidem Christi profitentur, necessario conveniunt, et Fundamentum firmum et unicum, contra quod portae inferorum nunquam praevalebunt, pro-

ponitur.

Cui etiam consonare Symbolum, quod dicitur Athanasianus, agnoscimus: nec non Ephesinae primae, et Chalcedonensis Symboli Confessiones: Quinetiam, quae Quinta et Sexta Synodi, Nestorianorum et Eutychianorum reliquiis opposuere: Quaeque adversus Pelagianos olim Milevitana Synodus et Arausicana secunda ex scripturis docuere. Quinimo, quicquid primitiva Ecclesia ab ipsis usque Apostolorum temporibus, unanimi deinceps et notorio cossensu, tanquam Articulum fidei necessarium, credidit, docuit, iden nos quoque ex Scripturis credere et docere profitemur.

Hac igitur Fidei nostrae professione, tanquam Christiani vete Catholici, ab omnibus Veteribus et recentibus Haeresibus, que prisca universalis Ecclesia unanimi consensu ex Scripturis reiest

atque damnavit, nos nostrasque Ecclesias segregamus.

Caeterum eas Controversias, quae Patrum nostrorum memoria Ecclesias Occidentis infelici dissidio disiunxerunt, quod attine, profitemur, ei nos sententiae accedere, quae tum in Augustaus Confessione, superioris seculi Anno trigesimo Imperatori Carolo V. a Principibus et Civitatibus Imperii Protestantibus exhibitia, sive can invariatam, sive repetitam aut emendatam dixeris: tum etiam in Bobemica et Sendomiriensi, ex Scripturis explicata est, et in Ecclesiis heius Regni reformatis integrum iam ferme seculum obtinuit: Prout tres illae Confessiones, quamvis verbis nonnihil discrepantes, tamen ut reipsa cum Scripturis et inter sese, in Capitibus Fidei necessariis, consentientes Sendomiriensi Consensu Anso 1570. in Ecclesiu nostris receptae unitaeque sunt, atque etiam Confoederatione Pacis et securitatis publicae in hoc Regno firmatae ac munitae.

## Specialis declaratio.

## De Regula Fidei et Cultus.

1. Sacrae scripturae in Libris Veteris Testamenti per Mosen et Prophetas, in Libris Novi Testamenti per Evangelistas et Apostolos divinitus traditae, sunt Unica, Infallibilis, et perfects Fidei et Cultus Christiani Norma ac Regula, tam Politicis, quan Ecclesiasticis proposita. In quihus tam multa perspieue et sperte sunt posita, ut in iis inveniantur omnia, quae continent Fidem moresque vivendi, seu quae omnibus ad salutem sunt necessaria: pront in nupera nostra de Verbo Dei Declaratione pluribus est explicatum.

2. Libri illi, qui non in Hebraeo Veteris Testamenti Ca-

none, sed tantum in Graeco Textu habentur, sunt Apoeryphi, eoque Divino Canoni, praesertim sub Anathemate, accenseri aon debent, etsi utiliter ad aedificationem Ecclesiae legi possunt.

3. Laicis Scripturarum Lectio in linguis vernaculis minime prohibenda aut dissuadenda est, tanquam periculosa vel noxia.

sed ut libera et utilis permittenda, imo suadenda.

4. Versiones Scripturarum legitimae, etsi publico Ecclesiae iudicio approbandae sunt, nullae tamen, ne quidem Vulgata Latina, ipsis Fontibus adaequandae vel praeferendae, vel simpliciter et per se pro Authenticis habendae, multo minus sub Anathemate decernendae sunt, sed tanțum, quatenus cum ipsis Fontibus Hebraeis in Veteri, et Graecis in Novo Testamento consentiunt. Qued ipsum, etsi in obscurioribus locis tantum ab eruditis, in perspicuis tamen et apertis, a quibusvis fidelibus, ex ipso diversarum Versionum consensu agnosci potest.

5. Nullum hodie Verbum Dei exstat, aut certo ostendi potest, de Dogmatibus Fidei, aut Praeceptis Vitae ad salutem necessariis, quod non sit scriptum, aut in Scripturis fundatum, sed

sola Traditione non scripta Ecclesiae commissum.

6. Quae nec aperte in Scripturis sunt tradita, neque ex illis certa, necessaria, et evidenti consequentia deduci, et Primitivae Ecclesiae Consensu firmari possont, ea nullus in terris Pontifex vel Episcopus, aut Episcoporum Coetus, tanquam supremus et infallibilis Iudex, potestato sua iudiciaria, ut Articulum fidei credendum imperare, aut sub Anathemate decernere potest.

7. Multo minus Spiritum privatum ipsorum Fidelium Scriturae Iudicem aut Fidei Regulam esse statuimus, sed tum credentium, tum docentium Spiritum, et iudicium omne secundum Scripturas, ceu Unicam Regulam et Legem summi Iudicis infallibilem, regulandum, et ab Ecclesia, eiusque Pastoribus, diiudican-

dum agnoscimus.

#### De S. S. Trinitate, deque Persona et Officio Christi.

1. De S. S. Trinitate et de Persona Domini nostri Iesu Christi Θεανθρώπου, Articulum totius Christianae Fidei maxime fundamentalem agnoscimus, sancteque credimus. Sed eius explicatione iam supersedemus, cum de eo nulla sit inter nostras Ecclesias, et Romanam dissensio. Etsi quorundam Scholasticorum, de tam sublimibus mysteriis, simplici potius fide secundum apertissimas Scripturas credendis, quam nimia curiositate serutandis, Quaestiones plerasque et Disputationes spinosiores ac subtiliores, quam utiliores, merito aversamur.

2. De Officio autem Domini nostri Iesu Christi, Articulum itidem fundamentalem credimus, quod ipse Filius Patris Unigenitus, ex Maria semper Virgine Homo factus, sit Redemptor et Me-

diator noster Unicus: eoque et solus Fundamentum, Caput, Sumus Sacerdos, et Propheta itemque Rex unicus, et Sponsus Ecclesiae, in quo solo tota plenitado Potestatis, Gratiae et Vitae residet, quae ab ipso, ceu Capite, per eundem Spiritum, in membra

omnia, pro cuiusque mensura diffunditur.

3. Cum igitur solus Christus sit Mediator et Redemptor nester, nullus utique Sanctorum, ne quidem ipsa Beatissima Virge Maria, (etsi eam benedictam inter mulieres, et prae omnibus celebrandam et venerandam, utpote Deiparam, agnoscimus) Mediatrix Dei et hominum appellanda est: neque illi, ceu Reginae Coelorum, dominium in omnes Creaturas, quod soli Christo proprima est, tribuendum: nec praeter illud, quo Christo redemptori obstretti sumus, peculiari servitio quisquam ei mancipandus, aut derevendus est.

4. Multo minus ulli in terris Episcopo, aut Pontifici, Tituli illi, aut Potestas soli Christo propria tribuenda est, quod sit Fudamentum, Caput, Sponsus, Monarcha totius Ecclesiae, quod, ca Dei Christique Vicarius, Potestatis plenitudinem habeat, tum in Spiritualibus, tum etiam, sive directe, sive indirecto, in Temporalibus: ita, ut Reges Regnis delicere, subditos a iuramento sidelitatis absolvere, de Votis Deo dicatis, aliisque, Dei loco dispessare, Sanctos in Coelos Canonizare, animas ex Purgatorio liberare, et liberandi privilegium aliis dare, atque ita potestatem suan non tautum in omnes terras, sed etiam in Coelos usque et Inferes quodammodo extendere possit.

#### De Peccato.

1. Deus nequaquam est Autor ullius peccati, sed Foss d

Autor omnis boni, Osor vero et Ultor mali.

2. Mera igitur Calumnia est, cum Ecclesiis nostris horresta illa Blasphemia impingitur, quod Deum faciant Autorem peccat, quam toto pectore detestamur. Interim Providentiam Dei circa peccatum, et supra ipsos peccatores, candem plane, quam et picrique Romanae Ecclesiae Theologi docent, agnoscimus.

3. Non minus gravis calumnia est, quod doceamus, Christum ipsum peccasse, aut in Cruce desperasse, a qua Blasphe-

mia toto item animo abhorremus.

4. Omnes homines, solo Christo excepto, in peccato Originali concepti et nati sunt, etiam ipsa Sanctissima Virgo Maria.

5. Peccatum Originis non tantum in Iustitiae nuda carestis, sed etiam in pravitate, seu pronitate ad malum, ex Adamo is

omnes propagata consistit.

6. Etsi Liberi Arbitrii Facultas naturalis post lapsum ment, quoad Naturalia et Civilia, tamen nulla eius est facultas ad bonum Supranaturale et Spirituale, vel intelligendum, vel volendus,

vel faciendum, aut ad legem quoad substantiam operis implendam. Quo respectu non tam liberum Arbitrium, quam peccati servum, et in peccatis mortuum merito dicitur, donec per Christi Gratiam excitetur et liberetur.

- 7. Etsi in Renatis Peccatum Originis, quoad culpam et reatum, gratuita remissione deletur, et quoad pravitatem magis magisque per Christi gratiam mortificatur, manent tamen in ipsis, quamdiu in carne vivunt, eius pravitatis reliquiae, videlicet pravae inclinationes et motus Concupiscentiae, quae proinde vere et proprie peccatum dicitur, non tantum, quatenus est poena et causa peccati, sed etiam quatenus ipsa cum Legi Dei, tum Spiritui gratiae repugnat. Atque haec Doctrina, cum ab ipso Apostolo aperte tradatur, non ut erronea reiici, ne dum sub Anathemate, ut haeretica, damnari potest.
- 8. Omne Peccatum proprie sic dictum sua natura est Mortale, quia ἀνομία, legi repuguans, coque maledictionem legis promerens: nec tamen omnia peccata sunt acqualia, etsi nullum sua matura, sine Christi gratia, sit Veniale.
- 9. In Renatis autem, peccata ignorantiae et infirmitatis, quamvis per se et sua natura, si Deus ex rigore legis cum ipsis agere vellet, sunt mortalia, tamen, quamdiu Fidem et Caritatem, bonumque Propositum non tollunt et quotidiana Poenitentia eluuntur, per gratiam Dei non sunt mortalia, sed venialia, quia ad mortem non imputantur, sed propter Christum in ipsum credentibus remittuntur.

#### De Gratia.

- 1. A Peccato et Morte nulla est Redemptio, aut Iustificatio per vires Naturae, aut per iustitiam Legis, sed per solam Dei Gratiam in Christo, qui nos in peccatis mortuos, unico mortis suae Sacrificio, et perfectissimae Obedientiae Merito, pro nostris, nec tantum pro nostris, sed totius mundi peccatis plenissime satisfaciendo, ab ira et maledictione redemit:
- 2. Qui Redemptos per Verbum Evangelii et Spiritum gratiae ex Regno Peccati et Mortis, ad Regnum Gratiae et Vitae efficaciter vocavit, et per Sacramenta gratiae obsignavit:
- 3. Qui vocatos et sincere Resipiscentes, propter solum Christi Meritum, fide viva apprehensum, et fidelibus, ceu ipsius Christi membris, ex mera gratia imputatum, a peccatis iustificat seu absolvit, et in filios adoptat:
- 4. Simulque Spiritu Caritatis in corda nostra effuso, ad sincerum Sanctimoniae et Obedientiae novae Studium indies magis magisque renovat et sanctificat, seu iustos et sanctos facit:
- 5. Qui denique in Fide illa et Caritate, per eandem ipsius gratiam, ad finem usque vitae perseverantes, ceu haeredes Regni

coclorum, non ex ullo merito, sed ex gratia in Christo promissa,

-acternum glorificabit:

6. Atque ita etiam Bona ipsorum Opera, in Christi Fide et Caritate, per Sancti Spiritus gratiam facta, praeter ac supra meritum abundantissime, imo infinito praemio, paterne propter Christum remunerabit:

7. Prout cosdem ab acterno, non ex ulla praevisa Fide, aut Operum Merito, vel dispositione, sed ex mera itidem et indebita gratia, tum ad candem illam Redemptionis, Vocationis, Isstificationis, Adoptionis et perseverantis Sanctificationis, quam in tempore dedit, Gratiam, tum ad Vitae acternae Coronam et Gloriam, per illa media participandam, in Christo elegit:

8. Caeteris, qui veritatem in iniustitia detinent, et gratian

Christi oblatam contumaciter respuunt, iusto iudicio reiectis.

Ex hac Doctrina de gratia, qua tota Salutis nostrae ratio

continetur, summatim ita exposita,

1. Manifestum esse speramus, quod nequaquam sentiams cum Socino, qui Satisfactionem et Meritum Christi, adeoque ipsam Redemptionem in Sanguine ipsius factam, blaspheme negat et oppugnat.

2. Negamus vero, praeter Mortem Christi, Sacrificiis, aut Meritis, aut Satisfactionibus, vel Sanctorum, vel propriis, ullam vel minimam Redemptionis et Salvationis nostrae partem tri-

buenpam.

3. Negamus etiam, homines non renatos, per aliquod meritum congrui, si faciant quod in se est, ad primam Vocationis Gratiam seipsos disponere.

4. Nec efficaciam Gratiae Vocantis a libero hominis arbitrio suspendimus, quasi non Deus, per specialem gratiam, sed ipse,

per arbitrium proprium, seipsum discernat.

- 5. Falso autem accusamur, Quasi Mortis et Meriti Christi pro omnibus Sufficientiam negemus, aut Virtutem imminuamus, cum potius idem hic, quod ipsa Synodus Tridentina Sess. 6. Cap. 3. doceamus, videlicet: "Etsi Christus pro omnibus mortuus sit, non tamen omnes mortis eius beneficium recipere, sed eos dante-xat, quibus Meritum Passionis eius communicatur." Causam etiam seu culpam, cur non omnibus communicetur, nequaquam in morte et merito Christi, sed in ipsis hominibus esse fatemur.
- 6. Falso item accusamur: Quasi non omnes Verbo Evasgelii vocatos, serio et sincere, aut sufficientur a Deo ad poesitentiam et salutem vocari doceamus, sed plerosque tantam simulate et hypocritice, sola externa Voluntate signi, cui nulla intera Voluntas beneplaciti subsit, ut, qui nullo modo omnium salutem velit. A qua sententia, ex male intellectis, aut etiam incommedis nonnullorum verbis, in nos detorta longissime nos abesse, et Deo Ter Opt. summam veritatem et sinceritatem, in omnibes dictis eius ac factis, inprimis vero in Verbo Gratiae ad salutes

vocantis, tribuere, nec ullas contradictosias in ipso Voluntates fingere sanctissime profitemur.

- 7. Quasi omnem inhaerentem Iustitiam fidelibus negemus, eosque sola externa Iustitiae Christi imputatione, quae sit sine ulla interna renovatione, iustificari statuamus. Cum tamen solis poeniteatibus et viva fide in Christum credentibus, Iustitiam imputari, simulque per eandem fidem a Spiritu S. corda contrita vivificari, ad ardentem erga Christum Caritatem, et novae obedientiae studium excitari, a pravis vero cupiditatibus mundari atque ita Iustitiam et Sanctitatem vitae novae inchoari, et indies perfici doceamus. Id tantum addimus, per hanc inhaerentem Iustitiam propriam, quia in hac vita imperfecta est, neminem coram severo Dei Iudicio posse consistere, aut in ea confidere, ut a reatu mortis per eam iustificetur seu absolvatur, sed per et propter solam perfectissimam Christi Iustitiam ac Meritum viva fide apprehensum.
- 8. Quasi fide sola, quae sit sine operibus, quaeque tantum credat sibi propter Christum remissa esse peccata, quamvis sine ulla resipiscentia in illis perseveret, hominem instificari fingamus: Cum potius talem fidem omnino falsam esse, eaque hominem non modo non iustificari, sed multo etiam gravius damnari ultro fateamur, ut, quae gratiam Dei transerat ad peccandi licentiam. Veram autem fidem iustificantem eam demum dicimus, quae Promissionem Evangelii, qua resipiscentibus Remissio et Vita in Christo offertur, Assensu Practico seu fiduciali amplectitur, et corde vere contrito sibi applicat, quaeque deinde per Caritatem est efficax. Solam autem iustificare dicimus, non quod sola sit, sed quod sola Promissionem Evangelii, adeoque ipsam Iustitiam Christi apprehendat, per et propter quam solam, gratis, sine ullo proprio merito, iustificamur.
- 9. Quasi per hanc Doctrinam studium bonorum operum tollamus, eorumve necessitatem negemus; cum tamen nec Fidem iustificantem, nec ipsam Iustificationem sine Sanctificatione et bonorum operum studio in adultis ullo modo posse consistere, ex iam dictis manifestum sit. Quo sensu etiam ad salutem omnino necessaria esse agnoscimus, quamvis non ut causas iustificationis aut salutis meritorias.
- 10. Quasi Praecepta Christi nullo modo a fidelibus servari posse statuamus: Cum tamen illa, non quidem propriis viribus, sed per gratiam Spiritus Sancti, nen tantum servari posse, sed etiam omnino servari ab omnibus debere doceamus, et quidem non voto solum aut proposito inefficaci, sed etiam ipso opere, et vero, sincero, ac perseveranti totius vitae studio. Quamvis in hac vita non ita perfecte a quoquam serventur, aut servari possint, ut Legi Dei per opera nostra satisfaciamus, eamque per omnia impleamus, sed ut simul ex imperfectionis et infirmitatis propriae

sensu, variorum lapsuum et delicterum veniam quotidie humiliter

a DEO petere opus habeamus.

ertitudinom, et ipsum Spiritum Sanctum non posse amittere, quamvis in pecegtis pro lubitu valutentur: Cum contra potius deceamus, ipses etiam Renatos, quettos in peccata contra conscientiam recidunt, in iisque aliquandiu perseverant, nec Fidem vivam, nec Dei Gratiam Instificantem, nedum eius Certitudinem, aut Spiritum Sanctum pro illo tempore retinere, sed novum irae ac mertis acternae Rastum incurrere, ac propterea, nisi Speciali Dei Gratia excitante (quod in Electis fieri non dubitamus) ad resipiscentiam iterum renoventur, reipsa etiam damnandos esse.

12. Negames porro, fidem in Christum iustificare tantum dispositive, praeparative, initialiter, quia nempe ad Caritaten

caeterasque virtutes, cen lustitiam inhaerentem disponat.

13. Negamus etiam, per Iustitiam illam inhaerentem propriam nos ita iustificari, ut per ac propter eam coram Iudicio Dei a reatu mortis absolvamur, in filios adoptemur, et vita aeterna digni pronunciemur: quo sensu forensi vox Iustificandi a Spiritu Saneto in hac Doctrina usurpatur. Etsi enim sano sensu dici possit, fideles per Caritatem aliasque Virtutes infusas iustificari, i. e. iustos sanctosque fieri, haec tamen iustitia in hac vita imperfecta est, eoque, ut supra dictum, coram severo Dei Iudicio nequaquam potest consistere, quod solum in hac Doctrina maxime apectatur.

14. Hinc etiam non assentimur iis, qui docent Renatos per bona opera Iustitiae Dei pro peccatis suis satisfacere, et remisaionem aut vitam proprie mereri, et quidem ex Condiguo, seu ex intrinseca ipsorum operum dignitate, vel cum praemiis aequaltate: omni etiam pacto, aut promissione, ut nonnulli veluat,

secluso.

15. Neque iis, qui docent Renatos Legem Dei perfecte in hac vita posse implere, perfectione non tantum partium, sed etiam graduum, ita ut sine ullo peccato vivant, qued in se et su natura sit mortale: quin etiam posse facere Opera Supererogateria, perfectionem Legis transcendentia, ac per ea non sibi tan-

tum. sed etiam aliis mereri:

16. Quique nihilominus docent, neminem sine speciali revelatione corto scire posse, se gratiam Dei esse consecutam, tali certitudine, cui falsum subesse non possit, eoque semper omnes de gratia dubitare debere. At nos etsi fatemur, etiam fideles et iustificatos non temere et secure de Gratia Dei debere pracsumere, variis imo angeribus et dubitationibus saepe conflictari, tamen ex Scripturis docemus, eos et posse et debere ad eam certitudinem in hac vita contendere, et Divina gratia adiuvante pervenire, qua Spiritus S. testatur Spiritui nostro, quod filii et hacredes Dei simus: Cui testimonio non potest subesse falsum, etsi

non omnes, qui Spiritum Dei iactant, vere illud testimonium habent.

- 17. Denique docemus quidem, non omnes homines electos esse, et qui electi sunt, non ex praeviso operum merito, aut praevisa fidei in ipsis dispositione, aut voluntatis assensu, sed ex mera in Christo gratia electos esse: certum etiam esse apud Deum Electorum et Salvandorum numerum.
- Interim alienam a mente nostra sententiam nobis ab illis tribui dicimus, qui nos accusant, quasi aeternam Electionem et Reprobationem absolute, sine ullo fidei aut infidelitatis, bonorum aut malorum operum respectu, factam esse statuamus: Cum contra potius in Electione Fidem et Obedientiam, non quidem. ut Causam, aut rationem ipsius Electionis, in eligendis esse praevisam, sed tamen, ut Medium ad salutem, a Deo ipsis pracordinatam: In Reprobatione vero, non tantum Peccatum Originale. sed etiam, quoad adultos, Infidelitatem et impoenitentiam contumacem, non a Deo proprie praeordinatam, sed in ipsis Reprobis, ut Causam Desertionis et Damnationis meritoriam, praevisam atque permissam, iustissimoque iudicio reprobatam esse statuamus.

Adeoque de sublimi hoc Praedestinationis mysterio eandem plane sententiam teneamus, quam ex Scripturis inprimis Augustinus contra Pelagium olim asservit, quamque ipsi Romanae Ecclesiae Doctores praecipui, praesertim Thomae Aguinatis Sectatores.

hodieque retinent.

## De Cultu Dei.

1. Solus verus Deus, Essentia Unus, Personis Trinus, Omniscius, Omnipotens, Omnipraesens, bonorum omnium Autor et Dator, malorum Depulsor et Salvator sufficientissimus, misericordissimus, Religioso a nobis Cultu, privatim et publice colendus est, et quidem secundum eum modum, quem ipse Verbo suo praescripsit.

2. Aliam quamcunque rem aut Personam, quae non est Deus, Religioso seu Divino Cultu colere, Idololatria est: Deum vero ipsum verum alio Cultu in Scripturis non praescripto nee fundato colere velle superstitiosum et frustraneum, nonnunquam

etiam Idololatricum est.

3. Cultus ille Deo debitus consistit, primo, in Adoratione religiosa, tum inprimis Interna, per profundissimam animi sub-missionem et subiectionem coram Deo, ceu Domino omnium sapremo atque sanctissimo, et cordium ac renum inspectore et ludice praesentissimo: tum Externa, per inclinationem aut prostrationem corporis, manuamque sublationem, aliosve similes gestus, qui ex interna adoratione pendent, et secundum cam aestimantur, cum alioqui Civili etiam honore usurpari possint,

4. Deinde in Invocatione, qua tum Corporalium, tum Spi-

ritualium bonorum largitionem, malorumque depulsionem a Deo petimus, quae ut ipsi grata et rata sit, in solo nomine et sola

fiducia Unici Mediatioris Iesu Christi fieri debet.

6. Huc etiam pertinet Laudum Divinarum per Psalmos et Mymnos Celebratio, pro beneficiis acceptis Gratiarum Actio, Verbi Divini devota Auditio, Sacramentorum fidelis Communio, itemque iusiurandum legitimum, quo Deum cordium inspectorem, ut veritatis testem, et falsitatis vindicem appellamus. Denique Votom sacrum, quo vel nos ipsos, vel res aut actiones nostras Deo, velut sacrificium quoddam spirituale, consecramus et devovemus.

6. Sacrificia externa, per oblationem Victimarum Cerimenialium et Typicarum, Veteris Testamenti sunt propria, per Unicum Christi Sacrificium in Cruce consummata atque abolita.

7. Cultus sie enumerati partes omnes et singulas non tratum privatim, quod ubivis locorum et temporum fieri potest, sel vel maxime etiam publice, seu in Coetu Ecclesiae publico, Decexhibendas esse, eique rei loca etiam certa, seu Templa et Aedes sacras, cum haberi possunt, constituendas agnoseimus.

In cultu publico seu Ecclesiastio Linguam adhiberi convenit emui populo intellectam, ut quivis fidelis ad Preces aut Hymnes

et Sermones sacros possit Amen dicere.

9. Tempora etiam certa Cultui publico destinanda sunt, prout nos quidem et diem Dominicam per totum annum et certa Festa solennia, ut Nativitatis Christi, Circumcisionis, Passionis, Resurrectionis, Adscensionis, Pentecostes, etc. observamus.

- 10. Quin et dies quosdam Sanctorum memoriae dicatos, ut Beatae Mariae Virginis, Michaelis Archangeli, et Apostolorum, ferlatos agimus, non ad Cultum religiosum ipsismet proprie exhibendum, sed ut Gratiam Dei illis aut per illos praestitam, grata commemoratione celebremus, nosque ipsos ad eorundum imitationem excitemus.
- 11. Insuper Magistratui etiam Christiano, cum Praepositis Ecclesiae, permissum arbitramur, ut quandoque vel Festa Eucharistica propter singulare aliquod beneficium, vel dies Iciuaiorum et Precum propter grave aliquod periculum, aut urgens negotium instituere liceat.

Vero Cultui, pro modo Novi Testamenti sie descripto, re-

pugnare credimus:

1. Cum post Sacrificium Christi semel in Cruce peractum, aliud quoddam Incruentum Sacrificium propitiatorium proprie dictum, pro vivis et mortuis quotidie peragendum statuitur: quale nos in Novo Testamento nec institutum unquam, nec usurpatum, nec approbatum esse asserimus.

2. Cum Hostia consecrata sub nomine Christi adoranda

proponitur, aut circumgestatur.

3. Cum Adoratio aut Invocatio Religiosa, Externa vel Interna, ad res aut personas creatas, sive Angeles, sive Sanctes

defunctos, ut Intercessores, vel etiam Opitulatores, bonorumque Datores dirigitur: Psalmis etiam aut Hymnis, qui soli Deo dicati

sunt, ad illos accommodatis.

4. Cam vel Deus ipse invisibilis et incomprehensibilis, vel Christus, vel Sancti defuncti, in Imaginibus sculptis, fusis, pictis coluntur: imo et ipsae Imagines, non solum per accidens et improprie, vel ut vicem gerunt Exemplaris, sed etiam per se et proprie, Religioso Cultu venerandae docentur.

5. Cum Reliquiae Sanctorum, sive verae, sive dubiae et suspectae, Cultu quodam religioso, fiducia etiam aliqua in iis col-

locata, afficiuntur.

Cum Sanctis Festa dicantur, Templa dedicantur, Vota nuncupantur, Confessiones, vel iuramenta in corum nomine con-

cipiuntur.

Cum Oratio Dominica et Salutatio Angelica, aliaeve 7. Precum formulae, vel Deo ipsi, vel Sanctissimae Virgini, aliisque Sanctis, ad certum numerum reiterantur, cum opinione Meriti, aut Satisfactionis pro peccatis.

8. Cum Vota Monastica, ceu Opera Meritoria et Superero-

gatoria, Cultui Divino accensentur.

9. Cum Status et Coelibatus Clericorum, citra speciale continentiae donum, non sine incontinentiae periculo susceptus, non tantum laudabilis, vel excusabilis, sed etiam Cultus quidam Dei meritorius censetur.

10. Cum Peregrinationes ad loca Sancta, praesertim Annis, quos vocant, Iubilaeis, ex persuasione singularis cuiusdam gratiae Divinae et remissionis peccatorum impetrandae, institountur.

Cum Creaturae Dei, Aqua, Sal, Oleum, Cerei, etc. non tantum ad usus naturales a Deo ordinatos usurpantur, sed etiam ad usus spirituales, vel praeternaturales ita consecrantur, ut iisdem Virtus quaedam ad arcenda Daemonum maleficia, vel ad

salutem Animae et Corporis, tribuatur.

12. Denique cum leiunia, inprimis Quadragesimae, per se Deo grata ac meritoria, vel etiam satisfactoria esse censentur: et quidem non tantum vera leiunfa, qualia Primitiva Ecclesia, ceu utilia poemitentiae exercitia, usitata fuerunt, sed quae in delectu potius, quam defectu ciborum consistunt, et a multis per cupedias

saepius, quam per inediam transiguntur.

Hisce et similibus, quae enarrare longum sit, a vero Cultu remotis, retineri de reliquo in Ecclesia posse arbitramur, nec cum periculo Offensionis temere abrogandum censemus, quicquid in ritibus, Caerimoniisque ex antiquo aut diuturno usu receptis, tale esse deprehenditur, ut nec Dei Verbo repugnet, nec ratione probabili destituatur, nec denique eventu ipso plus ad corruptionem depravationemque, quam ad profectum et acdificationem Ecclesiasticam facere animadversum fuerit.

#### De Sacramentis.

- 1. Sacramenta sunt externa et in oculos incurrentia Signa, Sigilla et testimonia Voluntatis Divinae, per Verbum Elemento additum, a Deo ipso instituta, ad invisibilem gratiam, quae Verbo Foederis promittitur, obsignandam, et mediantibus illis signis exhibendam.
- 2. Sacramenta Novi Testamenti, vere et proprie dicta, sunt tantum duo: Baptismus et Coena Domini. Quae a Sacramentis Veteris Testamenti eo maxime different, quod illa Christum venturum significabant, hace vero reipsa iam exhibitum testantur.
- 3. Veritas seu Integritas Sacramentorum, non aestimanda est ex dignitate vel indignitate Ministrorum, aut sumentium, sed tantum ex Veritate et Voluntate DEI instituentis.
- 4. Nec proinde operantur aut conferunt Gratiam ex opere operato, sine bono motu utentis, sed virtute Promissionis, quae vera fide acceptanda est.
- 5. Itaque Efficacia etiam Sacramenti non pendet ab intentione Ministri, modo in ipsa actione seu administratione servetur forma divinae Institutionis.
- 6. Etsi Ritus ad εὐταξίαν seu bonum ordinem pertinentes libertati Ecclesiae permittuntur, tamen praeter eos, quos Christus ipse instituit, nulli Ritus, tanquam ad Sacramenti Essentiam aut Integritatem necessarii, sub Anathemate, ab ulla Ecclesia, eiusve Pastoribus sanciri possunt. Si qui vero per abusum, aut superstitionem irrepserint, merito aboleri debent.
- 7. Ex dictis etiam patet, nequaquam nos Signa nuda, inania, et inefficacia, aut tantum Notas externae Professionis statuere, cum praeter mysticam ex instituto Dei Significationem, certam etiam Divinarum Promissionum Obsignationem, simulque veram et infallibilem Rerum promissarum, modo ipsis convenienti et proprio, Exhibitionem, fide viva acceptandam Sacrameatis tribuamus.
- 8. Quo respectu etiam fieri credimus, ut soli vere fideles Bonorum Signo et Verbo oblatorum, reipsa participes fiant; Iscreduli vero et Hypocritae, quia Signis utuntur indigne, et res signatas fide viva non acceptant, reatum et indicium sibi ipsis accersant.

## De Baptismo.

1. Baptismus est Sacramentum N. Test. a Christo Demise institutum et a Ministris Verbi, tam Infantibus in Ecclesia natis, quam Adultis ad Ecclesiam per Fidei professionem accedentibus, administrandum, per ablutionem Aquae cum Inyocatione SS. Trinitatis: ad significandum et contestandum internam per Saguinem Christi a peccatis absolutionem, seu corum Remissiones,

simulque inchoandam per Spiritum S. renovationem, seu Regenerationem.

2. Hoc igitur Sacramentum, propter ipsam Christi institutionem, ut Medium salutis ordinarium, omnino necessarium esse, religiose asserimus: quamvis necessitatem illam adeo absolutam esse non statuamus, ut, quicunque sine Baptismo externo ex hac vita excesserit, sive infans, sive Adultus, quocunque id casu, etiam citra omnem contemptum accidat, propterea necessario damnandus sit. Hic potius Regulam illam maxime valere credimus, quod non Privatio, sed contemptus Sacramenti damnet.

#### De Sacra Coena.

Sicut Baptismus est Sacramentum Spiritualis nostrae in Christo Regenerationis, ita Sacra Coena est Sacramentum spiritualis in eodem Nutritionis, que Christus ipse per externa Symbola Panis et Vini, Verbo eius sanctificata, quae in sui Sacrificii memoriam corporaliter et visibiliter edere et bibere iussit, Corpus suum pro nobis traditum et Sanguinem N. Test. pro nobis effusum, in Cibum ac Potum spiritualem Vitae acternae, nobis se exhibere et communicare testatur.

Constat igitur hoc Sacramentum Rebus terrenis, Pane et Vino, et Coelestibus, Corpore et Sanguine Domini, quae diverso quidem modo, utraeque tamen verissime, realissime ac praesentissime nobis exhibentur; nempe, Terrenae modo Naturali, Corporali et Terreno: Coelestes vero modo Spirituali, Mystico et Coelesti, quem Rationi et Sensui inscrutabilem sola Fide tenemus; qua Verba promissionis, et Rem ipsam promissam, videlicet Christum crucifixum cum omnibus suis beneficiis, apprehendimus.

3. Hinc etiam Res terrenae, Panis et Vinum, vere sunt et dicuntur ipsum Corpus et Sanguis Christi, non quidem substantialiter, aut Corporaliter, sed Sacramentaliter et Mystice, ceu, per et propter Unionem Sacramentalem, quae non consistit in nuda Significatione, neque tantum in Obsignatione, sed etiam in coniuncta illa et simultanea Rei Terrenae et Coelestis, quamvis diversimoda, Exhibitione et Communicatione.

Eodem sensu dixerunt Veteres, et nos cum ipsis: Panem et Vinum in Corpus et Sanguinem mutari, non quidem ipsa substantia et Natura, sed Usu et Officio, in quo Sacra haec Symbola non tam id esse dicuntur, quod sensu percipitur, quam id,

quod vi Promissionis in iis intuetur et acceptat fides.

Hinc et tota actio S. Coenae Sacrificium a Veteribus merito dicitur, videlicet Eucharisticum: quia Sacra baec Symbola, quae mystice sunt Corpus et Sanguis Christi, Eucharistica prece Deo offeruntur, et pobis communicantur, in gratam Commemorationem, et sidelem Applicationem Unici illius Sacrificii, vere et proprie Propitiatorii, semel in Cruce peracti.

- 6. Etsi igitur non statuimus Transsubstantiationem. qua elementa Panis et Vini quoad substantiam annihilentur, aut substantialiter in Corpus Christi mutentur.
- 7. Nec ullam Inclusionem, Inexistentiam, Coëxistentiam, aut localem et corporalem Praesentiam, aut talem Elementorum cum Christi Corpore Unionem, per quam illud Oraliter tam ab indignis et impiis, quam a fidelibus, manducetur.

8. Nec verum et proprie dictum ipsius Corporis et San-

guinis in Coena Sacrificium Propitiatorium.

9. Etsi quoque Adorationem Christi (quam caeteroqui ia Actione Sacrae Coenae vel maxime necessariam esse ultro fatemur) non ad ipsa Elementa; aut corpus aliquod invisibile sub iis latens, sed ad Christum ipsum ad dextram Patris gloriose regnantem, dirigimus:

10. Nequaquam tamen statuimus nuda, vacua, inania Signa, sed potius id quod significant, et obsignant, simul exhibentia, tanquam certissima Media et efficacia Instrumenta, per quae Corpus et Sanguis Christi, adeoque Christus ipse, cum omnibus suis beneficiis, singulis vescentibus exhibetur seu offertur, credentibus vero confertur, donater, et ab ipsis in cibam animae salutarem

et vivificum acceptatur.

Nequaquam etiam negamus veram Corporis et Sanguinis Christi in Coena Praesentiam, sed tantum localem et corporalem praesentiae Modum, et Unionem cum Elementis substantialem: ipsam vero nobiscum Praesentiam sanete credimus, et quidem non imaginariam, sed verissimam, realissimam et efficacissimam, nempe ipsam illam Christi nobiscum Unionem mysticam, quam ipsemet, ut per Verbum promittit, et per Symbola effert, ita per Spiritum efficit, quamque nos per Fidem acceptamus, per Caritatem sentimus, secundum vetus illud dictum: Motum sentimus, Modum nescimus, Praesentiam credimus.

12. Unde et patet, non solam Virtutem, efficaciam, operationem, aut beneficia Christi nobis praesentari et communicari, sed inprimis ipsam Substantiam Corporis et Sanguinis Christi, seu ipsam illam Victimam, quae pro mundi vita data est, et in Cruce mactata, ut per fidelem huius Victimae Communionem, et cum Christo ipso Unionem, consequenter etiam Meritorum et Beneficiorum, Sacrificio eius partorum, participes simus, et sicut

ipse in nobis, ita nos in ipso maneamus.

13. Et quidem non tantum, quoad Animam, sed etiam quead Corpus nostrum. Etsi enim, ut Ore Corporis Rem terrenam, ita fide cordis, ceu Organo proprio, rem Coelestem acceptamas, secundum veterem illum Versiculum: "Ventrem, quod terimus, Mentem, quod credimus, intrat: " tamen fide illa mediante, por solum Animae, sed et ipsa Corpora nostra, Christi Corpori, per eiusdem Spiritum, ad spem Resurrectionis et Vitae acternae isseruntur et uniuntur, ut simus caro de carne eius, et os de essibus eius, adeoque Unum cum ipso Corpus mysticum, quod Apostolus merito dixit Mysterium magnum esse.

14. Denique de Ritibus huius Sacramenti hoe saltem iam addimus, quod Christus ipse omnes ex Calice bibere non minus, quam panem edere iusserit. Quodque Ritus ab ipso institutos ex parte aut toto abolendi, vel ad alienos fines ac usus transferendi, vel alies Ritus, tanquam necessarios, sub Anathemate addendi, nemini mortalium potestas competat.

#### De Confirmatione.

- 1. Credimus probabile esse, Impositionis manuum Doctrinam, quae Heb. 6, v. 12. iungitur Doctrinae Baptismatum, referri ad Curam illam Ecclesiae, qua pueri in Doctrina Catechetica instituti, priusquam admitterentur ad Sacrae Coenae participationem, Ecclesiae sistebantur, de fide sua responsuri, et precibus Deo commendabantur, adiecto Ritu manuum Impositionis, qui Actus erat orantium et benedicentium tempore Patriarcharum, et deinceps usitatus. Hanc Orationem et commendationem adulti fidelis ad Deum, post legitimum examen, Confirmationem vocari facile permittimus, sicut etiam Ritus ipse in Ecclesiis nostris rite servatur.
  - 2. Negamus autem:
- 1. Confirmationem esse Sacramentum Novi Test, vere et proprie dictum.
  - 2. Imprimere Characterem indelebilem in anima.
  - 3. Utrumque hoc sub Anathemate credendum esse.
  - 4. Confirmationem non solum Baptismo conferendam, sed etiam in duobus praeserendam esse, videlicet dignitate Ministri, qui est solus Episcopus, et persectione effectus.

#### De Poenitentia.

- 1. Non controvertitur hic, an ad Remissionem peccatorum requiratur Conversio mentis ad Deum, et interna peccatorum cum dolore detestatio. Asserimus enim talem poenitentiam, ut perpetuam conditionem ad remissionem peccati, requisitam fuisse in utroque Testamento, qua peccator non quidem eam meretur, (hoc enim efficit solum Meritum et Satisfactio Christi, cum eam nobis fide viva applicamus) sed per eam praerequisita conditio impletur, qua aptus fit ad divinam misericordiam consequendam. Hanc solam internam Poenitentiam sufficere affirmamus in peccatis latentibus, quorum sibi conscius peccator, et quae soli Deo nota sunt.
- 2. Liberum tamen censemus, et utilissimum Conscientiis anxiis, ad eorum constitum confugere, qui ex officio peccatorum naturam et circumstantiam propius norunt, et a proprio Pastore consolationem petere, per aliquam peccatorum declarationem, qui-

bus sollicitus animus torquetur, atque ob cam etiam causam Ab-

solutionem privatam utiliter retineri existimamus.

3. In Peccatis autem gravioribus, quae cum Ecclesiae scandalo commissa, in plurium notitiam pervenerunt, externam et publicam poenitentiam requirimus, et adversus tales peccatores Ecclesiam eiusque Praepositos Clavium patestate uti posse ac debere, ut eos Censuris suis ligeat, et post poenitentiae fructus productos solvant, ministerio sibi in eam rem a Deo concesso, asserimus.

- 4. Negamus autem, 1) Poenitentiam ullam externam, sive privatam, sive publicam, seu Ritus poenitentis, seu Actus Ministri, seorsim aut coniunctim consideremus, esse verum et proprium Novi Test. Sacramentum, ac pro tali sub Anathemate habendum.
- 2. Confessionem per enumerationem omnium et singulorum peccatorum mortalium, quorum memoria cum debita et diligenti praemeditatione habetur, etiam occultorum, et quae sunt contra ultimum Decalogi praeceptum et circumstantiarum; quae peccati speciem mutant, necessariam esse ad remissionem peccatorum, Iure Divino, ut fiat secreto soli Sacerdoti, et hoc sub Anathemate credendum esse.
- 8. Cum sola Satisfactio et Moritum Christi nos liberet, non tantum a culpa, sed etiam ab omni poena proprie satisfactoria, negamus necessarias esse ad redimendas Poenas acternas aut temporales, vel in hac Vita Satisfactiones Canonicas, vel, post hanc Vitam Satispassiones in Igne aliquo Purgatorio.

4. Negamus item ulium usum esse Indulgentiarum, quales

hodie usurpantur.

5. Per iniuriam nobis affingitur, quod omnem Poenitentiam reliciamus, et quod peccatoribus, sine Contritione et vitae ante-actae detestatione, seriaeque Emendationis promisso, reconciliationem promittamus.

## De Extrema Unctione.

- 1. Fatemur, Apostolos unxisse aegros Oleo, que et Corporalem sanitatem consecuti sunt. Fatemur etiam Iacobi Epistelam inbere, presbyteros Ecclesiae ad aegrotos vocari, at ees Oleo ungant, et pro lis orent ad sanitatem consequendam. Officium etiam hodie Ministrorum Ecclesiae exigere, ut aegrotos visitent, cosque tam praedicatione Evangelii, quam dispensatione Sacrae Coenae consolentar, ac una cum Ecclesia pro coram salute orent.
- 2. Negamus autem, 1) Cum desierit Donum miraculese sanandi, Ritum hune Unctionis amplius in Ecclesia esse utilem.
- 2. Esse Sacramentum Novi Test., a Christo institutum, vere ac proprie dictum, et pre tali sub Anathemate habendum.

#### De Ordine.

1. Omnia in Ecclesia ordine et decenter institui debere, nec quenquam, nisi legitime, sive 'per Vocationem Dei immediatam et extraordinariam, sive per mediatam et ordinariam, non tantum interno Spiritus S. instinctu, et donorum sufficientium collatione praeeunte, sed, et externo cuiusque Ecclesiae et inprimis eius Antistitum assensu subsequente, per Electionem Ecclesiae ad Ministerium vocatum, et per Ordinationem, seu manuum impositionem a Presbyterio confirmatum, Ministerium in Ecclesia exercere iure posse. Quosdam etiam, inter Verbi Dei Ministros, a Deo constitutos esse Officii et Donorum gradus agnoscimus.

2. Negamus autem, 1) Ordinem esse Sacramentum Novi

Testamenti proprie dictum.

2. Gratiam ex opere operato conferre, et Characterem in anima Ordinati inprimere.

3. Utrumque hoc sub Anathemate credendum esse.

4. Ecclesiarum Nostrarum Pastores legitima seu Verbo Dei consentanea Missione, Vocatione, et Ordinatione caruisse, aut carere.

#### De Matrimonio.

1. Matrimonium Sanctam et Divinam esse Institutionem affirmamus, ac proinde ab illis cum Apostolo dissentimus, qui matrimonium prohibent, aut palam vituperant, vel oblique perstringunt, quasi non Sanctum, sed immundum sit.

2. Interim negamus, 1) Illud vere et proprie Sacramentum

N. Testamenti, ac sub Anathemate habendum esse.

2. Conjugium Clericorum vel a Christo, vel a primitiva Ecclesia interdictum esse.

#### De Ecclesia.

- 1. Ex iis, quae de Verbo Dei, de Christo Capite Ecclesiae, deque Christi Gratia, nec non de Sacramentis, et Cultu Divino dicta sunt, facile intelligitur, quid de Vers, falsave Ecclesia, tam Universali, quam Particulari sentiamus. Vera enim Ecclesia nihil aliqd est, quam Coetus fidelium, sub uno Capite Christo, per eundem Spiritum gratiae, ex potestate tenebrarum ad Regnum Dei Verbo Evangelii evocatorum, et tum interna einsdem Fidei, Caritatis et Spei, tum externa eorundem Sacramentorum, et totius Cultus Divini, sanctaeque Disciplinae Communione sociatorum.
- 2. Unde, quamvis illi soli vera et viva Ecclesiae Membra sint, qui tam interna, quam externa Communione Christo ceu Capiti, et Ecclesiae ceu Corpori eius mystico coniuncti sunt, tamen, cum interna Ecclesiae Communio et Unio sit res invisibilis,

Iudicio Caritatis omnea illi pro Membris Ecclesiae habendi sunt, qui in externa Visibili eiusdem salvificae Fidei professione, et veri Cultus ac Disciplinae Communione perseverant, quamvis ali-

qui coram Deo forte Hypocritae sint.

3. Universalis igitur Ecclesia est Coetus fidelium omnium, toto terrarum Orbe dispersorum, qui omnes sunt et manent Una Catholica Ecclesia, quamdiu sub Uno in Coelis Capito Christo, per unum salvificae Fidei et Caritatis Spiritum, unamque eiusdem Professionem uniti manent: quamvis nullo Communi externo in terris Regimine socientur, aut etiam sociari possint, sed in Regionibus et Regnis, aut Rebuspublicis disiunctissimis, vel etiam hostilibus dispersi, et quoad externam societatem, aut Ecclesiasticum Regimen plane disiuncti sint.

4. Particulares autem Ecclesiae sunt, quae etiam externe Regimine Ecclesiastico, eiusdem Urbis aut populi ad Communio-

nem Sanctorum ordinatam coniunctae sunt.

- 5. Quae proinde ex iisdem etiam Notis, num Verae an Falsae sint Ecclesiae, agnosci possunt et debent: videlicet ex eiusdem salvificae fidei, secundum indubitatum Dei Verbum, Professione; eorundem Sacramentorum a Christo institutorum integra administratione: nec non eiusdem Cultus a Deo mandati, et sanctae Disciplinae Communione: ad quas omnes aline Notae Accidentales, quae afferri possunt, reducendae, et ex iis aestimandae sunt.
- 6. Interea non diffitemur, inter has ipsas Ecclesias varies esse Puritatis et Perfectionis gradus, nec statim desinere esse veram Christi Ecclesiam, si quae non per omnia, vel in Doctrina, vel in Sacramentorum Usu, vel in reliquo Cultu, Rituumque et Disciplinae Sanctitate pura sit, sed salvificae Fidei aliquos errores, Sacramentorum usui aliquos abusus, Cultui Divino aliquas Superstitiones, Disciplinae Sanctitati aliquam Scandalorum licentiam admistam habeat: modo interim Fidei et Cultus Doctrinam et Praxin fundamentalem et salvificam retineat, et Christianae ac Fraternae cum aliis Ecclesiis Caritatis vinculum non plane dissolvat.
- 7. Si quae vero fundamentum Fidei et Cultus salvifici evertat, et Vinculum Christianae Caritatis, cum aliis Fundamentum retinentibus Ecclesiis, pertinaciter abrumpat, cam non amplins Veram Ecclesiam, sed Falsam esse statuimus.
- 8. Id vero etsi Universali toto Orbe Ecclesiae unquam accidisse, aut accidere posse pernegamus, ut a salvifica Fide et Cultu tota deficiat, tamen nulli particulari, quaecunque tandem illa sit, tale prae aliis Privilegium a Christo datum agnoscimus, ut in fide nunquam possit errare aut deficere, sed quamvis in disciplisa variis seandalis, aeque ac aliae Ecclesiae, obnoxia sit, tamen in Doctrina Fidei, et in Praxi Cultus Divini ab omni semper errore, aut, errandi possibilitate, immunis et pura maneat.

- 9. Regimen Ecclesiae quod attinet, etsi id vere Monarchicum est, respectu Christi Unici Regis et Monarchae totius Universalis Ecclesiae, tamen Particularium Ecclesiarum Regimen in terris externum, ex institutione Christi, Aristoeraticum esse censemus: sed ita, ut Episcopis seu Superintendentibus, vel Inspectoribus, Ordinis et Regiminis aliquam super reliquos Presbyteros prioritatem non negemus.
- 10. Negamus vero, ullum in terris Caput aut Monarcham iure Divino constitutum esse, cui omnes et singulae toto terrarum Orbe Ecclesiae, earumque Episcopi, aut singuli fideles, de necessitate salutis, et sub Anathemate, subiecti sint, aut esse debeant, ita, ut sine hac subiectione nec Christi, nec Ecclesiae Catholicae vera membra esse possint.

Atque hacc est specialior Declaratio Doctrinae Ecclesiarum huius Regni Reformatarum de hisce Controversiis, quae D. D. Romano-Catholicis iam ante quidem exhibita, et d. 16. Septembr. in publica Sessione praelecta est.

Cum vero animos eorum quibusdam Verbis nonnihil offensos esse intelligeremus, ita quidem, ut eam Actis minime inserendam esse protestati sint, Nos re mature deliberata, ne forte culpa aliqua nostra Caritativi huius Colloquii abrumpendi causam praebuisse videremur, iterum illis condescendendum censuimus, eeque nonnulla, quae in proponendi modo illis displicuisse, aut ad secundam potius huius Colloquii Actionem, videlicet ad Doctrinae Controversae probationem, quam ad eius explicationem pertinere videbantur, mutavimus, quam potestatem tum quoque, in huius Declarationis priori clausula, liberam nobis atque integram reservaveramus: prout iam quoque ad ulteriorem eorum, quae obscurius forte dicta etiamnunc videri queant, Declarationem, si eam a nobis postulent, nos ultro offerimus, et hanc declarandi nostram sententiam libertatem porro nobis reservatam volumus, camque a Dominis Romano-Catholicis, Legibus huius Colloquii ita volentibus, haud gravatim nobis concessum iri speramus.

## Huic Declarationi subscripsere.

## Ex Equestri Ordine.

Zbygneus Gorayski de Goray, Castellanus Chelmensis, a. S. R. M. deputatus Colloquii Thoruniensis Praeses. Mppa.

Stanislaus Drohoiewski a Drohoiow, Director Consessus a parte Reformatorum. Mppa.

Adamus Rey a Naglowice, Delegatus ab Keclesiis Palatinatus Cracoviensis. Mppa.

Iohannes de Zbaszyn Zbaski, ex Palatinatu Lublinensi Dele-Mppa.

Matthias Gloskowski, Camerarius Terrestris Calissiensis, ab Ecclesiis Palatinatuum Maioris Poloniae Delegatus.

Iohannes a Glinnik Glinski, Delegatus ab Ecclesiis Palatinates Cracoviensis. Mppa.

Albertus Dorpowski. Mppa.

#### Ex Ordine Ecclesiastico.

Iohannes Bergius, SS. Theologiae Doctor, a Serenissimo Electore Brandenburgico ad hoc Colloquium delegatus subseri-

Mppa.

Ichannes Bythnerus, Ecclesiarum Confessionis Bohemicae per Maiorem Poloniam Superattendens, et Theologorum ad Colloquium hoc ab Ecclesiis delegatorum a parte Reformatorum Prae-Mppa.

Georgius Vechnerus, SS. Theologiae D. Mppa.

Friderieus Reichelius, SS. Theol. D. et Professor in Academia Francofortena. Mppa.

Thomas Wegierski, Ecclesiarum Reformatarum in Minori Polonia Superattendens. Mppa. Nicolaus Wysocki, Ecclesiarum Reformatarum Districtus Podlachiae in M. Ducatu Lithuaniae Superattendens. Mppa.

Andreas Musonius, Ecclesiarum Neogardensium in M. Decatu Lithuaniae Superattendens. Mppa.

Paulus Bochnitius, Ecclesiarum Districtus Russiae Senior.

Albertus Wegierski, Ecclesiarum Districtus Cracoviensis Senior. Mppa.

Georgius Laetus, Ecclesiarum Districtus Lublinensis Consenior. Mppa.

Iohannes Felinus, Consenior Ecclesiarum Maioris [Poloniae Deputatus. Mppa.

Samuel Plachta, Ecclesiarum Districtus Russiae Consenior. Mppa.

Reinholdus Adami, V. D. M. et Scholarum in M. Dacatu Lithuaniae Inspector. Mppa.

Daniel Stephanus, V. D. M. e Districtu Sendomiriensi De-Mppa.

Iohannes Laetus, V. D. M. ex Districtu Cracoviensi Delegatus. Mppa.

Matthias Apollos Styrzinski, V. D. M. ex Districta Pollachiensi Delegatus. Mppa.

Daniel Kopecky, V. D. M. in Aula III. Domini Capitanei Stumensis. Mppa.

Georgius Gleinigius, V. D. M. ab Ecclesiis Maioris Polo-

niae ad Colloquium Thoruniense Delegatus. Mppa.

Christophorus Pandlowski, V. D. M. Ecclesiarum Districtus Belzeusis ad Colloquium Thoruniense Delegatus, et eiusdem a parte Reformatorum Notarius iuratus. Mppa.

Beniamin Ursinus, V. D. A. ab Ecclesiis Maioris Poloniae Confessionis Bohemicae Delegatus ad praesens Colloquium, eius-

demque a parte Reformatorum Notarius iuratus. Mppa.

9.

# IUDICIUM SYNODI NATIONALIS REFORMATARUM ECCLESIARUM BELGICARUM,

HABITAE DORDRECHTI ANNO MDCXVIII. ET MDCXIX.

CUI PLURIMI INSIGNES THEOLOGI REFORMATARUM ECCLE-SIARUM MAGNAE BRITANNIAE, GERMANIAE, GALLIAE, INTERFUERUNT,

## DE QUINQUE DOCTRINAE CAPITIBUS IN ECCLESIIS BELGICIS CONTROVERSIS: PROMULGATUM VI. MAII MDCXIX.

#### PRAEFATIO.

In nomine Domini et Servatoris nostri Iesu Christi, Amen.

INTER plurima, quae Dominus et Servator noster Iesus Christus militanti suae Ecclesiae in hac aerumnosa peregrinatione dedit solatia, merito celebratur illud, quod ei ad Patrem suum in coeleste sanctuarium abiturus reliquit: Ego, inquiens, sum vobiscum omnibus diebus usque ad consummationem saeculi. Huius suavissimae promissionis veritas elucet in omnium temporum Ecclesia, quae quum non solum aperta inimicorum violentia et hacreticorum impietate, sed etiam operta seductorum astutia inde ab initio fuerit oppugnata, sane, si unquam salutari promissae suae praesentiae praesidio eam destituisset Dominus, pridem aut vi tyrannorum fuisset oppressa, aut fraude impostorum in exitiem seducta. Sed bonus ille Pastor, qui gregem suum, pro quo aeimam suam posuit, constantissime diligit, persecutorum rabiem tempestive semper, et exserta saepe dextera, miraculose repressit, et seductorum vias tortuosas ac consilia fraudulenta detexit

atque dissipavit, utroque se in Ecclesia sua praesentissimum esse demonstrans. Huius rei illustre documentum exstat in historiis piorum imperatorum, regum, et principum, quos Filius Dei in subsidium Ecclesiae suae toties excitavit, sancto domus snae zelo accendit, eorumque opera, non tantum tyrannorum furores compescuit, sed etiam Ecclesiae cum falsis doctoribus religionem varie adulterantibus conflictanti, sanctarum synodorum remedia procuravit, in quibus fideles Christi servi coniunctis precibus, consiliis, et laboribus pro Ecclesia et veritate Dei fortiter steterunt, Satanae ministris, licet in angelos lucis se transformantibus, intrepide se opposuerunt, errorum et discordiae semina sustulerunt, Ecclesiam in religionis purae concordia conservarunt, et sincerum

Dei cultum ad posteritatem illibatum transmiserunt.

Simili beneficio fidelis noster Servator Ecclesiae Belgicae, annos aliquam multos afflictissimae, gratiosam suam praesentiam hoc tempore testatus est. Hanc enim Ecclesiam a Romani antichristi tyrannide et horribili papatus idololatria potenti Dei manu vidicatam, in belli diuturni periculis toties miraculose custoditam. et in verae doctrinae atque disciplinae concordia ad Dei sui laudem, admirabile reipubl. incrementum, totiusque reformati orbis gaudium efflorescentem, lacobus Arminius eiusque sectatores, nomen Remonstrantium prae se ferentes, variis, tam veteribus, quam novis erroribus, primum tecte, deinde aperte tentarunt, et scandalosis dissensionibus ac schismatibus pertinaciter turbatam, in tantum discrimen adduxerunt, ut florentissimae Ecclesiae, nisi Servatoris nostri miseratio opportune intervenisset, horribili dissidiorum et schismatum incendio tandem conflagrassent. Benedictus autem sit in saecula Dominus, qui postquam ad momentum faciem suam a nobis (qui multis modis iram et indignationem eius provocaveramus) abscondissit, universo orbi testatum fecit, se foederis sui non oblivisci, et suspiria suorum non spernere. enim vix ulla remedii spes humanitus appareret, illustrissimis et praepotentibus Belgii foederati ordinibus generalibus hanc mentem inspiravit, ut consilio et directione illustrissimi et fortissimi principis Arausicani legitimis mediis, quae ipsorum apostolorum, et quae eos secutae Ecclesiae Christianae exemplis longo temporum decursu sunt comprobata, et magno cum fructu in Ecclesia etiam Belgica antehac usurpata, saevientibus hisce malis obviam ire decreverint, synodumque ex omnibus, quibus praesunt, provinciis, authoritate sua, Dordrechtum convocarint, expetitis ad eam et favore serenissimi ac potentissimi Magnae Britanniae Regis Iacobi, et illustrissimorum principum, comitum, et rerumpublicarum, impetratis plurimis gravissimis theologis, ut communi tot Reformatae Ecclesiae theologorum indicio, ista Arminii eiusque sectatorum dogmata accurate, et ex solo Dei verbo, diiudicarentur, vera doctrina stabiliretur, et falsa reiiceretur, Ecclesiisque Belgicis concordia, pax et tranquillitas, divina benedictione, restitueretur. Hoc est illud Dei beneficium, in quo exultant Ecclesiae Belgicae, et fidelis Servatoris sui miserationes humiliter

agnoscunt, ac grate praedicant.

Haec igitur veneranda Synodus (praevia per summi magistratus authoritatem in omnibus Belgicis Ecclesiis, ad irac Dei deprecationem et gratiosi auxilii implorationem, precum et iciunii indictione et celebratione) in nomine Domini Dordrechti congregata, divini Numinis et salutis Ecclesiae accensa amore, et post invocatum Dei nomen, sancto iuramento obstricta, se solam Scripturam sacram pro iudicii norma habituram, et in caussae huius cognitione et iudicio, bona integraque conscientia versaturam esse, hoc egit sedulo magnaque patientia, ut praecipuos horum dogmatum patronos, coram se citatos, induceret ad sententiam suam de Quinque notis doctrinae Capitibus, sententiaeque rationes, plenius exponendas. Sed cum Synodi iudicium repudiarent, atque ad interrogatoria, eo, quo aequum erat, modo respondere detrectarent . neque Synodi monitiones, nec generosorum atque amplissimorum ordinum generalium Delegatorum mandata, imo ne ipsorum quidem illustrissimorum et praepotentum DD. ordinum generalism imperia, quicquam apud illos proficerent, aliam viam eorundem Dominorum iussu, et ex consuetudine iam olim in synodis antiquis recepta, ingredi coacta fuit; atque ex scriptis, confessionibus, ac declarationibus, partim antea editis, partim etiam huic Synodo exhibitis, examen illorum quinque dogmatum institutum est. Quod cum iam per singularem Dei gratiam, maxima diligentia, fide, at conscientia, omnium et singulorum consensu absolutum sit, Syaodus haec ad Dei gloriam, et ut veritatis salutaris integritati, conscientiarum tranquillitati, et paci ac saluti Ecclesiae Belgicae consulatur, sequens iudicium, quo et vera verhoque Dei consentanea de praedictis Quinque Doctrinae Capitibus sententia exponitur, et falsa verboque Dei dissentanea reiicitur, statuit promulgandum.

#### SENTENTIA.

DE

## DIVINA PRAEDESTINATIONE ET ANNEXIS EI CAPITIBUS,

Quam Synodus Dordrechtana Verbo Dei consentaneam, atque in Ecclesiis Reformatis hactenus receptam esse, iudicat, quibusdam Articulis exposita.

## PRIMUM DOCTRINAE CAPUT,

DR

#### DIVINA PRAEDESTINATIONE.

#### Articulus primus.

Cum omnes homines in Adamo peccaverint, et rei sint facti maledictionis et mortis aeternae, Deus nemini fecisset iniuriam, si universum genus humanum in peccato et maledictione relinquere, ac propter peccatum damnare voluisset, iuxta illa Apostoli, Totus mundus est obnoxius condemnationi Dei. Rom. III, 19. Omnes peccaverunt et destituuntur gloria Dei. vers. 23. Et, Stipendium peccati mors est. Rom. VI, 23.

#### Π.

Vernm in hoc manifestata est charitas Dei, qued Filium suum unigenitum in mundum misit, ut omnis qui credit in eum, non pereat, sed habeat vitam aeternam. 1 Ioan. IV, 9. Ioan. III, 16.

#### m

Ut antem homines ad fidem adducantur, Deus clementer laetissimi huius nuntii praecones mittit, ad quos vult, et quando vult, quorum ministerio homines ad resipiscentiam et fidem in Christum crucifixum vocantur. Quomodo enim credent in eum, de quo non audierint? quomodo autem audient absque praedicante? quomodo praedicabunt, nisi fuerint missi? Rom. X, 14. 15.

#### IV.

Qui buic Evangelio non credunt, super eos manet ira Dei. Qui vero illud recipiunt, et Servatorem Iesum vera ac viva fide amplectuntur, illi per ipsum ab ira Dei et interitu liberantur, ac vita acterna donantur.

#### V.

Incredulitatis istius, ut et omnium aliorum peccatorum, caussa seu culpa neutiquam est in Deo, sed in homine. Fides autem in Iesum Christum et salus per ipsum, est gratuitum Dei donum, sicut scriptum est: Gratia salvati estis per fidem, et hoc non ex vobis, Dei donum est. Ephes. II, 8. Item: Gratis datum est nobis in Christum credere. Philipp. I, 29.

#### VI.

Quod autem aliqui in tempore fide a Deo donantur, aliqui non donantur, id ab aeterno ipsius decreto provenit; Omnia enim opera sua novit ab aeterno: Act. XV, 18. Ephes. I, 11. secundum quod decretum electorum corda, quantumvis dura, gratiose emollit, et ad credendum inflectit, non electos autem iasto iudicio suae malitiae et duritiae relinquit. Atque hic potissimum sese nobis aperit profunda, misericors pariter et iusta hominum aequaliter perditorum discretio; sive decretum illud electionis et reprobationis in verbo Dei revelatum. Quod ut perversi, impuri, et parum stabiles, in suum detorquent exitium, ita sanctis et religiosis animabus ineffabile praestat solatium.

#### VII.

Est autem electio immutabile Dei proprositum, quo ante iacta mundi fundamenta ex universo genere humano, ex primaeva integritate in peccatum et exitium sua culpa prolapso, secundum liberrimum voluntatis suae beneplacitum, ex mera gratia, certam quorundam hominum multitudinem, aliis nec meliorum, nec digniorum, sed in communi miseria cum aliis incentium, ad salutem elegit in Christo, quem etiam ab aeterno Mediatorem et omnium electorum caput, salutisque fundamentum constituit; atque ita cos ipsi salvandos dare, et ad eius communionem per verbum et Spiritum suum efficaciter vocare ac trahere; seu vera et ipsum fide donare, iustificare, sanctificare, et potenter in Filii sui communione custoditos tandem glorificare decrevit, ad demonstrationem suae misericordiae, et laudem divitiarum gloriosae suae gratiae, sicut scriptum est: Elegit nos Deus in Christo, ante iacta mundi fundamenta, ut essemus sancti et inculpati in conspectu eius, cum charitate; qui praedestinavit nos quos adoptaret in filios, per lesum Christum, in sese, pro beneplacito voluntatis suae, ad laudem gloriosae suae gratiae, qua nos gratis sibi acceptos fecil in illo dilecto. Ephes. I, 4. 5. 6. Et alibi: Quos praedestinavit, cos etiam vocavit; et quos vocavit, eos etiam instificavit; quos autem iustificavit, eos etiam glorificavit, Rom. VIII, 30.

#### VIII.

Hase electio non est multiplex, sed una et cadem omnium salvandorum in Vetere et Novo Testamento, quandoquidem Seri-

ptura unicum praedicat beneplacitum, propositum, et consiliem voluntatis Dei, quo nos ab aeterno elegit ad gratiam et ad gloriam; et ad salutem et ad viam salutis, quam praeparavit ut in ea ambulemus.

#### IX.

Eadem haec electio facta est non ex praevisa fide, fideique obedientia, sanctitate, aut alia aliqua bona qualitate et dispositione, tanquam caussa seu conditione in homine eligendo praerequisita, sed ad fidem, fideique obedientiam, sanctitatem, etc. Ac proinde electio est fons omnis salutaris boni: unde fides, sanctitas, et reliqua dona salvifica, ipsa denique vita aeterna, ut fructus et effectus eius profluunt, secundum illud Apostoli: Elegit nos (non quia eramus, sed) ut essemus sancti et inculpati in conspectu eius in charitate. Ephes. I, 4.

#### X.

Caussa vero huius gratuitae electionis, est solum Dei beneplacitum, non in eo consistens, quod certas qualitates seu actiones humanas, ex omnibus possibilibus, in salutis conditionem elegit; sed in eo, quod certas quasdam personas ex communi peccatorum multitudine sibi in peculium adscivit, sicut scriptum est:
Nondum natis pueris, cum neque boni quippiam fecissent neque
mali, etc. dictum est (nempe Rebeccae,) Maior serviet minori,
sicut scriptum est, Iacob dilexi, Esau odio habui. Rom. IX, 11,
12. 13. Et, Crediderunt quotquot erant ordinati ad vitam aeternam. Act. XIII, 48.

#### XI.

Atque ut Deus ipse est sapientissimus, immutabilis, omniscius, et omnipotens: ita electio ab ipso facta nec interrumpi, nec nutari, revocari, aut abrumpi, nec electi abiici, nec numerus eorum minui potest.

#### XII.

De hac aeterna et immutabili sui ad salutem electione, electi suo tempore, variis licet gradibus et dispari mensura, certiores redduntur, non quidem arcana et profunditates Dei curiose scrutando; sed fructus electionis infallibiles, in verbo Dei designates, ut sunt vera in Christum fides, filialis Dei timor, dolor de peccatis secundum Deum, esuries et sitis iustitiae, etc. in sese cum spirituali gaudio et sancta voluptate observando.

#### XIII.

Ex huius electionis sensu et certitudine, filii Dei maiorem indies sese coram Deo humiliandi, abyssum misericordiarum eius

adorandi, seipsos purificandi, et eum, qui ipsos prior tantopere dilexit, vicissim ardenter diligendi, materiam desumunt: tantum abest, ut hac electionis doctrina atque eius meditatione in mandatorum divinorum observatione seguiores, aut carnaliter securi, reddantur. Quod iis iusto Dei iudicio solet accidere, qui de electionis gratia, vel temere praesumentes, vel otiose et proterve fabulantes, in viis electorum ambulare nolunt.

#### XIV.

Ut autem haec de divina electione doctrina sapientissime Dei consilio per prophetas, Christum ipsum, atque Apostoles, sub Veteri aeque atque sub Novo Testamento, est praedicata, et sacrarum deinde literarum monumentis commendata: ita et hodie in Ecclesia Dei, cui ea peculiariter est destinata, cum spiritu discretionis, religiose et sancte, suo loco et tempore, missa omni curiosa viarum altissimi scrutatione, est proponenda, idque ad sanctissimi nominis divini gloriam, et vividum populi ipsius solatium.

#### XV.

Caeterum aeternam et gratuitam hanc electionis nostri gratiam eo vel maxime illustrat, nobisque commendat Scriptura Sacra, quod porro testatur non omnes homines esse electos, sed quosdam non electos, sive in aeterna Dei electione praeteritos, quos scilicet Deus ex liberrimo, iustissimo, irreprehensibili, et immutabili beneplacito decrevit in communi miseria, in quam se sua culpa praecipitarunt, relinquere, nec salvifica fide et conversionis gratia donare, sed in viis suis, et sub iusto iudicio relictos, tandem non tantum propter infidelitatem, sed etiam caetera omnia peccata, ad declarationem iustitiae suae damnare, et aeternum punire. Atque hoc est decretum reprobationis, quod Deum neutiquam peccati authorem (quod cogitatu blasphemum est) sed tremendum, irreprehensibilem, et iustum iudicem ac vindicem constituit.

#### XVI.

Qui vivam in Christum fidem, seu certam cordis fiduciam, pacem conscientiae, studium filialis obedientiae, gloriationem in Deo per Christum, in se nondum efficaciter sentiunt, mediis tamen, per quae Deus ista se in nobis operaturum promisit, utuntur, ii ad reprobationis mentionem non consternari, nec se reprobis accensere, sed in usu mediorum diligenter pergere, ac horam uberioris gratiae ardenter desiderare et reverenter humiliterque expectare debent. Multo autem minus doctrina de reprobatione terreri debent ii, qui cum serio ad Deum converti, ei unice placere, et e corpore mortis eripi desiderant, in via tamen pietatis et fidei eo usque, quo volunt, pervenire nondum possuat, siquidem

linum fumigans se non extincturum, et arundinem quassatam se non fracturum, promisit misericors Deus. Iis autem haec doctrina merito terrori est, qui Dei et Servatoris Jesu Christi obliti, mundi curis et carnis voluptatibus se totos manciparunt, quamdiu ad Deum serie non convertuntur.

#### XVII.

Quandoquidem de voluntate Dei ex verbo ipsius nobis est iudicandum, quod testatur liberos fidelium esse sanctos, non quidem natura, sed beneficio foederis gratuiti, in quo illi cum parentibus comprehenduntur, pii parentes de electione et salute suorum liberorum, quos Deus in infantia ex hac vita evocat, dubitare non debent.

#### XVIII.

Adversus hanc gratuitae electionis gratiam, et iustae reprobationis severitatem, obmurmuranti opponimus hoc apostolicum: O homo! tu quis es qui ex adverso responsas Deo? Rom. IX, 20. Et illud Servatori nostri, An non licet mihi quod volo facere in meis? Matth. XX, 15. Nos vero haec mysteria religiose adorantes, cum Apostolo exclamamus: O profunditatem divitiarum tum sapientiae tum cognitionis Dei! Quam imperserutabilia sunt Dei iudicia, et eius viae impervestigabiles! Quis enim cognovit mentem Domini? Aut quis fuit ei a consiliis? Aut quis prior dedit ei ut reddatur ei? Nam ex eo, et per eum, et in eum sunt omnia. Ipsi sit gloria in saecula. Amen. Rom. XI, 33. 34. 35. 36.

## REIECTIO ERRORUM

#### QUIBUS

## ECCLESIAE BELGICAE SUNT ALIQUAMDIU PERTURBATAE.

Exposita doctrina Orthodoxa de Electione et Reprobatione, Synodus reiicit Errores eorum,

#### T

QUI docent, ,, Voluntatem Dei de servandis credituris, et in fide fideique obedientia perseveraturis, esse totum et integrum electionis ad salutem decretum; nec quicquam alind de hoc decreto in verbo Dei esse revelatum. Hi enim simplicioribus imponunt, et Scripturae sacrae manifeste contradicunt, testanti Deum non tantum servare velle credituros, sed etiam certos quos-

dam homines ab aeterno elegisse, quos prae aliis in tempore side in Christum et perseverantia donaret; sicut scriptum est, Manifestum feci nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi. Ioh. XVII, 6. Item, Crediderunt quotquot ordinati erant ad vitam aeternam. Actor. XIII, 48. Et, Elegit nos ante iacta mundi fundamenta, ut essemus sancti, etc. Ephes. I, 4.

#### II.

Qui docent: ,, Electionem Dei ad vitam aeternam esse multiplicem; aliam generalem et indefinitam, aliam singularem et definitam; et hanc rursum vel incompletam, revocabilem, non peremptoriam, sive conditionatam: vel completam, irrevocabilem, peremptoriam, seu absolutam. Item, ,, Aliam electionem esse ad fidem, aliam ad salutem; ita ut electio ad fidem iustificantem abque electione peremptoria ad salutem esse possit. Hoc enim est humani cerebri commentum extra scripturas excogitatum, doctrinam de electione corrumpens, et auream hanc salutis catenam dissolvens: Quos praedestinavit, eos etiam vocavit; et quos vocavit, eos etiam iustificavit; quos autem iustificavit, eos etiam glorificavit. Rom. VIII, 30.

#### III.

Qui docent: "Dei beneplacitum ac propositum, cuius scriptura meminit in doctrina electionis, non consistere in eo, quod Deus certos quosdam homines prae aliis elegerit, sed in eo, quod Deus ex omnibus possibilibus conditionibus (inter quas etiam sunt opera legis) sive ex omnium rerum ordine, actum fidei, in sese ignobilem, et obedientiam fidei imperfectam, in salutis conditionem elegerit; eamque gratiose pro perfecta obedientia reputare, et vitae acternae praemio dignam censere voluerit. Hoc enim errore pernicioso beneplacitum Dei et meritum Christi enervatur, et homines inutilibus quaestionibus a veritate iustificationis gratuitae, et simplicitate Scripturarum avocantur; illudque Apostoli falsi arguitur: Deus nos vocavit vocatione sancta; non ex operibus, sed ex suo proposito et gratia, quae data est nobis in Christo Iesu ante tempora saeculorum. 2 Tim. I, 9.

#### IV.

Qui docent: "In electione ad fidem hanc conditionem praerequiri, ut homo lumine naturae recte utatur, sit probus, parvus, humilis, et ad vitam aeternam dispositus, quasi ab istis electio aliquatenus pendeat." Pelagium enim sapiunt, et minime obscure falsi insimulant Apostolorum scribentem: Persati sumus olim is cupiditatibus carnis nostrae, facientes quae carni et cogitationibus libebant, eramusque natura filii irae, ut et reliqui. Sed Deus, qui dives est misericordia, propter multam charitatem suam, que dilexit nos, etiam nos eum in offensis mortui essemus, una vivificavit cum Christo, cuius gratia estis servati, unaque suscitavit, unaque collocavit in coelis in Christo Iesu; ut ostenderet in seculis supervenientibus supereminentes illas opes suae gratiae, pro sua erga nos benignitate in Christo Iesu. Gratia enim estis scrvati per fidem, (et hoc non ex vobis, Dei donum est) non ex operibus, ut ne quis glorietur. Ephes. II, 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9.

#### V.

Qui docent: ,, Electionem singularium personarum ad salutem, incompletam et non peremptoriam, factam esse ex praevisa fide, resipiscentia, sanctitate et pietate inchoata, aut aliquamdiu continuata: completam vero et peremptoriam ex praevisae fidei, resipiscentiae, sanctitatis, et pietatis finali perseverantia: et hanc esse gratiosam et evangelicam dignitatem, propter quam qui eligitur dignior sit illo qui non eligitur: ac proinde fidem, fidei obedientiam, sanctitatem, pietatem, et perseverantiam non esse fructus sive effectus electionis immutabilis ad gloriam, sed conditiones, et caussas sine quibus non, in eligendis complete praerequisitas, et praevisas, tanquam praestitas. 66 Id quod toti Scriturae repugnat, quae haec et alia dicta passim auribus et cordibus nestris ingerit: Electio non est ex operibus, sed ex vocante. Rom. IX, 11. Credebant quotquot ordinati erant ad vitam aeternam. Actor. XIII, 48. Elegit nos in semetipso ut sancti essemus. Ephes. I, 4. Non vos me elegistis, sed ego elegi vos. Ioh. XV, 16. Si ex gratia, non ex operibus. Rom. XI, 6. In hoc est charitas, non quod nos dilexerimus Deum, sed quod ipse dilexit nos, et misit Filium suum. 1 Iohan. IV, 10.

#### VI

Qui docent: ,, Non omnem electionem ad salutem immutabilem esse, sed quosdam electos, nullo Dei decreto obstante, perire
posse et aeternum perire. Quo crasso errore et Deum mutabilem faciunt, et consolationem piorum de electionis suae constantia subvertunt, et Scripturis sacris contradicunt docentibus, Electos non posse seduci: Matth. XXIV, 24. Christum datos sibi
a Patre non perdere: Iohan. VI, 39. Deum quos praedestinavit, vocavit et iustificavit, eos etiam glorificare. Rom. VIII, 30.

#### VII.

Qui docent: "Electionis immutabilis ad gloriam nullum in hac vita esse fructum, nullum sensum, nullam certitudinem, nisi ex conditione mutabili et contingente." Praeterquam enim quod absurdum sit ponere certitudinem incertam, adversantur hace experientiae sanctorum, qui cum Apostolo ex sensu electionis sui exultant, Deique hoc beneficium celebrant, qui gaudent cum di-

scipulis, secundum Christi admonitionem, quod nomina sua scripta sunt in coelis. Luc. X, 20., qui sensum denique electionis ignitis tentationum diabolicarum telis opponunt, quaerentes, Quis intentabit crimina adversus electos Dei? Rom. VIII, 33.

#### VIII.

Qui docent: "Deum neminem ex mera iusta sua voluntate decrevisse in lapsu Adae et in communi peccati et damnationis statu relinquere, aut in gratiae ad fidem et conversionem necessariae communicatione praeterire." Stat emim illud, Quorum vull, miseretur; quos vull, indurat. Rom. IX, 18. Et illud, Vobis datum est nosse mysteria regni coelorum, illis autem non est datum. Matth. XIII, 11. Item, Glorifico te, Pater, Domine coeli et terrae, quod haec occultaveris sapientibus et intelligentibus, et ea detexeris infantibus: etiam, Pater, quia ita placuit tibi. Matth. XI, 25. 26.

#### IX.

Qui docent: "Caussam cur Deus ad hane potius, quam ad aliam gentem Evangelium mittat, non esse merum et solum Dei heneplacitum, sed quod haec gens melior et dignior sit ea, cui Evangelium non communicatur." Reclamat enim Moses, populum Israeliticum sic alloquens, En Iehovae Dei tui sunt coeli, et coeli coelorum, terra, et quicquid est in ea: Tantum in maiores tues propensus fuit amore Iehova, diligendo eos; unde selegit semen eorum post eos, vos inquam, prae omnibus populis, sicut est hodie. Deut. X, 14. 15. Et Christus: Vae tibi Chorasin, vet tibi Bethsaida, quia si in Tyro et Sidone factue essent virtutes illae quae in vobis factae sunt, in sacco et cinere olim poenitentiam egissent! Matth. XI, 21.

# Ita nos sentire et indicare, manuem nostrarem subscriptione testamur.

IOHANNES Bogermannus, Pastor Ecclesiae Leoverdiensis el Synodi Praeses.

lacobus Rolandus, Pastor Ecclesiae Amstelodamensis et Presidis Assessor.

Hermannus Faukelius, Pastor Ecclesiae Middelburgensis el Praesidis Assessor.

Sebastianus Damman, Pastor Ecclesiae Zutphaniensis et Synodi Scriba.

Festus Hommius, Pastor Ecclesiae Leydensis et Synodi Scribs.

#### EX MAGNA BRITANNIA.

Georgius Episcopus Landavensis.

Iohannes Davenantius, Presbyter; Dootor ac Sacrae Theogiae publicus Professor in Academia Cantabrigiensi et Collegii Reginalis ibidem Praeses.

Samuel Wardus, Presbyter, SS. Theologiae Doctor, Archidiaconus Fauntonnensis, et Collegii Sidneyani in Academia Cantabrigiensi Praefectus.

Thomas Goadus, Presbyter, SS. Theologiae Doctor, Cathe-

dralis Ecclesiae Paulinae Londinensis Praecentor.

Gualterus Balcanquallus, Scoto-Britannus, Presbyter, S. Theologiae Baccalaureus,

#### EX ELECTORALI PALATINATU.

Abrahamus Scultetus, S. Theologiae Doctor et Professor in

Academia Heydelbergensi.
Paulus Tossanus, S. Theologiae Boctor, et Consiliarius in

Senatu Ecclesiastico inferioris Palatinatus.

Henricus Altingius, S. Theologiae Doctor et Professor in Academia Heydelbergensi.

#### EX HASSIA.

Georgius Cruciger, S. Theologiae Doctor, Professor, et pro tempore Rector Academiae Marpurgensis.

Paulus Steinius, Concionator Aulicus et S. Theologiae in Collegio Nobilitatis Adelphico Mauritiano Professor, Cassellis.

Daniel Angelocrator, Ecclesiae Marpurgensis Pastor, et vicinarum ad Lanum et Aederam Superintendens.

Rodolphus Goclenius Senior, Philosophiae purioris in Academia Marpurgensi Antecessor primarius, et nunc Decanus.

# EX HELVETIA.

Ioannes Iacobus Breytingerus, Ecclesiae Tigurinae Pastor. Marcus Rutimeyerus, S. Theologiae Doctor et Ecclesiae Bernensis Minister.

Sebastianus Beckius, SS. Theologiae Doctor, et Novi Testamenti Professor in Academia Basiliensi, ibidemque Facultatis Theologicae Decanus.

Wolfgangus Mayerus, SS. Theologiae Doctor, Ecclesiae Ba-

siliensis Pastor.

Iohannes Conradus Kochius, Ecclesiae Schaphusianae Minister.

#### A CORRESPONDENTIA WEDDERAVICA.

Iohannes Henricus Alstedius, in Illustri Schola Nassovica, quae est Herbornae, Professor ordinarius.

Georgius Fabricius, Ecclesiae Windeccensis in Comitate Hanovico Pastor, et vicinarum Inspector.

#### EX REPUBLICA ET ECCLESIA GENEVENSI.

Iohannes Deodatus, in Ecclesia Genevensi Pastor, et in etdem Schola SS. Theologiae Professor.

Theodorus Tronchinus, Divini verbi Minister in Ecclesia Genevensi, et ibidem SS. Theologiae Professor.

#### EX REPUBLICA ET ECCLESIA BREMENSI.

Matthias Martinius, Illustris Scholae Bremensis Rector, et in ea Divinarum literarum Professor.

Henricus Isselburg, SS. Theologiae Doctor, in Bremensi Ecclesia ad B. Virginis Iesu Christi servus et in Schola Novi Testamenti Professor.

Ludovicus Crocius, SS. Theologiae Doctor, Ecclesiae Bremensis ad S. Martini Pastor, et in Illustri Schola Veteris Testamenti et Philosophiae practicae Professor.

#### EX REPUBLICA ET ECCLESIA EMDANA.

Daniel Bernardus Eilshemius, Emdanae Ecclesiae Paster Senior.

Ritzius Lucas Grimershemius, Emdanae Ecclesiae Pastor.

#### SS. THEOLOGIAE PROFESSORES BELGICI.

Iohannes Polyander, SS. Theologiae Doctor, atque in Acedemia Leydensi Professor.

Sibrandus Lubertus, SS. Theologiae Doctor, et Professor a Academia Frisiorum.

Franciscus Gomarus, Sacrosanctae Theologiae Doctor, el Professor in Academia Groningae et Omlandiae.

Antonius Tysius, Sacrae Theologiae in Illustri Schols Celdro-Velavica, quae est Hardervici, Professor.

Antonius Walaeus, Pastor Ecclesiae Middelburgensis, et ez eiusdem urbis Illustri Schola inter Theologos ad Synodum evocatu.

# EX DUCATU GELDRIAE, ET COMITATU ZUTPHANIAE.

Guilielmus Stephani, SS. Theologiae Doctor, et Arnhemicasis Ecclesiae Pastor.

Ellardus a Mehen, Ecclesiae Hardrovicenae Pastor.

Iohannes Bouillet, Pastor Ecclesiae Warnsfeldensis.
Iucobus Verheyden Senior, Ecclesiae Noviomagensis et Scho

lae Rector.

#### EX HOLLANDIA AUSTRALI.

Balthasar Lydius, M. F. Pastor Ecclesiae Dei in urbe Dordrechto.

Henricus Arnoldi, Ecclesiastes Delphensis.

Gisbertus Voetius, Ecclesiae Heusdanae Pastor.

Arnoldus Musius ab Holy, Baillious Suyd-Hollandiae, Senior Ecclesiae Dordrechtanae.

Iohannes de Laet, Senior Ecclesiae Leydensis.

#### EX HOLLANDIA BOREALI.

Iacobus Triglandius, Pastor Ecclesiae Amstelodamensis.
Abrahamus a Doreslaer, Pastor Ecclesiae Enchusanae.
Samuel Bartholdus, Pastor Ecclesiae Monachodammensis.
Theodorus Heyngius, Senior Ecclesiae Amstelodamensis.
Dominicus ab Heemskerck, Senior Ecclesiae Amstelodamensis.

#### EX ZELANDIA.

Godefridus Udemannus, Pastor Ecclesiae Ziericzeanae.
Cornelius Regius, Ecclesiae Goesanae Pastor.
Lambertus de Rycke, Ecclesiae Bergizomianae Pastor.
Iosias Vosbergius, Senior Ecclesiae Middelburgensis.
Adrianus Hofferus, urbis Zirizaeae Senutor, et Ecclesiae ibidem Senior.

#### EX PROVINCIA ULTRAIECTINA.

Iohannes Dibbezius, Pastor Dordracenus, Synodi Orthodoxae Ultraiectinae Deputatus.

Arnoldus Oortcampius, Ecclesiae Amersfortianae Pastor.

#### EX FRISIA.

Florentius Iohannes, Iesu Christi crucifixi Servus in Ecclesia Snecana.

Philippus Danielis Eilshemius, Pastor Ecclesiae Harlingensis. Rempo Harinxma a Donia, Senior Ecclesiae Leoverdiensis. Tacitus ab Aysma, Senior Ecclesiae in Buirgirt Hichtum, et Hartwardt.

#### EX TRANSISALANIA.

Casparus Sibelius, Pastor Ecclesiae Daventriensis.

Hermannus Wiferdingius, Ecclesiae Swollanae in Evangelio
Christi Minister.

Hieronymus Vogellius, Hassellanae Ecclesiae Pastor, tempore deputationis inserviens Ecclesiae Orthodoxae Campensi.
Iohannes Langius, Ecclesiastes Vollenhovianus.

Wilhelmus a Broeckhuysen ten Doerne, tanquam Senw deputatus.

Iohannes a Lauwick, tanquam Senior deputatus.

# EX CIVITATE GRONINGANA, ET OMLANDIIS.

Cornelius Hillenius, Servus Iesu Christi in Ecclesia Groningana.

Georgius Placius, Pastor Ecclesiae Appingadammonensis. Wolfgangus Agricola, Pastor Ecclesiae Bedumanae. Wigboldus Homerus, Ecclesiae Midwoldanae Pastor. Egbertus Halbes, Ecclesiae Groninganae Senior. Iohannes Rufelaert, Senior Ecclesiae Stedumanae.

#### EX DRENTIA.

Themo ab Asscheberg, Pastor Ecclesiae Meppelensis. Patroclus Romelingius, Pastor Ecclesiae Rhuinensis.

#### EX ECCLESIIS GALLO-BELGICIS.

Daniel Colonius, Pastor Ecclesiae Leydensis, et Regens Collegii Gallo-Belgici in Academia Leydensi.

Iohannes Crucius, Pastor Ecclesiae Haerlemensis. Iohannes Doucher, Pastor Ecclesiae Flissinganae.

Ieremias de Pours, Ecclesiae Gallo-Belgicae Middelburgensis Pastor.

Everardus Beckerus, Senior Ecclesiae Gallo-Belgicae Middelburgensis.

Petrus Pontanus, Senior Ecclesiae Amstelodamensis.

# SECUNDUM DOCTRINAE CAPUT,

DE

# MORTE CHRISTI

RT.

# HOMINUM PER EAM REDEMPTIONE.

# Agticulus primus.

DEUS non tantum est summe misericors, sed etiam summe iustus. Postulat autem eius iustitia (prout se in verbo revelvit), ut peccata nostra, adversus infinitam eius maiestatem commissa, non tantum temporalibus, sed etiam acternis, tum animi, tum corporis, poenis puniantur: quas poenas effugere non pessemus, nisi iustitiae Dei satisfiat.

#### Π.

Cum vero ipsi satisfacere, et ab ira Dei nos liberare non possimus, Deus ex immensa misericordia, Filium suum unigenitum nobis Sponsorem dedit, qui, ut pro nobis satisfaceret, peccatum et maledictio in cruce pro nobis, seu vice nostra, factus est.

#### III.

Hace mors Filii Dei est unica et perfectissima pro peccatis victima et satisfactio, infiniti valoris et pretii, abunde sufficiens ad totius mundi peccata expianda.

#### IV.

Ideo autem hace mors tanti est valoris et pretii, quia persona, quae eam subiit, non tantum est verus et perfecte sanctus homo, sed etiam unigenitus DEI Filius, eiusdem aeternae et infinitae cum Patre et Spiritu S. essentiae, qualem nostrum Servatorem esse oportebat. Deinde, quia mors ipsius fuit coniuncta cum sensu irae Dei et maledictionis, quam nos peccatis nostris eramus commeriti.

#### V.

Caeterum promissio Evangelii est, ut quisquis credit in Christum crucifixum, non pereat, sed habeat vitam aeternam. Quae promissio omnibus populis et hominibus, ad quos Deus pro suo beneplacito mittit Evangelium, promiscue et indiscriminatim annuntiari et proponi debet cum resipiscentiae et fidei mandato.

#### VL.

Quod autem multi per Evangelium vocati non resipiscunt, nec in Christum credunt, sed infidelitate percunt, non fit hoc hostiae CHRISTI in cruce oblatae defectu, vel insufficientia, sed propria ipsorum culpa.

#### VII.

Quotquot autem vere credunt, et per mortem CHRISTI a peccatis, et interitu liberantur ac servantur, illis hoc beneficium, ex sola Dei gratia, quam nemini debet, ab aeterno ipsis in CHRI-STO data, obtingit.

#### VIII.

Fuit enim hoc Dei Patris liberrimum consilium, et gratiosissima voluntas atque intentio, ut mortis pretiosissimae Filii sui vivifica et salvifica efficacia sese exereret in omnibus electis, ad cos solos fide iustificante donandos, et per cam ad salutem infallibiliter perducendos: hoc est, voluit Deus, ut Christus per sanguinem crucis (quo novum feedus cenfirmavit) ex omni pepule, trihu, gente, et lingua, eos omnes et solos, qui ab actorno ad salutem electi, et a Patre ipsi dati sunt, efficaciter redimeret, fide (quam, ut et alia Spiritus Sancti salvifica dona, ipsis morte sua acquisivit) donaret, ab omnibus peccatis, tum originali, tum actualibus, tam post, quam ante fidem commissis sanguine suo mundaret, ad finem usque fideliter custodiret, tandemque absque omni labe et macula gloriosos coram se sisteret.

#### IX.

Hoc consilium, ex acterno erga electos amore profectum ab initio mundi in praesens usque tempus, frustra obnitentibus inferorum portis, potenter impletum fuit, et deinceps quoque implebitur: ita quidem ut electi suis temporibus in unum colligantur, et semper sit aliqua credentium Ecclesia in sanguine Christi fundata; quae illum Servatorem suum, qui pro ea, tanquam Sponsus pro sponsa, animam suam in cruce exposuit, constanter diligat, perseveranter colat, atque hic et in omnem aeternitatem celebret.

# REIECTIO ERRORUM.

Exposita doctrina orthodoxa, reiicit Synodus errores corum:

1

QUI docent, "Quod Deus Pater Filium suum in morten "crucis destinaverit, sine certo ac definito consilio quemquam ne"minatim salvandi, adeo ut impetrationi mortis Christi sua neces"sitas, utilitas, dignitas sarta tecta, et numeris suis perfe"cta, completa atque integra constare potuisset, etiamsi impe"trata redemptio nulli individuo unquam actu ipso fuisset appli"cata." Haec enim assertio, in Dei Patris sapientiam meritumque Iesu Christi contumeliosa, et Scripturae contraria est. Sic
enim ait Servator: Ego animam pono pro ovibus, et agnoseo eas.
Iohan. X, 15. 17. Et de Servatore Esaias propheta: Cum posuerit se sacrificium pro reatu, videbil semen, prolongabit dies,
et voluntas Iehovde in manu eius prosperabitur. Esai. LIII, 10.
Denique articulum Fidei, quo Ecclesiam credimus, evertit.

П.

pugnat Seripturne, quae docet, Christum melioris, id est, novi foederis Sponsorem et Mediatorem factum esse. Hebr. VII, 22. Et, Testamentum in mortuis demum ratum esse. Hebr. IX, 15. 17.

#### III.

Qui docent, "Christum per suam satisfactionem, nullis certo "meruisse ipsam salutem et fidem, qua haec Christi satisfactio "ad salutem efficaciter applicetur, sed tantum Patri acquisivisse "potestatem vel plenariam voluntatem, de novo cum hominibus "agendi, et novas, quascunque vellet conditiones, praescribendi, "quarum praestatio a libero hominis arbitrio pendeat, atque ideo "fieri potuisse, ut vel nemo, vel omnes eas implement." Hi enim de morte Christi nimis abiecte sentiunt, primarium fructum seu beneficium per eam partum nullatenus agnoscunt, et Pelagianum errorem ab inferis revocant.

#### IV.

Qui docent, ,,Foedus illud novum gratiae, quod Deus Pater, ,,per mortis Christi interventum cum hominibus pepigit, non in ,,eo consistere, quod per fidem, quatenus meritum Christi appre-,,hendit, coram Deo iustificemur et salvemur; sed in hoc, quod ,,Deus, abrogata perfectae obedientiae legalis exactione, fidem ,,ipsam et fidei obedientiam imperfectam, pro perfecta legis obe-,,dientia reputet, et vitae aeternae praemio gratiose dignam cen-,,seat. Hi enim contradicunt Scripturae, lustificantur gratis, eius gratia, per redemptionem factam in lesu Christo, quem proposuit Deus placamentum per fidem in sanguine eius, Rom. III, 24. 25. Et cum impio Socino, novam et peregrinam hominis coram Deo iustificationem, contra totius Ecclesiae consensum, inducunt.

#### V.

Qui docent: "Omnes homines in statum reconciliationis et "gratiam foederis esse assumptos, ita ut nemo propter peccatum "originale sit damnationi obnoxius aut damnandus, sed omnes ab "istius peccati reatu sint immunes." Haec enim sententia repugnat Scripturae, affirmanti nos natura esse filios irae.

#### VI.

Qui impetrationis et applicationis distinctionem usurpant, ut ineautis et imperitis hanc opinionem instillent: Deum, quantum ad se attinet, omnibus hominibus ex aequo ea beneficia voluisse conferre, quae per mortem Christi acquiruntur; quod autem quidam prae aliis participes fiant remissionis peccatorum, et vitae aeternae, discrimen illud pendere ex libero eorum arbitrio, se ad

gratiam indifferenter oblatam applicante, non autom ex singulari misericordiae dono, efficaciter in illis operante, ut prae aliis gratiam illam sibi applicent. Nam isti, dum simulant se distinctionem hanc sano sensu proponere, populo perniciosum Pelagianismi venenum conantur propinare.

Qui docent: "CHR STUM pro iis, quos DEUS summe di-"lexit, et'ad vitam aeternam elegit, mori nec petnisse, nec de-"buisse, nec mortuum esse, cum talibus morte CHRISTI non "sit opus." Contradicuat enim Apostolo dicenti: Christus dilexit me, el tradidit seipsum pro me. Gal. II, 20. Item: Quis est, qui crimina intentet adversus electos DEI? DEUS est is, qui instificat. Quis est qui condemnet? CHRISTUS est, qui mortuus est, Rom. VIII, 33. 34. nimirum, pro illis. Et Salvatori asseveranti: Ego pono animam meam pro ovibus meis, Iohan. X. vers. 15. Et, Hoc est praeceptum meum, ut diligatis alii alios, sicut ego dilexi vos. Maiorem dilectionem nemo habet, quam ut penat animam suam pro amicis. Iohan. XV, vers. 12. 13.

Huic capiti eadem quae prius subscribuntur nomina.

## TERTIUM ET QUARTUM DOCTRINAE CAPUT, DE

# HOMINIS CORRUPTIONS.

# CONVERSIONE AD DEUM EIUSQUE MODO.

# Articulus primus.

HOMO ab initio ad imaginem DEI conditus vera et salutari sui Creatoris et rerum spiritualium notitia ja mente, et institia 'in voluntate et corde, puritate in omnibus affectibus exornatus, adeoque totus sanctus fuit; sed Diaboli instinctu, et libera sua voluntate a Deo desciscens, eximiis istis denis seipsum orbavit: atque e contrario corum loco coccitatem, horribiles tenebras, vanitatem, ac perversitatem iudicii in mente, malitiam, rebellionem, ac duritiem in voluntate et corde, impuritatem denique in omnibus affectibus contraxit.

#### H.

Qualis autem post lapsum fuit homo, tales et liberos procresvit, nempe corruptus corruptos: corruptione ab Adamo in emacs posteros [solo Christo excepto] non per imitationem (quod Polegiani olim volucrunt), sed per vitiosae naturae propagationes, iusto Dei iudicio, derivata.

#### III.

Itaque omnes homines in peccato concipiuntur, et filii irae nascuntur, inepti ad omne bonum salutare, propensi ad malum, in peccatis mortui, et peccati servi; et absque Spiritus Sancti regenerantis gratia, ad Deum redire, naturam depravatam çorrigere, vel ad eius correctionem se disponere nec volunt, nec possunt.

#### IV.

Residoum quidem est post lapsum in homine lumen aliquod naturae, cuius beneficio ille notitias quasdam de Deo, de rebus naturalibus, de discrimine honestorum et turpium retinet, et aliquod virtutis ac disciplinae externae studium ostendit: sed tantum abest, ut hòc naturae lumine ad salutarem Dei cognitionem pervenire, et ad eum se convertere possit, ut ne quidem eo in náturalibus ac civilibus recte utatur, quinimo qualecumque id demum sit, id totum variis modis contaminet, atque in iniustitia detineat, quod dum facit, coram Deo inexcusabilis redditur.

#### V.

Quae luminis naturae, eadem hace Decalogi per Mosen a Deo Iudaeis peculiariter traditi est ratio: cum enim is magnitudinem quidem peccati retegat, eiusque hominem magis ac magis reum peragat, sed nee remediam exhibeat, nee vires emergendi ex miseria conferat, adeoque per earnem infirmatus transgressorem maledictione relinquat, non potest homo per eum salutarem gratiam obtinere.

#### VI.

Qued igitur nec lumen naturae, nec lex potest, id Spiritus Sancti virtute praestat Deus, per sermonem, sive ministerium reconciliationis, quod est Evangelium de Messia, per qued placuit Deo homines credentes, tam in Veteri, quam in Novo Testamento, servare.

#### VII.

Hoc voluntatis suae mysterium Deus in Veteri Testamento paucioribus patefecit, in Novo Testamento pluribus, sabiato iam populorum discrimine, manifestat. Cuius dispensationis causa, non in gentis unius prae alia dignitate, aut meliore luminis naturae usu, sed in liberrimo beneplacito, et gratuita dilectione DEI est collocanda. Unde illi, quibus praeter et contra omne meritum tanta fit gratia, cam humili et grato corde agnoscere, in reliquis autem, quibus ea gratia non fit, severitatem et iustitiam iudicierum DEI cum Apostole adorare, nequaquam vero curiose scrutari debent.

#### VIII.

Quotquot autem per Evangelium vocantur, serio vocantur. Serio enim et verissime ostendit DEUS verbo suo, quid sibi gratum sit, aimirum, ut vocati ad se veniant. Serio etiam omnibus ad se venientibus et credentibus requiem animarum et vitam acternam promittit.

#### IX.

Quod multi per ministerium Evangelii vocati, non veniunt et non convertuntur, huius culpa non est in Evangelio, nec in Christo per Evangelium oblato, nec in Deo per Evangelium vocante, et dona etiam varia iis conferente, sed in vocatis ipsis, quorum aliqui verbum Dei vitae non admittunt securi; alii admittunt quidem sed nen in cor immittunt, ideoque post evanidum fidei temporariae gaudium resiliunt; alii spinis curarum et voluptatibus saeculi semen verbi suffocant, fructusque nullos proferant; quod Servator noster seminis parabola docet, Matth. cap. XIII.

#### X.

Qued autem alii, per ministerium Evangelii vecati, venimt et convertuntur, id non est adscribendum homini, tanquam scipsum per liberum arbitrium ab aliis pari vel sufficiente gratia ad fidem et conversionem instructis discernenti, (qued superba Pelagii hacresis statuit) sed Deo, qui, ut sues ab acterno in Christo elegit, ita cosdem in tempore efficaciter vocat, fide et resipiscentia denat, et e potestate tenebrarum crutos, in Filii sui regnum transfert, ut virtutes cius, qui ipsos e tenebris in admirandam hanc lucem vocavit, praedicent, et non in se, sed in Domino glorientur. Scriptura apostolica passim id testante.

#### XI.

Caeterum, quando Deus hoc suum beneplaeitum in electis exequitur, seu veram in iis conversionem operatur, non tantum Evangelium illis externe praedicari curat, et mentem eorum per Spiritum Sanctum potenter illuminat, ut reete intelligant et diindicent quae sunt Spiritus Dei, sed eiusdem etiam Spiritus regemerantis efficacia ad intima hominis penetrat, cor clausum aperil, durum emollit, praeputiatum circumcidit, voluntati novas qualitates infundit, facitque eam ex mortua vivam, ex mala bonam, ex nelente volentem, ex refractaria morigeram, agitque et roborat eam, ut, ceu arbor bona, fructus bonarum actionum proferre possit.

#### XII.

Atque hace est illa tantopere in Scripturis praedicata regeneratio, nova creatio, suscitatio e mortuis, et vivificatio, quam Deus sine nobis, in nobis operatur. Ea autem neutiquam fit per solam forinsecus insonantem doctrinam, moralem suasionem, vel talem operandi rationem, ut post Dei (quoad ipsum) operationem, in hominis potestate maneat regenerari vel non regenerari, converti vel non converti; sed est plane supernaturalis, potentissima simul et suavissima, mirabilis, arcana, et ineffabilis operatio, virtute sua, secundum Scripturam (quae ab Authore huius operationis est inspirata) nec creatione, nec mortuorum resuscitatione minor, aut inferior, adeo ut omnes illi, in quorum cordibus admirando hoc modo Deus operatur, certo, infallibiliter et efficaciter regenerentur, et actu credant. Atque tum voluntas iam renovata, non tantum agitur et movetur a Deo, sed a Deo acta, agit et ipsa. Quamobrem etiam homo ipse per gratiam istam acceptam credere et resipiscere recte dicitur.

#### XIII.

Modum huius operationis fideles in hac vita plene comprehendere non possunt; in co interim acquiescentes, quod per istam DEI gratiam, se corde credere, et Servatorem suum diligere sciant ac sentiant.

#### XIV.

Sic ergo fides Dei donum est, non eo quod a Deo hominis arbitrio offeratur, sed quod homini reipsa conferatur, inspiretur et infundatur. Non etiam, quod Deus potentiam credendi tantum conferat, consensum vero seu actum credendi ab hominis deiude arbitrio expectet, sed, quod et velle credere, et ipsum credere in homine is efficiat, qui operatur et velle et facere, adeoque omnia operatur in omnibus.

#### XV.

Hanc gratiam DEUS nemini debet. Quid enim debeat ei, qui prior dare nibil potest, ut ei retribuatur? Imo quid debeat ei, qui de suo nibil habet, praeter peccatum et mendacium? Qui ergo gratiam illam accipit, soli Deo aeternas debet et agit gratias; qui illam non accipit, is aut haee spiritualia omnino non eurat, et in suo sibi placet: aut securus se habere inaniter gloriatur, quod non habet. Porro de iis, qui externe fidem profitentur, et vitam emendant, optime secundum exemplum apostolorum iudicandum et loquendum est, penetralia enim cordium nobis sunt incomperta. Pro aliis autem, qui nondum sunt vocati, orandus est Deus, qui quae non sunt vocat tanquam sint. Neutiquam voro adversus cos est superbiendum, ac si nosmetipsos discrevissemus.

#### XVI.

Sicuti vero per lapsum homo non desiit esse homo, intellectu et voluntate praeditus, nec peccatum, quod universum genas humanum pervasit, naturam generis humani sustulit, sed depravavit, et spiritualiter occidit; ita etiam hace divina regenerationis gratia, non agit in hominibus tanquam truncis et stipitibus, nec voluntatem eiusque proprietates tollit, aut invitam violenter cogit, sed spiritualiter vivificat, sanat, corrigit, suaviter simul ac potenter flectit: ut ubi antea plene dominabatur carnis rebellio et resistentia, nune regnare incipiat prompta, ac sincera Spiritus obedientia; in quo vera et spiritualis nostrae voluntatis instauratio et libertas consistit. Qua ratione nisi admirabilis ille omnis boni opifex nobiscum ageret, nulla spes esset homini surgendi è lapsu per liberum arbitrium, per quod se, cum staret, praecipitavit in exitium.

#### XVIL

Quemadmodum etiam omnipotens illa Dei operatio, qua vitam hanc nostram naturalem producit et sustentat, non excludit sed requirit usum mediorum, per quae Deus pro infinita sua sapientia et bonitate virtutem istam suam exercere voluit: ita et hace praedicta supernaturalis DEI operatio, qua nos regenerat, neutiquam excludit, aut evertit usum Evangelii, quod sapientissimus DEUS in semen regenerationis, et cibum animae ordinavit. Quare, ut Apostoli, et qui eos secuti sunt doctores, de gratia hac DEI ad eius gloriam et omnis superbiae depressionem, pie populum docuerunt, neque tamen interim sanctis Evangelii monitis, sub verbi, sacramentorum, et disciplinae exercitio, eum continere neglexerunt: sic etiamnum, absit, ut docentes aut discertes in Ecclesia DEUM tentare praesumant, ca separando, que DEUS pro suo beneplacito voluit esse coniunctissima. Per monita enim confertur gratia, et quo nos officium nostrum facinus promptius, hoc ipso DEI in nobis operantis beneficium solet esse illustrius, rectissimeque eius opus procedit. Cui soli ounis, et mediorum, et salutaris corum fructus atque efficaciae debetur gloria in saecula. Amen.

# REIECTIO ERRORUM.

Exposita doctrina orthodoxa, Synodus reiicit errores corum,

I.

QUI docent: "Proprie dici non pesse, qued peccatum origi-"nis per se sufficiat toti generi humano condemnando, aut tempo,, rales et acternas poenas promerendo. Contradicunt enim Apostolo, dicenti Rom. V, vers. 12: Per unum hominem peccatum in mundum introiit, ac per peccatum mors, et ita in omnes homines mors transiit, in quo omnes peccaverunt. Et vers. 16: Reatus ex uno introiit ad condemnationem. Item, Rom. VI, vers. 23: Peccati stipendium mors est.

#### II.

Qui docent: ,,Dona spiritualia, sive habitus bonos, et virtu,,tes, ut sunt bonitas, sanctitas, iustitia, in voluntate hominis,
,,cum primum crearetur, locum habere non potuisse, ac proinde
,,nec in lapsu ab ea separari. Pugnat enim hoc cum descriptione imaginis Dei, quam Apostolus ponit Ephes. W, vers. 24.
ubi illam describit ex iustitia et sanctitâte, quae omnino in voluntate locum habent.

#### III.

Qui docent: ,,Dona spiritualia non esse in morte spirituali ,, ab hominis voluntate separata, cum ea in sese nunquam corru,,pta fuerit, sed tantum per tenebras mentis, et affectuum inordi,,nationem impedita; quibus impedimentis sublatis, liberam suam 
,,facultatem sibi insitam exercre, id est, quodvis bonum sibi pro,,positum, ex se, aut velle, sive eligere, aut non velle, sive non 
,,eligere possit. Novum hoc et erroneum est, atque eo facit ut extollantur vires liberi arbitrii, contra Ieremiae prophetae dietum, c. XVII, vers. 9: Fraudulentum est cor ipsum supra omnia 
et perversum: et Apostoli, Ephes. II, 3: Inter quos (homines 
contumaces) et nos omnes conversati sumus olim in cupiditatibus 
carnis nostrae, facientes voluntates carnis ac cogitationum.

#### IV.

Qui docent: "Hominem irregenitum non esse proprie nec "totaliter in peccatis mortuum, aut omnibus ad bonum spirituale "viribus destitutum, sed posse iustitiam vel vitam esurire ac si"tire, sacrificiumque Spiritus contriti, et contribulati, quod Deo
"acceptum est, offerre." Adversantur enim haec apertis scripturae testimoniis, Ephes. II, 1. 5: Eratis mortui in offensis et peccatis. Et Gen. VI, 5. et VIII, 21: Imaginatio cogitationum cordis hominis tantummodo mala est omni die. Adhaec liberationem ex miseria et vitam esurire ac sitire, Deoque sacrificium Spiritus contriti offerre, regenitorum est, et eorum qui beati dicuntur. Ps. LI, 19. et Matth. V, 6.

#### V

Qui docent: "Hominem corruptum et animalem gratia com-"muni, quae ipsis est lumen naturae, sive donis post lapsum , relictis, tam recte uti posse, ut hono isto usu maiorem gratiam, , puta evangelicam, sive salutarem, et salutem ipsam gradatim ob-, tinere possit. Et hac ratione DEUM se ex parte sua paratum , ostendere, ad Christum omnibus revelandum, quandoquidem me-, dia ad Christi revelationem, fidem, et resipiscentiam necessaria, , omnibus sufficienter et efficaciter administret. Falsum enim hoc esse, praeter omnium temporum experientiam Scriptura testatur. Ps. CXLVII, 19. 20: Indicat verba sua Iacobo, statuta sua et iura sua Israeli, non fecit ita ulli genti, et iura ista non noverunt. Actor. XIV, 16: Deus sivit praeteritis aetatibus omnes gentes suis ipsarum viis incedere. Actor. XVI, vers. 6. 7: Prohibiti sunt (Paulus cum suis) a Spiritu Sancto loqui sermonem DEI in Asia. Et, Quum venissent in Mysiam, tentabant ire versus Bithyniam, sed non permisit eis Spiritus.

#### VI.

Qui docent, "In vera hominis conversione, non posse no, yas qualitates, habitus, seu dona in voluntatem eius a Deo in, fundi, atque adeo fidem, qua primum convertimur, et a qua fide, les nominamur, non esse qualitatem seu donum a Deo infusum; , sed tantum actum hominis, neque aliter donum dici posse, quam , respectu potestatis ad ipsam perveniendi. " Contradicust enim hace sacris literis, quae testanter DEUM novas qualitates fidei, obedientiae, ac sensus amoris sui cordibus nostris infundere. Ier. XXXI, 33: Indam legem meam menti corum, ac cordi corum inscribam eam. Esa. XLIV, 3: Effundam aquas super sitientem, et fluenta super aridam; effundam Spiritum meum super semen tumm. Rom. V, 5: Charitas Dei effusa est in cordibus nostris per Spiritum Sanctum, qui datus est nobis. Repugnant etiam continuae praxi Ecclesiae, sic apud prophetam orantis: Converte me Domine, et convertar. Ierem. XXXI, 18.

#### VII.

Qui docent, ,,Gratiam, qua convertimur ad Deum, nihil aliud ,,esse quam lenem suasionem; seu" (ut alii explicant) ,,nobifis-,,simum agendi modum in conversione hominis, et naturae huma-,,nae convenientissimum esse, qui fiat suasionibus; nihilque ob-,,stare quo minus vel sola moralis gratia homines animales red-,,dat spirituales; imo Deum non aliter quam morali ratione con-,,sensum voluntatis producere: atque in eo consistere operationis ,,divinae efficaciam, qua Satanae operationem superet, quod Deus ,,aeterna bona, Satan autem temporaria promittat." Omnino enim hoc Pelagianum est, et universae Scripturae contrarium, quae praeter hunc etiam alium, et longe efficaciorem ac divisiorem Spiritus Sancti agendi modum in hominis conversione agnoscit. Ezech. XXXVI, 26: Dabo vobis cer mcum, et spiritum

novum dabo in medio vestri, et auferam cor lapideum, daboque cor carneum, etc.

#### VIII.

Qui docent, ,,Deum in hominis regeneratione eas suae omni,,potentiae vires non adhibere, quibus voluntatem eius ad fidem
,,et conversionem potenter et infallibiliter flectat; sed positis
,,omnibus gratiae operationibus, quibus Deus ad hominem conver,,tendum utitur, hominem tamen Deo, et Spiritui regenerationem
,,eius intendenti, et regenerare ipsum volenti, ita posse resistere,
,,et actu ipso saepe resistere, ut sui regenerationem prorsus im,,pediat, atque adeo in ipsius manere potestate, ut regeneretur,
,,vel non regeneretur, Hoc enim nihil aliud est, quam tollere
omnem efficaciam gratiae Dei in nostri conversione, et actionem
Dei omnipotentis subiicere voluntati hominis, idque contra Apostolos, qui docent, Nos credere pro efficacitate fortis roboris Dei
Ephes. I, 9. Et: Deum bonitatis suae gratuitam benevolentiam
et opus fidei potenter in nobis complere. 2 Thess. I, 11. Item:
Divinam ipsius vim omnia nobis donasse, quae ad vitam et pietatem pertinent. 2 Petr. I, 3.

#### IX.

٠

3

ŕ

٠.

Qui docent, "Gratism et liberum arbitrium esse causas par"tiales simul concurrentes ad conversionis initium; nec gratiam
"ordine causalitatis, efficientiam voluntatis antecedere, " id est,
"Deum non prius hominis voluntatem efficaciter iuvare ad con"versionem, quam voluntas ipsa hominis se movet ac determinat."
Hoc enim dogma Ecclesia prisca in Pelagianis iam olim condemuavit, ex Apostolo Rom. IX, 16: Non est volentis nec currentis,
sed Dei miserentis. Et, 1 Cor. IV, 7: Quis te discernit? Et,
Quid habes, quod non acceperis? Item Phil. II, 13: Deus est,
qui in nobis operatur ipsum velle et perficere pro suo beneplacito.

Huic capiti eadem quae prius subscribuntur nomina.

# QUINTUM DOCTRINAE CAPUT,

DE

# PERSEVERANTIA SANCTORUM.

Articulus primus.

QUOS Deus secundum propositum suum, ad communionem Filii sui Domini nostri Iesu Christi, vocat, et per Spiritum Sanctum regenerat, cos quidem et a peccati dominio et servi-

tate, non autem a carno, et corpore poscuti, penitus in hac vita liberat.

#### II.

Hine quotidiana infirmitatis pocenta orientur, et optimis etiam sanctorum operibus naovi adhaeroscunt: quee illis perpetuam sese coram Doo humiliandi, ad Christum crueifixum confugiondi, carnem magis ac magis, per Spiritum procum et sancta pictatis exercitia mortificandi, et ad perfectionis metam suspirandi, materiam suggerunt; tantisper dum hoc mortis corpore soluti, cum Agno Dei in coelis regnent.

#### Ш.

Propter istas peccati inhabitantis reliquias, et mundi insuper ac Satanae tentationes, non possent conversi in ista gratia perstare, si suis viribus permitterentur. Sed fidelis est Deus, qui ipsos in gratia semel collata misericorditer confirmat, et in cadem usque ad finem potenter conservat.

#### IV.

Etsi autem illa potentia Dei vere fideles in gratia confirmantis et conversantis, maior est, quam quae a carne superari possit; non semper tamen conversi ita a Deo aguntur et moventur, ut non possint in quibusdam actionibus particularibus a ductu gratiae, suo vitie, recodere, et a carnis concupiscentiis seduci, iisque obsequi. Quapropter ipsis perpetuo est vigilandum et erandum, ne in tentationes inducantur. Quod cum non faciunt, non solum a carne, mundo, et Satana, in peccata etiam gravia et atrocia abripi possunt, verum etiam interdum iusta Dei permissione abripiuntur. Quod tristes Davidis, Potri, aliorumque Sanctorum lapsus, in sacra Scriptura descripti demonstrant.

## V.

Talibus autem enormibus peccatis Deum valde offendunt, reatum mortis incurrunt, Spiritum S. contristant, fidei exercitium interrumpunt, conscientium gravissime vulnerant, sensum gratiae nonnunquam ad tempus amittunt: dence per seriam resipiscentium in vitam revertentibus paternus Dei vultus rursum affulgent.

#### VI.

Deus enim, qui dives est misericordis, ex immutabili electionis proposito, Spiritum Sanctum, etiam in tristibus lapsibus, a suis non prorsus aufert, nec consque cos prolabi sinit, ut gratis adoptionis, iustificationis statu excidant, sut peccetum ad morten,

aire in Spiritum Senctum committant, et ab eo penitus deserti, in exitium aeternum sese praecipitent.

#### VII.

Primo enim in istis lapsibus conservat in illis semen illud suum immortale, ex quo regeniti sunt, ne illud percat ant excutiatur. Deinde, per verbum et Spiritum suum, eos certos et efficaciter renovat ad poenitentiam, ut de admissis peccatis ex animo secundum Deum doleant, remissionem in sanguine Mediatoris, per fidem, contrito corde, expetant, et obtineant, gratiam Dei reconciliati iterum sentiant, miserationes per fidem eius adorent, ac deinceps salutem suam cum timore et tremore studiosius operentur.

#### VIII.

Ita non suis meritis, aut viribus, sed ex gratuita Dei misericordia id obtinent, ut nec totaliter fide et gratia excidant, nec finaliter in lapsibus maneant aut percant. Qued quoad ipsos non tantum facile fieri posset, sed et indubie fieret; respectu autem Dei fieri omnino non potest: cum nec consilium ipsius mutari, promissio excidere, vocatio secundum propositum revocari, Christi meritum, intercessio, et custodia irrita reddi, nec Spiritus Sancti obsignatio frustranea fieri aut deleri possit.

#### IX.

De hac electorum ad salutem custodia, vereque fidelium in fide perseverantia, ipsi fideles certi esse possunt, et sunt pse measura fidei, qua certo credunt se esse et perpetuo mansuros vera et viva Ecclesiae membra, habere remissionem peccaterum, et vitam aeternam.

#### X.

Ac proinde hace certitudo non est ex peculiari quadam revelatione praeter aut extra verbum facta, sed ex fide promissionum Dei, quas in verbo suo copiosissime in nestrum solatium revelavit: ex testimonio Spiritus Sancti testantis cum spiritu nostro nos esse Dei filios et hacredes. Rom. VIII, 16. Denique ex serio et sancto bonae conscientiae et bonorum operum studio. Atque hoc selido obtinendae victoriae solatio, et infallibili aeternae gloriae arrha, si in hoc mundo electi Dei destituerentur, omnium hominum essent miserrimi.

#### XI.

Interim testatur Scriptura fideles in hac vita cum variis carnis dubitationibus conflictari, et in gravi tentatione constitutos

hane fidei plerophoriam, ac perseverantise certitudinem, non semper sentire. Verum Deus, Pater emnis consolationis, supra nires tentari eos non sinit, sed cum tentatione praestat evasionem.

1. Cor. X, 13. Ac per Spiritum Sanctum perseverantiae certitudinem iisdem rursum excitat.

#### XII.

Tantum autem abest, ut hace perseverantiae certitudo vere fideles superbos, et carnaliter securos reddat, ut e contrario hamilitatis, filialis reverentiae, verae pietatis, patientiae in omni lucta, precum ardentium, canstantiae in cruce et veritatis confessione, solidique in Deo gaudii vera sit radix: et consideratio istius beneficii sit stimulus ad serium et continuum gratitudinis et bonorum operum exercitium, ut ex Scripturae testimoniis et sanctorum exemplis constat.

#### XIII.

Neque etiam in iis, qui a lapsu instaurantur, lasciviam aut pictatis iniuriam procreat rediviva perseverantiae fiducia; sed multo maiorem curam de viis Domini solicito custodiendis, quae praeparatae sunt ut in illis ambulando perseverantiae suae certifudinem retineant, ne propter paternae benignitatis abusum propitii Dei faeles, (cuius contemplatio piis vita dulcior, sabductio morte acerbior) denuo ab ipsis avertatur, et sic in graviores animi cruciatus incidant.

#### XIV.

Quemadmodum autem Deo placuit, opus hoc suum gratiae per praedicationem Evangelii in nobis inchoare; ita per eiusdem auditum, lectionem, meditationem, adhortationes, minas, promissa, nee non per usum sacramentorum, illud conservat, continuat, et perficit.

#### XV.

Hane de vere credentium ac sanctorum perséversutia, einsque certitudine, doctrinam, quam Deus ad nominis sui gloriam, et piarum animarum solatium, in verbo suo abundantissime revelavit, cordibusque fidelium imprimit, caro quidem non capit, Satanas odit, mundus ridet, imperiti et hypocritae in abusum rapiunt, spiritusque erronei oppugnant; sed sponsa Christi ut inaestimabilis pretii thesaurum tenerrime semper dilexit, et constanter propugnavit: quod ut porro faciat, procurabit Deus, adversus quem nec consilium valere, nec robur ullum praevalere potest. Cai soli Deo, Patri, Filio et Spiritui Sancto, sit honor et gloria in sempiternum. Amen.

# REIECTIO ERRORUM CIRCA DOCTRINAM

DE

# PERSEVERANTIA SANCTORUM.

Exposita doctrina orthodoxa Synodus reiicit errorum eorum,

T.

QUI docent: "Perseverantiam vere fidelium, non esse effe"ctum electionis, aut donum Dei morte Christi partum, sed esse
"conditionem novi foederis, ab homine ante sui electionem ac
"iustificationem" (ut ipsi loquuntur) "peremtoriam; libera volun"tate praestandam." Nam sacra Scriptura testatur eam ex electione sequi, et vi mortis, resurrectionis, et intercessionis Christi
electis donari. Rom. XI, 7: Electio assecuta est, reliqui occalluerunt. Item, Rom. VIII, 32: Qui proprio Filio non pepercit,
sed pro omnibus nobis tradidit ipsum, quomodo non cum eo nobis
omnia donubit? Quis intentabit crimina adversus electos Bei?
Deus est qui iustificat. Quis est qui condemnet? Christus is est
qui mortuus est, imo qui etiam resurrexit, qui etiam sedet ad
dexteram Dei, qui etiam intercedit pro nobis: Quis nos separabit
a dilectione Christi?

#### II.

Qui docent: ,,Deum quidem hominem fidelem sufficientibus ,,ad perseverandum viribus instruere, ac paratum esse eas in ,,ipso conservare si officium faciat: positis tamen illis omnibus, ,,quae ad perseverandum in fide necessaria sunt, quaeque Deus ,,ad conservandam fidem adhibere vult, pendere semper a volun-,,tatis arbitrio, ut perseveret, vel non perseveret. Haec enim sententia manifestum Pelagianismum continet; et homines, dum vult facere liberos, facit sacrilegos, contra perpetuum evangelicae doctrinae consensum, quae omnem gloriandi materiam homini adimit, et huius beneficii laudem soli divinae gratiae transcribit; et contra Apostolum testantem: Deum esse qui confirmabit nos usque in finem inculpatos in die Domini nostri Iesu Christi, 1 Cor. I, 8.

#### III.

Qui docent: ,, Vere credentes et regenitos non tantum posse ,, a fide iustificante, item gratia, et salute totaliter et finaliter ex-,, cidere, sed etiam reipsa non raro ex iis excidere, atque in ae-,, ternum perire. Nam haec opinio ipsam iustificationis ac regenerationis gratiam, et perpetuam Christi custodiam irritam red-

dit, contra diserta Apostoli Pauli verba Rom. V, 8. 9. Si Christus pro nobis mortuus est, quum adhuc essemus peccatores, multo igitur magis, iam iustificati in sanguine eius, servabimur per ipsum ab ira. Et contra Apostolum Iohannem, 1 Ioh. III, 9. Omnis qui natus est ex Deo, non dat operam peccato: quis umen eius in eo manet, nec potest peccare, quia ex Deo genius est. Nec non contra verba Iesu Christi. Iohan. X, 28. 29. Ego vitam aeternam do ovibus meis, et non peribunt in aeternam, nec rapiet eas quisquam de manu mea; Pater meus, qui mihi eu dedit, maior est omnibus, nec ullus potest eas rapere de manu Petris mei.

#### IV.

Qui docent: "Vere fideles ac regenitos posse peccare pec-,, cato ad mortem, vel in Spiritum Sanctum." Quum idem Apoatolus Iohan. cap. V, postquam vers. 16. 17. peccantium ad mortem meminisset, et pro iis orare vetuisset, statim vers. 18. subiungat: Scimus quod quisquis natus est ex Deo, non peccat (nempe illo peccati genere), sed qui genitus est ex Deo, conservat seipsum, et malignus ille non tangit eum.

#### v.

Qui docent: "Nullam cortitudinem faturae persevarentiae ha"beri posse in hac vita, absque speciali revelatione." Per hanc
enim doctrinam vere fidelium solida consolatio in hac vita tellitur,
et pontificiorum dubitatio in Ecclesiam reducitur. Sacra vere
Scriptura passim hanc certitudinem, non ex speciali et extraordinaria revelatione, sed ex propriis filiorum Dei signis, et constantissimis Dei promissionibus petit. Imprimis Apostolus Paulus
Rom. VIII, 39: Nulla res creata potest nos separare a charitate
Dei, quae est in Christo Iesu, Domino nostro. Et Iohann. Epist.
I, cap. III, 34: Qui servat mandata eius, in co manet, et ille
in co: et per hoc novimus ipsum in nobis manere, ex Spiritu
quem dedit nobis.

#### VI.

Qui docent: "Doctrinam de perseverantiae ae salutis cer"titudine, ex natura et indole sua, esse carnis pulvinar, et pic"tati, bonis moribus, precibus, aliisque sanctis exercitiis nexiam;
"contra vero de eo dubitare, esse laudabile." Hi enim demosstrant se efficaciam divinae gratiae, et inhabitantis Spiritus S.
operationem ignorare: et contradicunt Apostolo Iohanni contrarium disertis verbis affirmanti Epist. I. cap. III, 2. 3: Dilecti
mei, nunc filii Dei sumus; sed nondum patefactum est id quod
erimus: scimus autem fore, ut quum ipse patefactus fuerit, similes
ei sumus, quoniam videbimus cum, sicuti est. Et quisquis habel

hanc spem in eo, purificat seipsum, sicut et ille purus est. Hi praeterea sanctorum tam Veteris quam Novi Testamenti exemplis redarguuntur, qui licet de sua perseverantia et salute essent certi, in precibus tamen, aliisque pietatis exercitiis, assidui fuerunt.

#### VII.

Qui decent, "Fidem temporariorum a iustificante et salvi-"fica fide non differre nisi sola duratione." Nam Christus ipse Matth. XIII, 20. et Luc. VIII, 13. ac deinceps, triplex praeterea inter temporarios et veros fideles discrimen manifesto constituit, quum illos dicit semen recipere in terra petrosa, hos in terra bona, seu corde bono: illos carere radice, hos radicem firmam habere: illos fructibus esse vacuos, hos fructum suum diversa mensura, constanter seu perseveranter proferre.

#### VIII.

Qui decent Non esse absurdum, hominem priore regene,, ratione extincta, Rerato, imo saepius renasci. Hi enim per
hanc doctrinam negant seminis Dei, per quod renascimur, incorruptibilitatem: adversus testimonium Apostoli Petri, Epist. I. cap.
1, 23: Renati non ex semine corruptibili, sed incorruptibili.

#### IX.

Qui docent, "Christum nunquam rogasse pro infallibili cre"dentium in fide perseverantia." Contradicunt enim ipsi Christo,
dicenti Luc. XXII, 32: Ego rogavi pro te, Petre, ne deficiat
fides tua. Et Evangelistae Iohanni testanti, Iohan. XVII, 20:
Christum non tantum pro apostolis, sed etiam pro omnibus,
per sermonem ipsorum credituris, orasse: vers. 11: Pater sancte, conserva eos in nomine tuo. Et vers. 15: Non oro ut eos
tollas e mundo, se ut conserves eos a malo.

#### Conclusio.

Atque hace est perspicua, simplex, ingenua Orthodoxae de Quinque Articulis in Belgio controversis doctrinae declaratio, et errorum, quibus Ecclesiae Belgicae aliquamdiu sunt perturbatae, reiectio, quam Synodus ex verbo Dei desumptam, et Confessionibus Reformatarum Ecclesiarum consentaneam esse iudicat. Unde liquido apparet eos, quos id minime decuit, citra omnem veritatem, aequitatem, et charitatem populo inculcatum voluisse:

"Doctrinam Ecclesiarum Reformatarum de praedestinatione "et annexis ei capitibus, proprio quodam genio atque impulsu, "animos hominum ab omni pietate et religione abducere; esse "carnis et Diaboli pulvinar, arcemque Satanae, ex qua omnibus "insidietur, plurimos sauciet, et multos tum desperationis, tun "securitatis iaculis lethaliter configat: eandem facere Deum autho-,,rem peccati, iniustum, tyrannum, hypocritam; nec aliud esse, "quam interpolatum Stoicismum, Manicheismum, Libertinismum, "Turcismum: eandem reddere homines carnaliter securos: quippe "ex ea persuasos electorum saluti, quomodocunque vivant, non ob-"esse, ideoque eos secure atrocissima quaeque scelera posse per-"petrare; reprobis ad salutem non prodesse, si vel omnia san-"ctorum opera vere secerint: eadem doceri Deum mido puroque "voluntatis arbitrio, absque omni ullius peccati respectu, vel in-,,tuitu, maximam mundi partem ad aeternam damnationem prae-"destinasse et creasse: eodem modo, quo electio est fons et "causa fidei ac bonorum operum, reprobationem esse causam in-"fidelitatis et impietatis: multos fidelium infantes ab aberibus "matrum innoxios abripi et tyrannice in gehennam praecipitari, ", adeo ut iis nec baptismus, nec Ecclesiae in corum baptismo "preces, prodesse queant." Et quae eius generia suat alia plurima, quae Ecclesiae Reformatae non solum agnoscunt, sed etiam toto pectore detestantur. Quare quoiquot nomen Servateris nostri Iesu Christi pie invocant, eos Synodus haec Dordrechtana per nomen Domini obtestatur, ut de Ecclesiarum Reformatarum fide, non ex coacervatis hinc inde calumniis, vel etiam privatis nonnullorum, tum veterum tum recentium doctorum dictis, saepe etiam aut mala fide citatis, aut corruptis, et in alienum sensum detortis. sed ex publicis ipsarum Ecclesiarum Confessionibus, et ex bac orthodoxae doctrinae declaratione, unanimi omnium et singulorun totius Synodi membrorum consensu firmata, iudicent. Calumniatores deinde ipsos serio monet, viderint quam grave Dei iudicion sint subituri, qui contra tot Ecclesias contra tot Ecclesiarum Confessiones, falsum testimonium dicunt, conscientias infirmorum turbant, multisque vere fidelium societatem suspectam reddere satagunt.

Postremo hortatur haec Synodus omnes in Evangelio Christi symmystas, ut in huius doctrinae pertractatione, in scholis atque in ecclesiis, pie et religiose versentur, eam tum lingua, tum calamo, ad Divini nominis gloriam, vitue sanctitatem, et consternatorum animorum solatium accommodent, cum Scriptura secundum fidei analogiam non solum sentiant, sed etiam loquantur; a phrasibus denique iis omnibus abstineant, quae praescriptos nobis genuisi sanctarum Scripturarum sensus limites excedunt, et protervis sophistis iustam ansam praebere possint doctrinam Ecclesiarum Reformatarum sugillandi, aut etiam calumniandi. Filius Dei Iesus Christus, qui ad dextram patris sedens dat dona hominibus, sanctificet nos in veritate, eos qui errant adducat ad veritatem, calumniatoribus sanae doctrinae ora obstruat, et fidos verbis sui ministros spiritu sapientiae et discretionis instruat, at omnia ip:0-

rum elequia ad gloriam Dei, et aedificationem auditorum, cedant. Amen.

Huic capiti eadem quae prius subscribuntur nomina.

Haec omnia de Quinque Doctrinae Capitibus Controversis supra comprehensis, ita esse gesta testamur Illustrissimorum ac Praepotentium DD. Ordinum Generalium ad hanc Synodum Deputati, manuum nostrarum subsignatione.

#### EX GELDRIA.

MARTINUS GREGORII D. Consiliarius Ducatus Geldriae, et Comitatus Zutphaniae.

Henricus van Essen Consiliarius Ducatus Geldriae, et Comitatus Zutphaniae.

#### EX HOLLANDIA.

Walravus de Brederode. Hugo Muys van Holy. Iacobus Boelius. Gerardus de Nieuburck.

#### EX ZELANDIA.

Simon Scotte Consiliarius et Secretarius Civitatis Middelburgensis.

Iacobus Campe Ordinum Zelandiae Consiliarius.

#### EX PROVICIA ULTRAIECTINA.

Fredericus van Zuylen van Nyevelt. Wilhelmus van Hardevelt.

#### EX FRISIA.

Ernestus ab Aylva Ordinum Frisiae Consiliarius, Orientalis Dongriae Grietmannus.

Ernestus ab Harinxma Consiliarius primarius in Curia Provinciali Frisiae.

#### EX TRANSISALANIA.

Henricus Hagen.

## EX CIVITATE GRONINGENSI ET OMLANDIIS.

Hieronymus Isbrants, I. U. D. Edvardus Iacobus Clant a Stedum. Et Illustribus ac Amplissimis DD. Delegatis a Secretis,

DANIEL HEINSIUS.

# SENTENTIA SYNODI

DB

#### REMONSTRANTIBUS.

EXPLICATA hactenus, et asserta, per Dei gratiam, veritate. erroribus reiectis, et dammatis, abstersis iniquis calumniis; SYN-ODUS HAEC DORDRECHTANA (quae ipsi porro cura superest) serio, obnixe et pro auctoritate, quam ex Dei verbo in omnia suarum Ecclesiarum membra obtinet, in Christi nomine rogat, hortatur, monet, atque iniungit omnibus et singulis in Foederale . Belgio Ecclesiarum Pastoribus, academiarum et scholarum Doctoribus, Rectoribus et Magistris, atque adeo omnibus in universum, quibus vel animarum cura, vel iuventutis disciplina est damandata, ut missis quinque notis Remonstrantium Articulis, qui et erronei sunt, et mera errorum latibula, hanc sanam veritatis salutaris doctrinam, ex purissimis verbi divini fontibus haustam, sinceram et inviolatam, pro viribus et munere suo, conservent: illam populo et iuventuti sideliter et prudenter proponant et explicent; usumque eius suavissimum atque utilissimum, tum in vita, tum in morte, diligenter declarent: errantes ex grege, secus sentientes, et opinionum novitate abreptos, veritatis evidentia mansuete crudiant, si quando det ipsis Deus resipiscentiam, ad agnoscendam veritatem: ut saniori menti redditi, uno spiritu, ore, side, charitate, Ecclesiae Dei, et sanctorum communioni, denuo accedant; atque tanden coalescat vulnus Ecclesiae, et fiat omnium eius membrorum cor unum et anima una in Domino.

At vero, quia nonnulli e nobis egressi sub titulo Remonstrantium (quod nomen Remonstrantium ut et Contra-Remonstrantium, SYNODUS perpetua oblivione delendum censet,) studiis et consiliis privatis, modis illegitimis, disciplina et ordine Ecclesiae violato, atque fratrum suorum monitionibus et iudiciis contemplis, Belgicas Ecclesias antea florentissimas, in fide et charitate contunctissimas, in his Doctrinae Capitibus, graviter et periculose admodum turbarunt: errores noxios et veteres revocarunt, et novos procuderunt, publice et privatim, voce ac scriptis, in vulgus sparserunt, et acerrime propugnarunt: doctrinam, hacteaus in Ecclesiis receptam, calumniis et contumeliis enormibus insectanti, nec modum nec finem fecerunt: scandalis, dissidiis, conscientire

rum scrupulis, et exagitationibus, omnia passim compleverunt: quae certe gravia in fidem, in charitatem, in bonos mores, in Ecclesiae unitatem et pacem, peccata, cum in nullo homine tolerari iuste possint, in Pastoribus censura severissima ab omni aevo in Ecclesia usurpata, necessario animadverti debent; SYNODUS, invocato Dei sancto nomine, suae auctoritatis ex verbo Dei probe conscia, omnium legitimarum tum veterum tum recentium Synodorum vestigiis insistens, et illustrissimorum DD. Ordinum Generalium auctoritate munita, declarat atque iudicat, Pastores illos. qui partium in Ecclesia ductores, et errorum doctores sese praebuerunt, corruptae religionis, scissae Ecclesiae unitatis, et gravissimorum scandalorum, citatos vero ad hanc Synodum, intolerandae insuper adversus supremi magistratus in hac Synodo publicata decreta, ipsamque hanc venerandam Synodum, pervicaciac. reos et convictos teneri. Quas ob causas, primo Synodus praedictis citatis omni ecclesiastico munere interdicit, eosque ab officiis suis abdicat, et academicis functionibus etiam indignos esse iudicat, donec per seriam resipiscentiam, dictis, factis, studiis contrariis abunde comprobatam, Ecclesiae satisfaciant, et cum eadem vere et plene reconcilientur, atque ad eius communionem recipiantur: quod nos in ipsorum bonum, et totius Ecclesiae gaudium unice in Christo Domino nostro exoptamus. Reliquos autem, quorum cognitio ad Synodum hanc Nationalem non devenit, Synodus Provincialibus, Classibus, et Presbyteriis, ex ordine recepto, committit: quae omni studio procurent ne quid Ecclesia detrimenti vel in praesens capere, vel in posterum metuere possit. Errorum istorum sectatores spiritu prudentiae discriminent: refractarios. clamosos, factiosos, turbatores, quam primum officiis ecclesiasticis, et scholasticis, quae sunt suae cognitionis et curae, abdicent : eoque nomine monentur, at nulla interiecta mora, post acceptum huius Synodi Nationalis iudicium, impetrata ad hoc magistratus auctoritate, conveniant, ne lentitudine malum invalescat et roboretur. Ex infirmitate, et vitio temporum lapsos, vel abreptos, et in levioribus forte haesitantes, aut etiam dissentientes, modestos tamen, sedatos, vitae inculpatae, dociles, omni lenitate, charitatis officiis, patientia, ad veram atque perfectam concordiam eum Ecclesia provocent: ita tamen, ut diligenter sibi caveant, ne quemquam ad sacrum ministerium admittant, qui doctrinae hisce synodicis constitutionibus declaratae subscribere, eamque docere recuset: neminem etiam retineant, cuius manifesta dissensione, doctrina in hac Synodo tanto consensu comprobata violari, et Pastorum concordia, Ecclesiarumque tranquillitas denuo turbari queat. Praeterea veneranda haec Synodus serio monet ecclesiasticos omnes coetus, ut invigilent diligentissime in greges sibi commissos, omnibus subnascentibus in Ecclesia novitatibus mature obviam cant, casque tanquam zizania ex agro Domini evellant: attendant scholis et scholarum moderatoribus ne qua ex privatis sententiis

et pravis opinionibus iuventuti instillatis, postmodum Ecclesiae et reipub, pernicies denuo creetur. Denique illustrissimis et praepotentibus DD, Foederati Belgii Ordinibus Generalibus, gratiis reverenter actis, quod tam necessario et opportuno tempore, afficis et labentibus Ecclesiae rebus, Synodi remedio clementer succurrerint, probos et fideles DEI servos in suam tutelam receserist. pignus omnis benedictionis et praesentiae divinae, verbi nempe issis veritatem, in suis ditionibus sancte et religiose conservatam velucrint: nulli labori, nullis sumptibus ad tantum opus promeresdum et perficiendum pepercerint: pro quibus eximiis officiis lagissimam a Domino et publice et privatim, et spiritualem et tenporalem, remunerationem toto pectore SYNODUS comprecatur: Eosdem porro Dominos clementissimos obnixe et demisse rogat, ut hanc salutarem doctrinam, sidelissime ad verbum Dei et Reformatarum Ecclesiarum consensum a Synodo expressam, in suis regionibus solam et publice audiri velint et inbeant: arceant suborientes omnes hacreses et errores, spiritus inquietos et turbelentos compescant: veros et benignos Ecclesiae nutritios ac tutores sese probare pergant: in personas supra dictas sententiam pro iure ecclesiastico, patriis legibus confirmato, ratam esse veliat, et auctoritatis suae adiecto calculo, synodicas constistutiones inmotas et perpetuas reddant.

#### NOMINE ET IUSSU SYNODI

Sebastianus Damman, Synodi Scriba.
Festus Hommius, Eccl. Leydensis Pastor, et Synodi Na.
Actuarius.

In testimonium Actorum, Daniel Heinsius.

# APPROBATIO ILLUSTRISSIMORUM AC PRAEPOTENTIUM DOMINORUM,

# DD. ORDINUM GENERALIUM.

ORDINES Generales Foederati Belgii, omnibus, qui hase visuri aut lecturi sunt, salutem. Notum facimus, Quum ad tolendas tristes et nozias illas controversias, quae aliquot oblimannis cum magno reipubl. detrimento, et pacis Ecclesiarum perturbatione, exortae sunt super quinque notis Doctrinae Christians

Capitibus, eorumque appendicibus, visum nobis fuerit, ex ordine in Ecclesia Dei, ipsaque adeo Belgica, Dordrechtum convocare Synodum Nationalem omnium Ecclesiarum Foederati Belgii; utque illa maximo cum fructu et reipubl. emolumento celebrari posset, non sine gravi molestia, magnisque impensis, ad eandem expetiverimus et impetraverimus complures praestantissimos, doctissimos et celeberrimos Reformatae Ecclesiae Theologos exteros. uti ex praedictae Synodi Decretorum subscriptione, post singula doctrinae Capita videre est; delegatis insuper ex singulis provinciis ad eiusdem directionem nostris deputatis, qui in eadem ab initio usque ad finem praesentes curam gererent, ut omnia ibidem in timore Dei, et recto ordine, ex solo Dei verbo, sincerae nostrae intentioni congruenter, possent pertractari: Cumque praedicta haec Synodus singulari Dei benedictione tanto omnium et singulorum, tam exterorum quam Belgicorum, consensu, de praedictis quinque Doctrinae Capitibus, eorumque doctoribus iam iudicarit, nobisque consultis et consentientibus sexto Maii proxime praeterito decreta et sententiam hisce praefixa promulgarit; Nos, ut exoptati fructus ex magno et sancto hoc opere (quale nunquam antehac Ecclesiae Reformatae viderunt,) ad Ecclesias harum regionum redundare queant, quandoquidem nihil nobis aeque cordi et curae est, quam gloria Sanctissimi Nominis Divini, quam conservatio et propagatio verae Reformatae Christianae Religionis (quae fundamentum est prosperitatis et vinculum unionis Foederati Belgii,) quam concordia, tranquillitas, et pax Ecclesiarum; itemque conservatio et communionis Ecclesiarum, quae sunt in hisce regionibus, cum omnibus exteris Reformatis Ecclesiis, a quibus nos separare nec debuimus nec potuimus, Visis, cognitis, et mature examinatis atque expensis, praedicto iudicio et sententia Synodi, ista plene in omnibus approbavimus, confirmavimus, et rata habuimus, approbamus, confirmamus et rata habemus per praesentes: Volentes ac statuentes, ut nulla alia doctrina de quinque praedictis Doctrinae Capitibus in Ecclesiis harum regionum doceatur aut propagetur, praeter hanc, quae praedicto iudicio sit conformis atque consentanea; Mandantes atque imperantes omnibus ecclesiasticis coetibus, Ecclesiarum Ministris, Sacrosanctae Theologiae Professoribus et Doctoribus, Collegiorum Regentibus, omnibusque in universum et singulis, quos haec aliquatenus concernere queant aut attingere, ut in suorum ministeriorum et functionum exercitio eadem in omnibus fideliter et sincere sequantur, iisque convenienter sese gerant. Utque bonae nostrae intentioni plene ac per omnia ubique possit satisfieri, Denunciamus et mandamus Ordinibus, Gubernatoribus, Deputatis Ordinum, Consiliariis et Ordinibus Deputatis provinciarum Geldriae et comitatus Zutphaniae, Hollandiae, et Westfrisiae, Zelandiae, Ultraiecti, Frisiae, Transisalaniae, civitatis Groningae et Omlandiarum, omnibusque aliis Officiariis, Iudicibus, et Iustitiariis, ut praedicti Iudicii Synodici, corumque quae inde dependent, observationem promoveant et tueantur, ac promovere et tueri faciant, adeo ut nullam in hisce mutationem aut ipsi faciant, aut ab aliis ullo modo fieri permittant: Quoniam ad promovendam Dei gloriam, securitatem et salutem status harum regionum, tranquillitatem et pacem Ecclesiae, ita fieri debere iudicamus. Actum sub nostro sigillo, signatione Praesidis, et subscriptione mostri Graphiarii, Hagae-Comitis, secundo Iulii, anno millesimo, sexcentesimo et decimo nono, signatum erat.

A. Ploos, ut

Et inferius

Ex mandato praedictorum Praepotentium

Dominorum Ordinum Generalium

Subscriptum

C. Aerssen.

Eralque spatto impressum praedictum sigillum in Cera rubra.

10.

# FORMULA

# CONSENSUS

ECCLESIARUM HELVETICARUM REFORMATARUM,

CIRCA

DOCTRINAM DE GRATIA UNIVERSALI ET CONNEXA, ALIAQUE NONNULLA CAPITA.

#### PRAEFATIO.

Quod a) divinus ille Gentium Apostolus b) γνησίω suo τέκνω Ti-1 motheo inculcavit serio, ut videlicet maneat in iis, quae Euade καὶ ἐπιστώθη didicit et de quibus fides ipsi facta est\*): id ipsum sane deploratis his et exulceratis temporibus memoriam mentemque nostram crebro subeat oportet. Tantoque magis, quod tristis experientia testatur, hinc inde, non in uno veritatis capite, ab ὑποτυπώσει sanorum verbornm deslecti, et sidem semel sanctis ex verbo Dei traditam, erroribus suppullulantibus labem nonnullam contrahere. Nos quod attinet, merito divinae, qua prae aliis 2 multis gentibus coelestis Pater indignos nos prosecutus est, gratiae et bonitati grata mente acceptum referimus, quod προεστώτας hactenus nastros, Amplissimos inprimis Proceres, Patriae Patres. Ecclesiae nutritios verissimos, Spiritu pietatis, sapientiae et fortitudinis dotavit, ut quod acceperunt a maioribus ex Dei verbo veritatis κειμήλιον religiose custodirent, pressisque, quod aiunt, manibus tenerent, nec paterentur, ut doctrinae corruptio accessum ad Ecclesias nostras haberet ullum. Cum vero non minor sit 3 virtus, quam quaerere, parta tueri, et Angelum ipsum Philadelphonsis Ecclesiae inclamantem audiamus quotidie: Ecce venio cito; tene quod habes, ne quis accipiat coronam tuam\*\*), merito

a) Germ. add. bort. b) Germ. ber heilige Apostel.

flexis ad Patrem Domini nostri Iesu Christi genubus, ardenter oramus, ut is difficilimis hisce temporibus praecipuum hoc nkeνέκτημα et beneficium clementer nobis servet, ad consummationen 4 usque seculi. Ne vero, quae alibi in capitibus nonnullis ac isprimis in doctrina de gratiae divinae amplitudine invaluere opiniones sequiores, nostram quoque teneram iuventutem, atque inte ipsas etiam Ecclesias nostras successu temporis inficiant, neve, uti errore vix alia seges magis foeta et fertilis est, ex istis nimia indulgentia toleratis, deteriores alii subnascantur; uti alizi factum esse vel Remonstrantismi triste exemplum documento esse potest: de efficaci et sacro repagulo aliquo, superiorum au-5 thoritate et iussu, cogitandum nobis fuit. Nati hinc et unanimi consensu a nobis approbati sunt Canones circa doctrinam de gratia universali, et connexa, aliaque nonnulla capita, in quibus concinnandis id maxime operam dedimus, ut veritas et charitas, 6 ήδιστη συζυγία ambigua, quod aiunt, palma decertent. Neque vero est, cur Venerandi Fratres Exteri, quos tanquam de caetere λοότιμον πίστιν λαχόντας fraterne colimus et suspicimus, ob testatum graves ob causas dissensum, nobis succenseant, vel schismatis ansam cuiquam praeberi dictitent. Salvum enim utriaque per Dei gratiam stat fundamentum fidei, cui utrobique ex Dei verbo aurum et argentum pretiosique lapides non pauci superstructi sunt. Salva unitas corporis mystici et Spiritus, sicut et vocati sumus in una spe vocationis nostrae. Unus nobis Dominus, una fides praecipua, et in eadem tuenda sancta conspiratio et contesseratio. Unum baptisma, unus Deus et Pater omnium, qui ex super omnia, et per omnia, et in omnibus nobis\*). Salvum denique apud nos semper tenerrimae charitatis vinculum et compeges sarta et tecta sacrosancta communionis sanctorum officia per 7 Dei gratiam perstabunt. Quod super est, Deum, Patrem luminum pia in vota vocare non cessabimus, ut institutum nostrum salutare esse velit et iubeat, eique per Iesum Christum, fidei et salutis nostrae principem et consummatorem unicum, benedicere dignetar!

#### Can'ones.

8 I. Deus T. O. M. verbum suum, quod est potentia ad selutem omni credenti\*\*), non tantum per Mosen, Prophetas et
Apostolos scripto mandari curavit, sed etiam pro eo scripto peterne vigilavit hactenus et excubavit, ne Sathanae astu, vel france
9 ulla humana vitiari posset. Proinde merito singulari eius gratise
et bonitati Ecclesia acceptum refert, quod habet, habebitque ad
finem mundi sermonem propheticum firmissimum\*\*\*), nec non ima
γράμματα, sacras literas †), ex quibus, pereunte coelo et terra,
ne apex quidem vel iota unicum peribit ††).

<sup>\*)</sup> Eph. 4, 4-6. \*\*) Rom. 1, 16. \*\*\*) 2 Petr. 3, 19. †) 2 Tis-3, 15. ††) Matth. 5, 18.

II. In specie autem Hebraicus Veteris Testamenti Codex, 10 quem ex traditione Ecclesiae Iudaicae, cui olim Oracula Dei commissa sunt\*), accepimus hodieque retinemus, tum quoad consonas, tum quoad vocalia, sive puncta ipsa, sive punctorum saltem potestatem, et tum quoad res, tum quoad verba θεόπενευστος, ut fidei et vitae nostrae, una cum Codice Novi Testamenti sit Canon unicus et illibatus, ad cuins normam, ceu Lydium lapidem, universae, quae extant, Versiones, sive orientales, sive occidentales exigendae, et sicubi deflectunt, revocandae sunt.

Eorum proinde sententiam probare neutiquam possumus, 11 qui lectionem, quam Hebraicus Codex exhibet, humano tantum arbitrio constitutam esse definiunt, quique lectionem Hebraicam, quam minus commodam iudicant, configere, eamque ex LXX. seniorum alioramque versionibus Graecis, Codice Samaritano, Targumim Chaldaicis, vel aliunde etiam, imo quandoque ex sola ratione emendare religioni neutiquam ducunt, neque adeo aliam lectionem authenticam, quam quae ex collatis inter se editionibus. ipsiusque etiam Hebraici codicis, quem variis modis corruptum esse dictitant, adhibita circa lectiones variantes humani iudicii zoloss erui possit, agnoscunt: Tandemque praeter editionem Hebraeam hodiernam, alios esse codices Hebraeos in veterum Interpretum deflectentibus ab Hebraeo nostro contextu versionibus, etiamnum variantium olim codicum Hebraeorum indicia sint, decernunt: Atque ita fidei nostrae principium, eiusque authoritatem sacrosanctam anceps in discrimen adducunt.

IV. Deus ante iacta mundi fundamenta in Christo Iesu, 12 Domino nostro, fecit πρόθεσιν αλώνιον propositum seculorum\*\*), in quo ex mero voluntatis suae beneplacito, sine ulla meriti operum vel fidei praevisione, ad laudem gloriosae gratiae spae elegit certum ac definitum hominum in eadem corruptionis massa, et communi sanguine iacentium, adeoque peccato corruptorum numemerum, in tempore per Christum Sponsorem et Mediatorem unicum ad salutem perducendum, eiusdemque merito, Spiritus S. regenerantis potentissima virtute, efficaciter vocandum, regenerandum, et fide ac resipiscentia donandum. Atque ita quidem Deus 13 gloriam suam illustrare constituit, ut decreverit, primo quidem hominem integrum creare, tum eiusdem lapsum permittere, ac demum ex lapsis quorundam misereri, adeoque eosdem eligere, alios vero in corrupta massa relinquere, aeternoque tandem exitio devovere.

V. In gratioso autem illo Electionis divinae decreto ipse 14 quoque Christus includitur, non ut causa meritoria, vel fuadamentum ipsam electionem praecedens, sed ut ipse quoque ἐκλεκτός electus \*\*\*) ante iaeta mundi fundamenta praecognitus, adeoque

<sup>\*)</sup> Rom. 3, 2. \*\*\*) Eph. 3, 11. \*\*\*) 1 Petr. 2, 4. 6.

primarium eius exequendae electus mediator, et primogenitus frater noster, cuius pretioso merito, ad conferendam nobis, salva 15 iustitia sua, salutem, uti voluit. Scriptura enim sacra non tantun testatur electionem factam esse secundum merum benenlecium consilii et voluntatis divinae\*); sed etiam destinationem et dationem Christi, Mediatoris nostri, ab enixo Dei Patris erga mudum electorum amore arcessit.

VI. Quamobrem neque corum suffragamur sententiae, qui docent, Deum φιλανθοωπία, seu praecipuo quodam generis hemani lapsi amore motum Electioni praevio, voluntate quadan conditionata, velleitate, misericordia prima, uti vocant, desiderio inefficaci omnium et singulorum, conditionate saltem, si videliet credant, salutem intendisse: omnibus et singulis lapsis Christm Mediatorem destinasse; ac demum quosdam consideratos, non sinpliciter ut peccatores in Adamo primo, sed ut redemptos in Adamo secundo elegisse, hoc est, salutare fidei donum in tempore gratiose concedendum iis destinasse; atque unico hocce actu Ele-

17 ctionem proprie dictam absolvi. Haec enim, et si quae alia hisce affinia sunt ab unorunwoet sanorum de Electione divina sermonum non mediocriter deflectunt. Scriptura quippe propositum Dei. miserendi videlicet hominum, non ad omnes et singulos, sed ad solos electos restringit; exclusis nominatim reprobis; veluti Esero, quem Deus aeterno odio prosecutus est "). Testantur eaeden sacrae literae, consilium et voluntatem Dei non nutare, sed stere immobiliter, et Deum in coelis, quaecunque vult, sacere 244).

18 Quippe Deus procul abest ab omni impersectione humana, qualis

in affectibus et desideriis inefficacibus, temeritate, poenitentia d consilii mutatione gliscit. Destinatio quoque Mediatoris Christi aeque ac salus corum, qui ipsi ut peculium et haereditas urapalperos dati sunt, ab una eademque Electione arcessitur, non

ei ut fundamentum substernitur.

VII. Sicut ab aeterno Deo nota fuerunt omnia opera eius \*\*\*\*): ita in tempore pro infinita potentia, sapientia et honitate sua beminem, operum suorum gloriam et coronidem ad imaginem suam, adeoque rectum, sapientem et iustum condidit; conditum foederi operum subiecit, et in eo suam ei communionem, amicitiam et vitam, siquidem ad nutum eius se obedientem gereret, liberalitet promisit.

Porro promissio illa foederi operum annexa, seit VIII. non terrestris tantum vitae et felicitatis continuatio, sed inprimis vitae aeternae et coelestis, in coelo videlicet, siquidem perfectat obedientiae stadium decurrisset, per inestabile gaudium in commi-

21 nione Dei tum corpore tum anima transigendae possessio. Id ipsum enim non Arbor duntaxat vitae Adamo praefiguravit, sed

<sup>\*)</sup> Matth. 11, 26. Ephes. 1, 5. 9. 10. Ps. 115, 3, \*\*\*\*) Act. 15, 18. \*\*) Rom. 9, 11. \*\*\*) Jes. 47,

etiam legis potentia, quae a Christo in locum nostrum succedente completa, non aliam quam coelestem vitam in Christo, δικαίωμα τοῦ νόμου implente, nobis addicit, nec non opposita comminatio mortis, non temporalis duntaxat sed etiam aeternae, manifeste arguit.

IX. Quamobrem illorum sententiae nulli astipulamur, qui 22 Adamo, siquidem Deo obediret, coelestis beatitudinis praemium propositum esse negant; neque aliam foederis operum promissionem quam vitae perpetuae et affluentis omni bonorum genere, quae tum in animum tum in corpus hominis in statu integrae naturae constituti competere possunt, eiusque in Paradiso terrestri fruendae agnoscunt. Hoc enim et sano sensui verbi divini repu-

gnat, et potentiam legis per se consideratae enervat.

Sicut autem Deus foedus operum cum Adamo inivit 23 non tantum pro ipso, sed etiam in ipso, ut capite et stirpe, cum toto genere humano, vi benedictionis naturae ex ipso nasciturae, et eandem integritatem, siquidem in ea perstitisset, haereditaturo: ita Adamus tristi prolapsu, non sibi duntaxat sed toti etiam humano generi, ex sanguinibus et voluntate carnis proventuro peccavit, et bona in foedere promissa perdidit. Censemus igitur, 24 peccatum Adami omnibus eius posteris, iudicio Dei arcano et iusto, imputari. Testatur quippe Apostolus in Adamo omnes peccasse: Unius hominis inobedientia peccatores multos constitui; et in eodem omnes mori\*). Neque vero ratio apparet, quemadmodum haereditaria corruptio, tanquam mors spiritualis, in universum genus humanum insto Dei iudicio cadere possit, nisi eiusdem generis humani delictum aliquod, mortis illius reatum inducens, praecesserit. Cum Deus instissimus totius terrae iudex nonnisi sontem puniat.

XI. Duplici igitur nomine post peccatum homo natura, in-25 deque ab ortu suo, antequam ullum actuale peccatum in se admittat, irae ac maledictioni divinae obnoxius est; primum quidem ob παφώπτωμα et inobedientiam, quam in Adami lumbis commisit: deinde ob consequentem in ipso conceptu haereditariam corruptionem insitam, qua tota eius natura depravata et spiritualiter mortua est, adeo quidem, ut recte peccatum originale statuatur

duplex, imputatum videlicet, et haereditarium inhaerens.

XII. Non possumus proin, salva coelesti veritate, assen-26 sum praebere iis, qui Adamum posteros suos ex instituto Dei repraesentasse ac proinde eius peccatum posteris eius ἀμίσως imputari negant, et sub imputationis mediatae et consequentis nomine, non imputationem duataxat primi peccati tollunt, sed haereditariae etiam corruptionis assertionem gravi periculo obiiciunt.

XIII. Sicut Christus ab aeterno electus est ut Caput, Prin-27 ceps et Haeres omnium eorum, qui in tempore per gratiam eius

<sup>&#</sup>x27;\*) (Rom. 5, 12, 19. 1 Cor. 15, 21. 22.)

salvantur: ita etiam in tempore Novi Foederis Spensor factus est pro iis solis, qui per aeternam electionem dati ipsi sunt ut populus peculii, semen et haereditas eius. Pro solis quippe electis ex decretorio Patris consilio propriaque intentione diram moten oppetiit, solos illos in sinum paternae gratiae restituit, solos los Patris offenso reconciliavit et a maledictiona logic liberarit. Log

28 Patri offenso reconciliavit et a maledictione legis liberavit. less enim noster salvat populum suum a peccatis\*), qui animan suu redemptionis pretium dedit pro multis ovibus\*\*) suis, ad suca cius attonitis \*\*\*), pro quibus solis etiam, tanquam divinitus ve-

29 catus Sacerdos, postposito mundo, intercedit \*\*\*\*). Christo proi moriente soli Electi, qui in tempore nova creatura fiunt, propu quibus moriens ipse, tanquam piacularis victima, substitutas et una mortui et a peccato iustificati consentur †): atque ita volstas Christi morientis cum consilio Patris, non alios ipsi qua Electos redimendos dantis, nec non operatione Spiritus sanci non alios quam Electos sanctificantis, et ad vivam spem aeterne vitae obsignantis παναρμονικώς ita convenit et amice conspirat, ut Patris eligentis, Filii redimentis, et Spiritus S. sanctificantis aequalis περιφορία pateat.

30 XIV. Atque id ipsum amplius etiam inde colliquescit, quel Christus iisdem, pro quibus mortuus est, uti salutem, ita eliam media ad salutem, spiritum inprimis regenerantem et coeleste filei

31 donum, et meruit et actu confert. Testatur quippe Scriptura, Christum Dominum venisse ad salvandum perditas oves donus Israelis ††), mittere et eundem Spiritum sanctum, tanquam sun, regenerationis fontem †††): interque promissiones meliores Novi Foederis, quarum is factus Mediator et Sponsor est, hanc eminere, quod legem suam, fidei videlicet, cordibus suorum inscripturus sit ††††): Venire ad Christum, per fidem videlicet, quiquid Pater ipsi dedit: Denique nos esse electos in Christo, a simus sancti et inculpati, adeoque filii per ipsum\*). Ut vere simus sancti et filii Dei, non aliunde quam a fide et spiritu regenerationis proficiscitur.

32 XV. Ita autom Christus vice Electorum obedientia mertis suae Deo Patri satisfecit, ut in censum tamen vicariae institute et obedientiae illius, universa eius, quam per totius vitae sue curriculum legi, tanquam servus ille iustus, sive agendo sive per 33 tiendo praestitit, obedientia vocari debeat. Nihil enim aliud fuit Christi vita, teste quidem Apostolo\*\*), quam perpetua quidem exinanitio, submissio et humiliatio gradatim ad extremum usque terminum, mortem videlicet crucis procedens; rotundo asserit ere Spiritus Dei Christum sanctissima vita legi et iustitiae divinae

<sup>\*)</sup> Matth. 1, 21. \*\*) Matth. 20, 24. 28. (coll. Ioan. 10, 15.) \*\* Ioan. 10, 27. 28. \*\*\*) Ioan. 17, 9. Ies. 66, 22. †) 2 Cor. 5, 17. ††) (Math. 15, 24.) †††) Ioan. 16, 7. 8. ††††) Hebr. 8, 10. \*) Eph. 1, 4. 5. \*\*) Phil. 2, 8 sqq.

pro nobis satisfecisse, et pretium illud, quo empti sumus Dec, non in passionibus duntaxat, sed tota eius vita legi conformata collocat. Morti autem vel sanguini Christi Redemptionem nostram vendicat haud alio sensu, quam quia is per passiones consummatus est. Atque ita quidem ab extremo illo terminante et nobilissimo actu, sine quo salus nostra constare non potuisset, quique omnium virtutum speculum fuit lucidissimum, denominationem facit, ut tamen a morte vitam anteactam neutiquam secludat.

XVI. Haec omnia cum ita se omnino habeant, haud sane 34 probare possumus oppositam doctrinam illorum, qui statuunt, Christum propria intentione et consilio tum suo, tum Patris ipsum mittentis, mortuum esse pro omnibus et singulis, addita conditione impossibili, si videlicet credant; omnibus impetrasse, quae non omnibus tamen applicetur, salutem, morte sua nemini proprie et actu salutem ac sidem meruisse, sed iustitiae duntaxat divinae obstaculum removisse, et Patri potestatem acquisivisse novum foedus gratiae ineundi cum universis hominibus; denique qui iustitiam Christi activam et passivam ita partiuntur, ut asserant, acti vam eum sibi pro sua vindicare, passivam vero demum Electis donare et imputare. Haec omnia, et si quae his similia sunt 35 apertis Scripturis et gloriae Christi, qui fidei et salutis nostrae άργηγὸς καὶ τελειωτής est, repugnant, crucem eius evacuant, et per speciem augendi meriti eius, reapse illud imminuunt.

XVII. Vocatio ad salutem καιροῖς ίδίοις, propriis tempori-36 bus\*), attemperata est. Secundum voluntatem quippe Dei modo restrictior, modo latior et communior, nunquam tamen absolute universalis fuit. Etenim quidem sub Veteri Testamento annuntiavit Deus Verbum suum Iacobo, statuta sua et iudicia Israëli, non sic fecit ulli genti\*\*). In Novo Testamento Deus pace facta in sanguine Christi, et ropto intergerino pariete, praeconii Evangelici et vocationis externae pomoeria hactenus dilatavit, ut nulle amplius διαστολή, distinctio sit inter Iudaeos et gentes, sed Deus iam est Dominus omnium, dives erga omnes ipsum invocantes\*\*\*). Neque tamen sic vel absolute universalis est. Testatur enim Christus multos esse vocatos \*\*\*\*), non omnes. Cumque Paulus et Timotheus Bithyniam versus Evangelii ibidem praedicandi causa contenderent, non sivit eos Spiritus Iesu +). Fueruntque, et sunt hodieque, experientia teste, innumerae myriades hominum, quibus Christus ne fando quidem unquam auditus est.

XVIII. Interim Deus etiam illis, quos per verbum ad sa. 37 lutem vocare dedignatus est, se intestatum reliquit neutiquam ++). Dedit quippe illis spectacula eveli et siderum +++). Et quod de Deo, ex naturae videlicet et providentiae opezibus, cognosci pot-

<sup>\*) 1</sup> Tim. 2, 6. \*\*) Ps. 147, 19. 20. \*\*\*) Rom. 10, 12. 13. \*\*\*\*) Matth. 20, 14. †) Act. 16, 7. ††) Act. 14, 17. †††) Dent. 4, 19.

est, id ipsum, longanimitatem suam testaturus, illis revelavit\*). 38 Neque tamen statuendum est, naturae illa et providentiae divinae opera per se sufficientia et vocationis externae vicem fungentia organa fuisse, quibus mysterium beneplaciti seu misericordiae Ilico enim Apostolus addit: Dei in Christo illis innotesceret. Invisibilia eius e creatione mundi rebus factis anidmadversa conspici, aeternam videlicet eius divinitatem et potentiam \*\*), uon arcanum beneplacitum in Christo; neque etiam hunc in finen, ut inde mysterium salutis per Christum perdiscerent, sed ut sint aranologneos, inexcusabiles, quia videlicet ne residua quidem illa notitia recte usi sunt, sed cognoscentes Deum, non tamen ut 39 Deum glorificarint neque ei gratias egerint. Quamobrem etian Christus Deum Patrem suum glorificat, quod haec absconderit sapientibus et intelligentibus, ac revelaverit infantibus \*\*\*). Et Apostolus insuper docet: Mysterium voluntatis Dei notificari nobis secundum beneplacitum eius quod proposuit in Christo \*\*\*\*).

Evangelicum fit, etiam vocantis Dei respectu, seria et sincera est. Verbo enim suo serio et verissime pandit, haud equidem, quae arcana sit sua circa singulorum salutem vel exitium intentio, sed quid nostri sit officii, et quid officium illud facientes vel omittentes maneat. Scilicet haec Dei vocantis voluntas est, ut vocati ad se veniant, tantam salutem non negligant; atque ita venientibus ad se per fidem serio quoque vitam aeternam promittit. Fidelis enim est, uti loquitur Apostolus, sermo, si nos commortui sumus, et convivemus: si patimur, etiam conregnabimus: si negabimus, etiam nos negabit: si infideles sumus, ille fidelis manet, 41 negare se ipse non potest †). Neque voluntas illa respectue.

41 negare se ipse non potest +). Neque voluntas illa respectu evrum, qui vocationi non parent, inefficax est, quia semper Deus id, quod volens intendit, assequitur, demonstrationem videlicet officii, et secutam hinc vel salutem Electorum officium facientium, vel ἀναπολογησίων reliquorum, officium praescriptum negligen-

42 tium. Spiritualis certe homo conceptum Dei internum, fidei 202logum cum verbo Dei externo prolato, vel scripto, nullo negotio
conciliat. Et quia porro Deus probat omnem veritatem, quae ex
consilio eius fluit, idcirco recte dicitur etiam voluntas ipsius esse
ut omnis, qui videt Filium et credit in ipsum, habeat vilam aeter-

43 nam ++). Quanquam hi Omnes synt Electi soli, neque Deus ullum universale consilium inivit sine determinatione personarum, Christusque adeo non pro singulis, sed pro solis Electis sibi datis mortuus est: tamen hoc utique universaliter verum esse vult,

44 quod ex speciali et definito eius consilio consequitur. Quod vero voluntate Dei in vocatione externa universaliter ita proposita soli electi credunt, reprobi vero indurantur, id a sola gratia Dei dis-

<sup>\*)</sup> Rom. 1, 19. \*\*) ibid. vs. 20. \*\*\*) Matth. 11, 25. \*\*\*\*) Eph. 1, 9. †) 2 Tim. 2, 12. 13. ††) Ioan. 6, 40.

criminante proficiscitur; Electio per eandem gratiam credentibus, reprobis vero nativa malitia sua in peccato manentibus, et secundum duritiem suam et cor poenitere nescium iram sibi in diem irae et revelationis iusti iudicii Dei thesaurizantibus.

XX. Falli proin nulli dubitamus illos, qui vocationem ad 45 salutem non sola Evangelii praedicatione, sed naturae etiam ac Providentiae operibus, citra ullum exterius praeconium expediri sentiunt, adduntque, vocationem ad salutem adeo esse ἀδιόριστον et universalem, ut nemo sit mortalium, quin obiective saltem, uti loquuntur, sufficienter, sive mediate, eo videlicet, quod Deus Naturae lumine recte utenti gratiae lumen superadditurus sit, sive immediate, ad Christum et salutem vocetur; denique sine asserta absoluta universalitate gratiae, vocationem externam seriam et veram dici, vel ἀπλότητα et ελλικρίνειαν Dei vocantis defendi posse, inficias eunt. Haec enim et S. Scripturae et experientiae 46 omnium temporum adversantur, et Naturam cum Gratia, τὸ γνωστόν τοῦ Θεοῦ cum σοφία τῆ ἐν μυστηρίω, denique lumen rationis cum lumine divinae revelationis manifeste confundant.

XXI. Qui per Evangelii praeconium ad salutem vocantur, 47 credere non possunt, neque vocantem sequi, nisi ex spirituali morte, ea ipsa potentia, qua Deus ex tenebris lucem explendescere iussit, resuscitentur et Deus Spiritus sui flexanima gratia cordibus illorum illucescat, ad φωτισμόν seu radiationem cognitionis gloriae Dei in facie Iesu Christi\*). Animalis quippe homo non recipit ea, quae sunt Spiritus Dei: stultitia ei est, neque potest cognoscere, quia spiritualiter iudicantur \*\*). Eamque impotentiam penitissimam tot testimoniis, tet emblematibus Scriptura passim convincit, ut vix alia in re sit locupletior. Moralis qui- 48 dem ea impotentia dici possit, quatenus scilicet circa subiectum et obiectum morale versatur: Naturalis tamen esse simul et dici debet, quatenus homo quosi, natura, adeoque nascendi lege, inde ab ortu est filius irae \*\*\*), illamque ita congenitam babet, ut eam haud aliter, quam per omnipotentem et vorticordiam Spiritus Sancti gratiam, excutere possit.

XXII. Censemus igitur, minus caste, neque sine periculo 49 loqui illos, qui impotentiam illam credendi moralem vocant, ac naturalem dici non sustinent, adduntque, hominem, quocunque in statu constituatur, posse credere si velit, et fidem, quacunque demum ratione, esse ἐκ τῶν ἐφ' ἡμῖν; quam tamen Apostolus consignatissimis verbis Dei donum\*\*\*\*) nuncupat.

XXIII. Duae sunt viae et modi, quibus Deus δικαιοκρι-50 τής iustificationem promisit, vel per opera seu facta propria in Lege, vel per obedientiam seu iustitiam alienam Christi, videlicet Sponsoris, quae ex gratia imputatur credenti in Evangelio. Ille modus est iustificandi hominem integrum: hic vero iustificandi

<sup>\*) 2</sup> Cor. 4, 6. \*\*) 1 Cor. 2, 14. \*\*\*) Eph. 2, 2, \*\*\* Eph. 2, 8.

51 hominem peccatorem et corruptum. Iuxta duplicem huncee instificationis modum duplex etiam foedus Scriptura constituit, operan videlicet, cum Adamo primo et singulis eius posteris in ipso initum, at per peccatum irritum factum: et gratiae, cum solis Electis in Christo, Adamo secundo percussum, qued aeternum es,

nullique ἀφανισμῷ, sicuti prius illud, obnoxium.

102 XXIV. Caeterum posterius illud Foedus Gratiae pro diversitate temporum diversas etiam oeconomias recipit. Apostolus enim indigitans τὴν οἰκονομίαν τοῦ πληρώματος τῶν καιρῶπ, administrationem implementi temporum\*), adeoque gubernationem temporis ultimi, perspicue significat, aliam fuisse oeconomiam e gubernationem temporibus τὴν προθεσμίαν seu statutum temporare praecedentibus. In utraque tamen gratiosi Foederis oeconomia non aliter electi salvati sunt, quam per Angelum facciei\*\*). Agua

non aliter electi salvati sunt, quam per Angelum faciei\*\*), Agna illum inde a iactis mundi fundamentis mactatum\*\*\*), Christa Iesum, notitiam servi illius iusti, et fidem in ipsum, nec non Petrem et Spiritum eius. Christus enim heri et hodie et in seenh

54 idem est \*\*\*\*). Et per gratiam eius credimus nos servari eundes in modum, quo salvati sunt et illi, Patres videlicet: manentque immotae in utroque Testamento regulae: Beati, qui illi (Filio) confidunt†) Qui credit in ipsum, non iudicatur; qui vero ses credit, iam condemnatus est ††): Creditis in Deum, Patrem vide

55 licet, credite etiam in me ++++). Quod si autem sancti Patres in Christum tanquam Goël suum crediderunt, consequitor, ut etiam in Spiritum S. crediderint, absque quo nemo lesum Dominum nuncupare potest. Et vero tot sunt fidei illius Patrum eiusden que necessitatis in utroque Foedere clarissimae anobilisse, i

56 neminem nisi volentem et lubentem latere possint. Tametsi ver illa salutaris Christi et sacro-sanctae Triadis netitia, pro occommia temporis illius, non ex sola promissione, sed ex umbris etian figuris et aenigmatibus operosius quam nunc in Novo Testament facto opus est, hauriri et erui debuit: vera tamen, et pro divinu revelationis modulo ad procurandam electis, aspirante Dei grain,

salutem conscientiaeque consolationem sufficiens fuit.

57 XXV. Improbamus igitur corum doctrinam, qui tria nobis Foedera, tota natura et medulla disparata, Naturale videlicel, Legale et Evangelium cudunt, atque in iisdem explicandis, corumque differentiis assignandis adeo quidem intricate versantur, ul solidae veritatis et pietatis nucleum non parum involvant sive affligant: quique de notitiae Christi et fidei in cundem ciusque satisfactionem totamque sacro-sanctam τριάδα necessitate sub Vel. Testamenti oeconomia, acquo quam par est, laxius, neque sist periculo Θεολογεῖν nulli dubitant.

<sup>\*)</sup> Eph. 1, 10. \*\*) Ies. 63, 9. \*\*\*) Apoc. 13, 8. \*\*\*\*) Hebr. <sup>13, 8</sup>
†) Ps. 2, 12. ††) Ioan. 3, 18. †††) Ioan. 14, 1.

XXVI. Denique et nobis, quibus in praesentiarum in 58 Ecclesia, quae Domus Dei est, dispensatio credita est et universis Naziraeis nostris, iisque, qui, Deo volente et moderante, in curas quandoque nostras succedent, ad praevertendas tristes dissidiorum, quibus Ecclesia Dei passim diris modis infestatur, faces, hane serio legem dictam esse volumus, ut in hac mundi faece, fideli monitore gentium Apostolo, depositum fideliter custodiamus omnes, βεβήλους κενοφωνίας seu profanas vocum inanitates devitemus \*). et cognitionis illius, quae est secundum pietatem, ellusolveiar et simplicitatem religiose custodiamus, charitatis et fidei minime fucatae καλήν ξυνωρίδα, bigam pulcherrimam, retineamus constan-Neve adeo quisquam animum inducat, sive publice sive pri-59 vatim proponere dubium vel novum aliquod dogma fidei, in Ecclesiis nostris hactenus inauditum, Verbo Dei, Confessioni nostrae Helveticae, libris nostris symbolicis, et Synodi Dordracenae Canonibus repugnans, et in publica ἐπισυναγωγῆ fratrum ex Dei verbo non evictum atque sancitum: Ut necessitatem inprimis sanctificationis diei Dominicae non tantum ex Dei verbo sincere tradamus, sed graviter etiam inculcemus, eiusque observationem instantissime urgeamus. Tandem, ut Canonem heic consignatorum 60 ex Dei indubitato verbo repetitam veritatem in Ecclesiis iuxta atque Scholis, quoties occasio postulaverit, unanimiter fideliterque retineamus, doceamus, asseramus.

Ipse vero Deus pacis in veritate sanctificet nos totos, 61 et integer noster Spiritus et anima et corpus ἀμέμπτως in adventum Domini nostri Iesu Christi servetur! Cui una cum Patre et Spiritu S. aeternus sit honor, laus et gloria. Amen!

FINIS.

<sup>\*) 1</sup> Tim. 6, 20.

### ADDIT. 1.

# CONFESSIO RELIGIONIS CHRISTIANAE,

SACRATISSIMO IMPERATORI CAROLO V. CAESARI AUGUSTO IN COMITIIS AUGUSTAE ANNO M. D. XXX. PER LEGATOS CIVITATUM ARGENTORATI, CONSTANTIAE, MEMMINGAE, ET LINDAVIAE EXHIBITA.

Si quis voluerit voluntatem eius obtemperare, is cognoscet de doctriu, utrum ex Deo sit, an ego a me ipso loguar. Ioh. VII.

# MAGISTRATUS ET CONCILIA CIVITATUM,

Argentorati, Constantiae, Memmingae, et Lindaviae, precastur universis in Christum servatorem nostrum credentibus, incrementa sancti spiritus, et sua offerunt obsequia.

Fecit Sacratissima Caesarea Maiestas in Comitijs imperialibus, superiori anno Augustae babitis, statim dum illa auspicaretur, Principibus Electoribus, ac reliquis Principibus Sacrique Romani Imperij ordinibus, inter alia exponi, sibi cum primis in votis esse, rationem, viamque quaerere, qua grave et noxium illud circa religionem dissidium, quod Germaniam iam aliquot amos exagitasset, componeret, certamque restitueret concordiam, hacque caussa se petere, serioque poscere, ut Principes Electores, ac caeteri Imperij proceres, statusque, de hisce dissensionibus, et gravi nimium dissidio, ijs etiam quae vel ecclesjastici a profanis, vel profani al ecclesiasticis, aut utrique a sui ordinis hominibus, indigue fieri arbitrantur, suam singuli sententiam, quaeque profutura istis remedia crederent, quantum quisque cum sua id, tes Reipub. interesse novisset, Latine et Germanice conscriberent, sibique offerrent, hoc pacto non tam rebus suis, quan publicae paci consulturi, atque ad illud haud parum commo-

daturi, ut omnis istius varietatis ac scismatis caussis, rationeque tota, penitius perspectis, cognitis, atque perpensis, pacari facilius omnia, et restitui possent, vivendique ratio reparari, sicut vere concors, ita Christo quoque digna. Huic petitioni tam seriae, atque urgenti, nostri, quos legatos ad ea comitia miseramus, volentes ut decebat morem gerere, curarunt capita eorum, quae apud nos tanquam Christi dogmata, sacris Evangelijs, caeterisque arcanis literis nixa, iam pridem doceri, tradique in ecclesijs religiosae plebi solent, per aliquot nostros concionatores, quos illis adiunxeramus. latine et germanice, in breve compendium, ad modum Confessionis, ita ut a festinantibus, et brevi eo tempore, quod ad haec concedebatur, fieri potuit, digeri, statimque ea S. Caesareae Maiestati, ita ut illa iusserat, obtulerunt. Eo et fidei ac religionis quam sectamur, corumque quae apud nos ad Evangelij praescriptum reformata sunt, rationem illi nostro nomine reddere, et nostrum in eam studium simul testari conati. Cum autem post huiusce confessionis oblationem, per aliquot menses, nihil prorsus hac de re, cum his nostris legatis actum esset, idque preter spem, quam et ex literis, quibus S. C. M. comitia indixit, et ex prima illa, quam modo memoravimus propositione, initio comitiorum facta, non abs re conceperamus, tandem sub finem comitiorum, lecta est nostris legatis, praesente S. C. M. Principibus Electoribus, alijsque Principibus, et S. Imperij ordinibus, admissis etiam quibuslibet, Confutatio quaedam, quam Doctores quidam, Theologorum se titulo venditantes, iurati ministri partis adversariae, composuerant, Sacratissimaeque C. M. nobis loco responsionis ad nostram Confessionem, legendam, lam nostra Confessio palam lecta non est, obtruserant. Doctores vero illi multorum nos in sua Confutatione insimularunt, et tanquam ea de nobis ipsi confessi essemus, memorarunt, quorum non modo in nostra Confessione nusquam meminimus, sed ne in mentem unquam venit : Deinde et ea quae confessi sumus, inverterunt pleraque omnia, praveque adductis scripturis, vanisque paralogismis oppugnarunt. Quibus scilicet rationibus, visum illis est S. C. M. in nos provocare, bonisque et religiosis omnibus, invisos et abominabiles reddere. Ne igitur nos tam impiae criminationi tacendo fidem facere, et diris istorum calumnijs, Christi veritatem quam profitemur, prodere quisquam existimaret, visum est, illam Confessionem nostram, in publicum aedere, adiuncta eius Apologia, quam nostris ecclesiastis parare nuper mandavimus. Nam religio erat, salvificam Christi doctrinam, nobis singulari adeo Dei bonitate communicatam, tantis blasphemijs non adserere, et ferre, nos horrendis adeo, sed aeque falsis criminibus notatos, publicum offendiculum conApologia huius confessionis.

stitui. Confutatores siquidem isti, per totam illam sun Confutationem, ipsissima Christi dogmata, impietatis et lacreseos traducunt, nos vero secessionis a sacrosancta Cathelica ecclesia, defectionis a syncera fide religioneque Christi, ad quoslibet pestilentissimos et portentosos errores, sectasque, denique et violatae S. C. M. fidei, negatique temere z procaciter debiti obsequij, accusant, et altero quoque versi criminantur. Quo igitur Christiani nominis professores, cognoscere possitis, quam nulla vel species veri istis calumijs insit, per Christi Iesu gloriam, cui uni hisce in rebus sudemus, oramus, hanc nostram Confessionem, eiusque Apokgiam, in qua optima fide Confutatorum verba et argument adducta sunt, legere, et ad scripturarum fidem omnia expesdere, nostrasque et Confutatorum istorum rationes inter & librare velitis. Quod si exorari vos passi sueritis, certi semus, vos cognituros, indubitata nos Christi praecepta sequi, et secundum hunc S. C. M. summo veroque studio dicto atdientes esse, ut certe non solum huic Caesari nostro Clementissimo, quem post Deum in terris supremum rerum mederatorem colimus, per omnia obtemperare, sed quibuslibet etiam principibus et proceribus, ac Christianis universis, nos morigeros et officiosos praestare ex animo cupimus. Il quod tandem Deus, quantaslibet nune calumniarum nebuls filij tenebrarum offundant, orbi etiam patefaciet, utque solch sient veritatem suam, ita nostram quoque innocentiam is lecem proferet. Cui ad hoc ipsum hac Confessionis, Apologiacque nostrae aeditione servire voluimus, neminem vero ir humanius attingere, nedum aspergere convicijs, quanlibe ipsi a Confutatoribus immanibus calumnijs et convicijs proscissi atque dilacerati simus. Memores enim cuius caussa agimus, Apologiam nostram minime dentatam esse curavines. Veritate namque hisce in rebus, non convicijs, victoria cos-Tum etiam nostrum est, eius quae in nobis est spei, rationem reddere cum mansuetudine, et timore, ut D. Petrus · docuit. Haec vero aeditio si cui intempestiva videbitur, banc precamur, de hoc pronunciare tantisper differat, donec lecta Apologia nostra, cognoverit, quibus modis non noc, id enin poterat utcunque ferri, sed ipsa sacrosancta Christi dogusta Confutatores illi petierint, tractarintque. Scimus profecto no minem esse, cui religio cordi est, cuique adest spiritus Christi, qui ut cognoverit, quemadmodum illi in veritatem debachati sunt, non imminutae maiestatis Dei, teneri nos affirmaturus fuerit, si ad tantam, tamque immanem crimissticaes tacuissemus. Christus veritas ipsa, et pax nostra, dosch ut in ipso, profligato omni errore impietateque certam citi religionem amplexi, unum evadamus, perpetua felicique inter nos concordia victuri. Amen.

### CONFESSIONIS CAPITA.

Exordium, in quo exponitur qua ratione, quaque spe confessio exhibita sit.

| iessio exdidita sit.                            |       |                             |
|-------------------------------------------------|-------|-----------------------------|
| De materia concionum.                           | Cap.  | I.                          |
| De sacrosancta Trinitate, mysterioque incar-    | •     |                             |
| nati Christi.                                   | Cap.  | II.                         |
| De justificatione et fide.                      | Cap.  | Ш.                          |
| De bonis operibus ex fide per dilectionem pro-  | .*    |                             |
| venientibus.                                    | Cap.  | IV.                         |
| Cui bona opera adscribenda et quam necessaria.  | Cap.  | V.                          |
| De Christiani hominis officijs.                 | Cap.  | VI.                         |
|                                                 | Cap.  | VII.                        |
| De precibus atque iciunijs.                     | Cap.  | VIII.                       |
| De iciuniorum praeceptis.                       | Cap.  | ix.                         |
| De delectu ciborum.                             |       | ıa.                         |
| Nullum esse quaerendum in precibus et ieiu-     | C     | •                           |
| nijs meritum.                                   | Cap.  | X.                          |
| Unum Deum invocandum per Christum.              | Cap.  | XI.                         |
| De Monachatu.                                   | Cap.  | XII.                        |
| De officio, dignitate, et potestate ministrorum | _     |                             |
| in Ecclesia.                                    | Cap.  | XIII.                       |
| De traditionibus humanis.                       | Cap.  | XIV.                        |
| De Ecclesia.                                    | Cap.  | XV.                         |
| De Sacramentis.                                 | Cap.  | XVI.                        |
| De Baptismo.                                    | Cap.  | XVII.                       |
| De Euc haristia.                                | Cap.  | XVIII.                      |
| De Missa.                                       | Cap.  | XIX.                        |
| De Confessione.                                 | Cap.  | XX.                         |
| De cantionibus et precibus ecclesiasticorum.    | Cap.  | XXI.                        |
| De cantioninus et procinitus                    | Cap.  | XXII.                       |
| De statuis et imaginibus.                       |       | XXIII.                      |
| De Magistratibus.                               | aup.  | .hanandi                    |
| Peroratio in qua petitur Concilium, et rati     | o com | . Իս <b>ր</b> գո <i>ց</i> ք |
| huius dissidij exponitur.                       |       |                             |

# CONFESSIO QUATUOR CIVITATUM,

Argentorati, Constantiae, Memmingae, et Lindaviae, qua Sacratissimae Caesareae Maiestati, Fidem suam in Comitijs Augustanis exposuerunt.

## EXORDIUM.

Iussit Sacratissima Maiestas tua, Potentissime simul ac Clementissime Caesar, pt ordines, statusque sacri Imperij,

quantum cuiusque intersit, et quisque ad tranquillandam ecclesiam Christi facturum speraverit, suam de religione, pariter et erroribus ac vitijs, quae contra illam irrepserunt sententiam, in literas utraque lingua, Latina et Germana, relatam sibi offerat, sic discutiendam, examinandamque, que illa viam et rationem commodius inveniat, synceram Christi doctrinam, in suum locum restituendi, erroribus universis abolitis. Huic iussioni natae ex consilio, non tam religioso, rebusque ecclesiae profuturo, quam incomparabilem illan clementiam, atque humanitatem, qua se Sacratissima Maiestas tua, toti iam orbi amabilem reddidit, resipienti atque exhibenti, morem gerere, ut par est, gestimus. Nam alind nihil hisce in rebus unquam quaesivimus, quam ut abrogatis, quae sacrosantis Evangelijs, Christique praeceptis adversantur, cum nobis, tum alijs omnibus, qui Christo nomen dederust, puram eius doctrinam, quae sola vivifica est, sectari liceat. Proinde precamur, et quam supplicissime Sacratissimam Maiestatem tuam rogamus, eo in nos animo, quae adferemus ad reddendam eius quae in nobis est spei rationem, audire et expendere dignetur, ut de quibus nihil addubitet, id nobis ante omnia in votis esse, unicumque spectari, quo primus Deo conditori nostro, et reparatori Christo, deinde tuae quoque Sacratissimae Maiestati gratificemur, dictoque audientes nos praestemus, nec alio consilio aut spe, doctrinam a valgari usu nonnihil variantem, amplexos esse, quam quod persuasi, sic a nobis exigere eum qui nos finxit ac refinxit, polliciti nobis quoque simus, idque propter illam eximiam laudem. qua iam pridem apud nos, religionis, pietatis et iustitiae nominibus, mirum in modum celebraris, fore tandem, at veritatem de omnibus quae nos dudum nomine doctrisse Christi, synceriorisque religionis recepimus edocta, instatutum nostrum plane probes, interque eos nos numeres, qui optima sibi fide obtemperare studuerunt. Neque enim patiebatar cantatissimum illud Sacratissimae Maiestatis tuae in veritatem et aequitatem studium, tum ardens illa in Deum pietas, vel suspicari te, nobis nondum auditis, quicquam praeiudiesu contra nos allaturum, minusve benevole et attente anditurus, vel cum nos audisses, nostraque religiosa tecum expensione librasses, non statim adflante suum spiritum Deo, quo ille alijs in rebus Sacratissimam Maiestatem tuam duxit tam focliciter, animadversurum, ipsissima nos Christi dogmata esse sequutos.

#### DE MATERIA CONCIONUM. CAP. I.

Primum igitur cum hine ferme decennio, Christi doctrina, singulari Dei beneficio paulo certius et luculesiu

quam antea, passim per Germaniam tractari coepisset. et hinc ut alibi, ita et apud nos, pleraque religionis nostrae dogmata inter eruditos, et eos maxime, qui docendi Christum in ecclesijs locum obtinebant, publicitus iam, et indies gravius controverterentur, indeque ut necesse erat, Satana videlicet suum quoque negocium, agente, vulgus pugnantibus concionibus admodum periculose scinderetur, consyderantes quod Divus Paulus scribit, Scripturam divinitus inspiratam, utilem esse ad docendum, ad hoc, ut ubi peccatum sit, deprehendatur, ut corrigatur, ut iustitia quisque formetur, quo Dei homo absolutus evadat, iam ad omne opus bonum appositus, urgente etiam nos, omnemque moram rescindente, cum meta numinis, tum certo Reipublicae nostrae periculo, tandem mandavimus ijs, qui concionandi apud nos munere fungebantur, ut nihil aliud quam quae sacris literis aut continentur, aut certe nituatur, e suggestu docerent. Videbatur namque nobis haud indignum, eo in illo tanto discrimine confagere, quo confugerunt olim et semper, non solum sanctissimi Patres, Episcopi, et Principes, sed quilibet etiam privati, nempe ad authoritatem scripturae arcanae. Ad quam nobiliores Thessalonicensium auditum Christi Evangelium explorasse, Divus Lucas cum laude illorum memorat, in qua Paulus summo studio versari suum Timotheum voluit, sine cuius authoritate, nulli Pontifices suis decretis obedientiam, nulli patres suis scriptis fidem, nulli denique Principes suis legibus authoritatem unquam postularunt, ex qua demum ducendas sacras conciones, et magnum Sacri Imperij concilium Nurembergae, anno Christi M. D. XXIII. celebratum sancivit. Si enim verum Divus Paulus testatus est, per divinam scripturam hominem Dei penitus absolvi, atque ad omne opus bonum instrui, nihil poterit is veritatis Christianae, nihil doctrinae salutaris desyderare, scripturam qui consulere religiose studeat.

#### DE SACROSANCTA TRINITATE, MYSTERIOQUE IN-CARNATI CHRISTI. CAP. II.

Ex hac igitur cum sacrae apud nos conciones ducerentur, ablegatis perniciosis contentionibus, ij mox quibus aliquod pietatis studium erat, Christi doctrinam et certius consequuti sunt, et vita exprimere ferventius coeperunt, sicut revocati ab ijs, quae dogmatis Christi male assuta sunt, ita in ijs confirmati, quae illis existunt consentanea. Inter quae illa sunt, quae Christi ecclesia de sacrosancta triade hactenus credidit, nempe unum esse substantia Deum, Patrem, Filium, et Spiritum sanctum, nec ullum quam personarum discrimen recipere. Servatorem quoque nostrum Iesum Christum, eun-

dem verum Deum, etiam verum hominem factum, naturis quidem impermixtis, at ita in cadem persona unitis, at in omnia secula nunquam rursus solvantur. Nec in iis quicquan variarunt, quae ecclesia ex sacrosanctis Evangelijs decta, credit de servatore nostro lesu Christo, ex spiritu sancte concepto, dein ex diva virgine Maria nato, demunque postquam evangelizandi munere defunctus erat, in cruce mortue, ac sepulto, quique ad inferna descendit, et a mortuis tertie die in immortalem vitam revocatus, cumque hanc destinatis ad hoc testibus, varijs argumentis comprobasset, in codes ad dexteram patris evectus est, unde eum expectamus indcem vivorum et mortuorum. Interim agnoscimus eum nibilominus ecclesiae suae, usque ad consummationem seculi praesentem, hanc instaurare, sanctificare, et tanquam unice dilectam sponsam, omnigenis virtutum decoris exornare. In his quoniam nihil a patribus, nihil a communi Christianorum consensu variamus, satis fore credimus, hunc in modum nos fidem nostram esse testatos.

#### DE IUSTIFICATIONE ET FIDE. CAP. III.

Circa ea autem, quae de ratione, qua redemptionis per Christum factae, participes reddimur, doceri vulgo solent, deque officijs hominis Christiani, variare nonnihil a receptis pridem dogmatis, nostri coeperant. In his quae nos secui sumus. Sacratissimae Maiestati tuae quam simplicissime exponere, et simul ea scripturae loca, quibus hue compulsi spmus, bona fide indicare studebimus. Primum igitar cus iam aliquot annis, ad iustificationem hominis, requiri propria eius opera traditum sit, nostri hanc totam divinae benevolentiae, Christique merito acceptam referendam, solaque fde percipi docuerunt. Quo inter caetera scripturae loca, bace illos moverunt: Quotquot autem receperant cum, dedit eis potestatem filios Dei fieri, his qui credunt in nomine eius, qui non ex sanguinibus, aut voluntate carais, aut voluntate viri, sed ex Deo nati sunt, Ioh. cap. 1. Amen, ames dico vobis, nisi quis renatus fuerit ex integro, non potest videre regnum Dei. Iohan. 3. Nemo novit filium nisi pater, et cui voluerit filius revelare. Matt. 11. Beatus es Simon Bar-Iona, caro et sanguis non revelavit tibi. Matth. 16. Nemo potest ad me venire, nisi pater meus traxerit eas. Iohan. 6. Gratia servati estis per fidem, et id non ex vebis, Dei istud donum est, non ex operibus, ne quis glorietur. Ipsius enim sumus figmentum conditi in Christo Jest ad bona opera, quae praeparavit Deus, ut in eis ambalenus, Eph. 2. Etenim cum nostra institia, et vita acterna, si Deum, et servatorem nostrum lesum Christum agnovisse, et

id adeo carnis et sanguinis opus esse nequeat, ut renasci ad hoc de integro oporteat, nec possimus ad filium, nisi trahente patre pervenire, nec patrem nisi revelante filio discere, et tam diserte Paulus scripserit, non ex nobis, non ex operibus, satis liquet, nostra opera ad hoc, ut iusti ex iniustis. quales nascimur, evadamus, nihil posse conferre, quippe qui ut natura filij irae, eoque iniusti sumus, ita nihil iustum. aut Deo gratum designare valemus, sed initium omnis nostrae et institiae et salutis, a miserente Deo fieri oportere. qui ex sola sua dignatione, et mortis filij sui contemplatione, primum doctrinam veritatis, et Evangelium suum, missis qui illud annuncient, offert: deinde cum homo animalis, haud possit, ut Paulus inquit, percipere quae Dei sunt, L Corinth. 2. facit simul oriri in tenebris cordis nostri, suae lucis radium, ut iam habere annunciato Evangelio fidem. superno scilicet spiritu de eius veritate persuasi, moxque Deum, huius spiritus testimonio freti, filiali fiducia invocare. et dicere Abba pater, valeamus, salutem inde solidam consecuturi, iuxta illud: Quisquis invocaverit nomen Domini. salvus erit.

# DE BONIS OPERIBUS, EX FIDE PER DILECTIONEM PROVENIENTIBUS. CAP. IV.

Nolumus autem haec sic intelligi, quasi salutem ac iustitiam in ignavis animi cogitationibus, fideve charitate destituta, quam informem vocant, ponamus: quandoquidem certi sumus, neminem iustum aut salvum fieri posse, nisi amet summe Deum, et imitetur studiosissime. Nam quos praescivit, eosdem et praefinivit, conformes fieri imagini filij sui, sane sicut in gloria vitae beatae, ita et in cultu innocentiae consummataeque iustitiae, figmentum enim ipsius sumus, conditi ad bona opera. Atqui Deum ante omnia amare, dignoque studio aemulari, nisi qui eum plane noverit, et de quo sibi quaeque optima polliceatur, potest nemo. Iustificari ergo, hoc est, ut iusti, ita salvi evadere, iustitia enim, ipsa nostra salus est, aliter prorsus nequimus, quam si fide cum primis donemur. qua Evangelio credentes, eoque persuasi, Deum nos in filios adoptasse, paternamque benevolentiam in sempiternum nobis exhibiturum esse, toti ab ipsius nutu pendeamus. Hanc fidem vocat D. Augustinus libro de fide et operibus, evangelicam, efficacem videlicet per dilectionem. Hac demum regeneramur, et restituitur in nobis imago Dei. Hac cum perversi nati sumus, nostris cogitationibus a puero ad malum tantum pronis, evadimus boni, rectique. Nam hinc uno Deo fonte bonorum perenni, copioseque effluo, ipsi abunde saturi, mox alijs nos deos quosdam, id est, germanos Dei filios, per

dilectionem illorum commodis pro virili studentes, exhibens. Etenim qui diligit fratrem suum, in lumine manet, et ex Deo natus est, totus novo, ac simul veteri praecepto de dilectione mutua deditus. Et haec dilectio, totius legis impletio est, dicente Paulo: Tota lex in uno verbo completer, nempe hoc: Diliges proximum tuum ut teipsum, Gal. 5. Nam quicquid lex Dei tradit, huc spectat, hoc unum requirit, ut tandem ad Dei imaginem solidam reformemur, per omnia boni, usibusque hominum et expositi, et accommodati, id quod plane fieri nequit, nisi simul omni virtutum genere simus ornati. Quis enim ad veram ecclesiae aedificationen omniumque solidam utilitatem, hoc est, iuxta legem Dei, et in gloriam Dei omnia instituat et perficiat, id quod est munus Christiani. 1 Cor. 10. nisi ordine et recte singula, et cogitet, et dicat, et gerat, habeatque ideo universum virtutan chorum plane domesticum.

#### CUI BONA OPERA ADSCRIBENDA, ET QUAM NE-CESSARIA. CAP. V.

Atvero cum spiritu Christi aguntur, qui filij Dei suat, potius quam agant, Rom. 8. et ex illo, et per illum, et in illum sunt omnia, Rom. 11. non debent alij quam huic ipsi spiritui omnium virtutum largitori uni transcribi, quaecunque pie, recteque gesserimus. Utcunque ille nos nequaquam cogat, verum ducat volentes, efficiens nimirum in nobis, et Lib. Arbi- velle, et operari. Phil. 2. Unde scite Divus Augustians scripsit, sua in nobis Deum opera remunerare. His bons opera, tam non reijcimus, ut prorsus negemus quenquan plene posse salvum fieri, nisi hue per spiritum Christi evaserit, ut nihil iam bonorum operum in eo desyderetur, al quae quidem Deus illum condidit. Sumus enim diversa einsdem corporis membra, unde nec eadem singuli officia babemus. 1 Corinth. 12. Legem siquidem impleri adeo necesse est, ut coelum et terra citius transitura sint, quam possit ex illa iota unum, vel minimus apiculus remitti. Quia tanca Deus solus bonus est, et ex nihilo omnia condidit, nosque spiritu suo penitus novos facit, agitque totos, in Christo enim non nisi nova creatura valet, nihil potest horum adscribi viribus humanis, faterique oportet, omnia esse Dei sobis ultro, nec ullo nostro merito faventis, et benevoli mera de-Ex his iam cognosci abunde potest, quid credamus itstificationem esse, per quem nobis contingere, quaque demun ratione a nobis percipi, tum quibusnam scripturis, ut ita eredamus, simus adducti. Tametsi enim ex plurimis paucas citavimus, ex his paucis tamen, cuivis vel mediocriter is scripturis versato, satis superque manifestum est, haiss &

trium.

neris sententias, quibus nobis nihil nisi peccatum et perditio. ut Hosea inquit, Domino autem omnis nostra et iustitia et salus tribuitur, legentibus illas passim occurrere.

#### DE CHRISTIANI HOMINIS OFFICIIS. CAP. VI.

Iam et illud obscurum esse haud poterit, quaenam sint Christiani hominis officia, quibusque actionibus potissimum intentum esse conveniat. Hisce nempe omnibus, quibus proximis suis, quisque pro se commodare queat. Primum quidem ad vitam aeternam, ut et illi cognoscere, colere, et revereri Deum incipiant, dein etiam ad praesentem, ne quid desyderent rerum, quas corporis quoque necessitas poscit. Quemadmodum enim universa lex Dei, quae totius iustitiae absolutissima praeceptio est, in hoc uno dicto, Diliges proximum tuum sicut teipsum, summatur Ro. 13. ita in huiusmodi dilectionis praestatione, omnem summari et absolvi iustitiam necesse est. Unde inter Christiani hominis munera. nibil omnino numerandum est, qued non momentum aliquod, rationibus proximi adferat, et hoc sane amplius quodque opus ex officio Christiani fuerit, quo plus ex eo utilitatis ad proximos pervenerit. Ea propter, post functiones ecclesiasticas, inter praecipua Christiani hominis ossicia ponimus, administrationem Reipub. administrantibus eam esse morigeros, nam haec ad publicam utilitatem referent, curam quae impenditur uxori, liberis, atque familiae, honorem qui exhibetur parentibus, quod sine his vita hominum consistere nequeat, bonarum denique artium, omniumque honestarum disciplinarum professiones, quo absque harum cultu maximis, et humano generi proprijs bonis destitui necesse sit. In his tamen, ct quibusvis alijs humanae vitae munijs, nihil cuiquam temere arripiendum est, sed religiose videndum, quo vocot Deus. Id demum cuiusque officium fuerit, hoc autem praestabilius, quo maiorem hominibus commoditatem attulerit.

## DE PRECIBUS ATQUE IEIUNIIS. CAP. VII.

Precationes vero et religiosa ieiunia, actiones nihilominus sanctissimas, quaeque Christianos plurimum deceant, habemus, ad quas Ecclesiastae nostri diligentissime auditores suos inhortantur. Verum namque ieiunium, quasi quaedam Quid ielavitae praesentis, et malis cupiditatibus semper obnoxiae, ab-nium et predicatio, et futurae, perturbationumque liberae, meditatio est. Precatio autem, animi iu Deum subvectio, taleque cum illo colloquium, ut nulla alia res, coelestibus affectibus tantopere incendat, et ad Dei voluntatem mentem potentius conformet. Quamlibet autem sanctae, et Christianis necessariae istae

icimnare.

functiones sunt, cum tamen illis non tam servitur proximo, quam paratur homo ut cum fructu servire proxime queat, sanctae doctrinae, pijsque hortamentis, et monitionibus, tum etiam alijs officijs, a quibus statim proximus aliquid percipit commodi, praeserendae non sunt. Unde de servitore legimus, quod noctu precationi, die autem doctri-1 Cor. 18. nae et sanandis aegrotis, operam dederit. Ut enim dilectio fide et spe maior est, ita quae proxime hanc referant certam nimirum hominibus utilitatem adferentia, eunctis alija sacris functionibus, anteponenda credimus. Unde D. Chry-Mat hom 48, sostomus scripsit, iciunium in choro virtutum, ultimum leenm sortiri.

#### DE IEIUNIORUM PRAECEPTIS. CAP. VIII.

Atvero quoniam rite atque cum fructu, vel precari, vel iciunare, nullae nisi ardentiores, et superno afflate pecaliariter incitatae mentes, possunt, credimus praestare exerplo Apostolorum ac superioris puriorisque ecclesiae, sancis exhortationibus ad haec invitare, quam ea extorquere praeceptis, ijs praesertim, quae peccatis obligant, id quod siki permiserunt posteriores, cum iam ordo sacerdotum hand parum degenerasset. Sic et locum, tempus, modum, tum precandi, tum iciunandi, malumus sancto spiritui, sine quo rik nec precari, nec iciunare quisquam potest, arbitranda reliaquere, quam certis praescribere legibus, maxime quas sise piaculo transgredi non liceat. Propter iuniores tamen el imperfectiores, certum ad precandum et iciunandum tempos, modumque constitui, quo ad haec velut sanctis progymasmatis praeparentur, nostri haudquaquam improbant, si mode id fiat citra obstrictionem conscientiae. In hanc vero sentertiam, praeterquam quod cum natura harum actionum, oneis ingrata compulsio pugnet, id nos deduxit, quod nec Christs ipse, nec Apostoli, huiuscemodi praeceptorum usquam meni-Mat. hom. 48. nerunt. Quod et D. Chrysostomus testatur: Vides inquit, quia vita recta, magis omnibus caeteris iuvat. Rectam attem vitam appello, non ieiunandi laborem, nec cilicij aut cineris lectulum, sed si pecuniam non aliter quam oportest. despicias, si charitate ardeas, famescentes pane tuo astris, si superior ira sis, si gloriam inanem non concupiscas, si Christus non invidia non detinearis. Haec enim ipsius documenta suitibet 40 dies Etenim non dicit ieiunium suum iste imitandum, quamvis quantis quanti draginta illos dies possit proponere, sed discite a me, que niam mitis sum et humilis corde. Imo vero contra, omae, inquit, quod 'apponitur vobis edite. Sed nec veteri populo ullum solemne et statum, praeter unius diei ieiunium, isdietum legimus. Nam quae a Prophetis et regibus instituts scriptura testatur, constat non inisse stata, sed suo tanine

tempore indicta, cum id certae scilicet calamitates, vel imminentes, vel iam prementes, poscerent. Quandoquidem igitur scriptura, ut D. Paulus diserte affirmat, omni bono opere instruit, ignorat autem haec praeceptis extorta ieiunia, non videmus, qui Apostolorum successoribus licere potuerit, tanto ecclesiam tamque periculeso onere gravare. Certe Irenaeus testatur, olim variam et liberam fuisse ieiuniorum apud Ecclesias observationem, uti legitur lib. Ecclesiast. bist. octavo. cap. 14. In eodem libro meminit Eusebius, quendam Apollonium scriptorem ecclesiasticum inter caetera, etiam hoc argumento Montani haeretici doctrinam confutasse, quod primus ieiunigrum leges imposuerit. Adeo putabat istuc sanam Christi doctrinam profitentibus indignum. Inde Chrysostomus alicubi ait: Honestum iciunium, sed nemo cogatur: Et alibi non potentem iciunare hortatur, ut abstincat a delitijs, idque adfirmat haud magno a iciunio intervallo distare, validumque esse telum ad reprimendum furorem diaboli. Ad haec, ipsa auoque experientia plus nimio comprobat, ita iciuniorum praecepta pietati plurimum obsuisse. Ut igitur satis constare nobis visum est, proceres ecclesiae hanc potestatem, iciunia sic indicendi, ut peccati conscientias obstringeret, praeter scripturae authoritatem sumpsisse, ita solvi conscientias hisce laqueis permisimus, sed per scripturas, maxime autem Paulipas, quae haec mundi elementa a Christianorum cervicibus singulari studio submovent. Neque enim leve apud nos momentum, habere debuit illud Pauli: Ne quis igitur vos iudi- Col. 2. cet de cibe aut potu, aut delectu diei festi, aut novilunij, aut sabbathorum. Et rursus: Itaque si mortui estis cum Christo ab elementis mundi, quid tamquam viventes decretis tenemini? Si etenim D. Paulus, quo nemo unquam Christum certius docuit, in eam nos libertatem rerum externarum, per Christum adsertos contendit, ut non modo nulli creaturae ins permittat, eos, qui Christo credunt, vel illis quidem ritibus et observationibus, gravandi, quos tamen Deus ipse instituit, et suo tempore prodesse quoque voluit, sed etiam denunciat a Christo excidisse, factumque eis Christum ociosum, qui se his addici patiantur, quid iam putamus seatiendum sit de praeceptionibus, quas non solum citra omne oraculum, verum etiam absque ullo imitabili exemplo, ex se homines commenti sunt, quaeque ideo non egena tantum et infirma, sed noxia etiam, non elementa, hoc est, sacrae disciplinae rudimenta, sed omnis verae pietatis impedimenta plurimis fuere? Quanto iniustius erit, quenquam sibi hanc potestatem in Christi clerum sumere, ut huiusmodi eum servitute premat, quantumque a Christo nos remotiores fecerit, si illis nos subiecerimus? Quis enim non videat gloriam Christi. cui nos decet totos vivere, quos ille sibi, idque sanguine

suo, totos redemit, vindicavitque, plus obscurari, si praeter eius authoritatem, ijs legibus conscientiam nostram obstringimus, quae inventa hominum sunt, quam quae authorem habent Deum, etiamsi suo duntaxat tempore servandae? Minus profecto est iudaizare, quam ethnizare. 'Ethnicorum autem est, leges colendi Deum recipere, quae inconsulto Deo, ex humane tantum ingenio profectae sunt. Quare si uspiam alibi, hic certe locum habet illud D. Pauli: Empti estis precio magno, nolite fieri servi hominum.

#### DE DELECTU CIBORUM. CAP. IX.

Hac eadem de caussa, remissus est et delectus ille ciborum in certos dies indictus, quem D. Paulus doctrinae daemoniorum attribuit, scribens Timotheo. Nec firmum est, guod haec guidam in solos Manichaeos, Encratitas, Tatianos, et Marcionitas dicta contendunt, qui in totum aliquibus ciborum generibus, et nuptijs interdixerunt. Apostolus damnavit hoc loco eos, qui inbent abstinere a cibis, quos Deus creavit ad sumendum etc. Iam qui etiam in certos duntaxat dies cibos aliquos sumere prohibent, ij iubent nihilominus abstinere a cibis, quos Deus creavit ad sumendum, daemoniorumque doctrinae affines existunt, id quod ex caussa quoque liquet, quam Apostolus subiecit, Nam quicquid, inquit, creavit Deus, bonum est, et nihil reijciendum, quod cum gra-Nulla siquidem tempora excipit, tiarum actione sumitur. quamvis frugalitati, temperantiae, ac etiam selectis carnis castigationibus, iusti que ieiuniis nemo illo impensius faverit. Servanda sane est Christiano frugalitas, sed iugis, castiganda nonnunquam caro, imminuto solito dimenso, sed ad id ciborum vilitas, modusque potius, quam species aliquid conferet. Iustum denique ieiunium, identidem suscipere Christianos convenit, sed quod non certorum, verum omnium ciborum, nec horum tantum, sed simul deliciarum vitae huius quarumlibet, abstinentia sit. Quale enim hoc ieiunium, quae abstinentia, speciem tantum mutare lautitiarum, id quod etiam qui hodie religiosiores habentur, solent, cum D. Chrysostomus non agnoscat esse ieiunium, si in totum etiam sine cibis, et ad vesperam usque permaneamus, nisi cum abstinentia ciborum, a noxijs quoque continentiam exhibeamus, et circa spiritualium rerum studium, multum ocij impendamus?

# NULLUM ESSE QUAERENDUM IN PRECIBUS ET IEIUNIIS MERITUM. CAP. X.

Deinde et hoc ecclesiastae nostri circa ieiunia et preces emendandum docuerunt, quod vulgo homines doceri so-

lent. nescio quid meriti et instificationis, hisce sibi actioni-Gratia enim per fidem sicut salvi, ita et bus quaerere. Et de operibus legis, inter quae et preces insti reddimur. et iciunia numerantur, sic scripsit Paulus: Christus vobis Gel 5. factus est ociosus, quicunque per legem iustificamini, a gra-Nos enim spiritu et fide, spem iustitiae extia excidistis. pectamus. Precandum igitur est, sed ut a Deo accipiamus, non ut illi hine quicquam conferamus. Iciunandum ut precemur expeditios, carnemque in officio contineamus, non ut and Denm aliquid nobis mereamur. Hunc solum finem, usumque precum et iciuniorum, et scriptura, et Patrum cum scripta tum exempla praescribunt. Ad haec sic res nostrae habent, ut si etiam tanta cum refigione precari et ieiunare possemus, demum omnia quaecunque Deus nobis iniunxit. perficere, ut amplius nihil a nobis requiri posset, quod hactenus neme mortalium unquam praestitit, adhuc tamen fateri oporteret, nos servos esse inutiles. Quid igitur nobis meriti fingemus?

#### UNUM DEUM INVOCANDUM PER CHRISTUM. CAP. XI.

Rejectus est et alius eirea haec abusus, qued quidam precibus et icionijs, Deiparam quoque virginem Mariam. aliosque divos sie demereri volunt, ut per corum intercessionem et merita, cum animae, tum corporis malis liberentur. bonisque omne genus cumulentur. Docent enim nostri concionatores, unicum Patrem in coelis per Christum unicum mediatorem invocare, orareque omnia, qui ut ipse testatus est, nihil nobis denegabit, quod fide modo ipsum, et in nomine Christi oraverimps. Cum itaque Paulus unum hune 1 Tim. 2 hominem Icaum Christum, Dei et hominum mediatorem praedicet, et nemo nostri amantior esse possit, nemo item apud Patrem plus valore, hortari nostri solent, apud patrem conciliatore et intercessore satis habere. autem parentem sacratissimam virginem Mariam, divosque omnes, inbent summo studio colere, sed quod tum demum praestaturi simus, cum ijs rebus, quae ipsis cum primis cordi sunt, studuerimus, nempe innocentiae et pietati, quarum illi nobis tam egregia exempla praetulerunt. Cum enim Deum ex toto corde, tota anima, omnibusque viribus Divi omnes amant, haud est quod illis gratius praestemus, quam ut pariter cum eis Deum, quam ardentissime et diligamus, et emulemar. Meritis enim suis illi, nec propriam salutem adscribant, nedum nos per ea luvare, unquam in animum inducunt. Singuli cum hie agerent cum Paulo dicebant: Vitam aptem quam nunc vivo in carne, per fidem vivo filij

Dei, qui dilexit me, et tradidit semetipsum pro me. Nu aspernor gratiam Dei. Si iam ipsi gratiae Dei, et relesptioni Iesu Christi, omnia accepta retulerant, nulla re mani eis gratificabimus, quam si et nos hisce praesidijs nitamu.

#### DE MONACHATU. CAP. XII.

Eadem vero caussa, quod omnis nostra iustificatio custat fide in Iesum Christum, unde libertas nobis facta es rerum externarum omnium, monachatus queque viacula laxai apud nos permisimus. Videbamus enim hanc a D. Pau Christianorum libertatem ubique graviter vindicari, qua quique pro se certus ab uno Christo Iesu domino nostro, omen fustitiam et salutem petendam, certus etiam rebus vitae biius quibuslibet, semper sieut in utilitatem proximorum, ib in gloriam Dei utendum esse, se et sua omnia, sancto Christi spiritui, verae adoptionis et libertatis largitori, arbitrad, moderanda, et cum in usus proximorum, tum gloriae Dei illustrationem, instituenda, exhibendaque, libere permittat Hanc cum libertatem retinemus, praestamus nos servos Christi, cum hominibus cam prodimus, ipsorum nos inventis 2 dicentes, a Christo ad homines, velut fugitivi, deficimu. Id quod hoc magis impie facimus, quo minus aos vulgar precio Christus sui iuris fecit, qui nos sibi ab exitiabili s tanas servitute sanguine suo vindicavit. Et hace caussa est cur D. Paulus scribens Galatis, tantopere detestatus al quod illi ceremonijs legis, licet divinae, se addixissent, id tamen quod et supra ostendimus, multo excasatius essel quam carum se iugo permittere, quas ex se confinxerunt is mines. Scripsit enim, et ex vero, qui ceremoniarum illarus iugum admisissent, eos aspernari gratiam Dei, mortenque Christi pro nihilo habere. Et inde ait se metuere, ne fr stra erga eos laboraverit, hortaturque, ut in libertate, qui eos Christus liberasset, stare velint, neque rursus ingo ser vitutis implicari. Iam constat, monachatum nibil alied esse quam servitutem humanarum traditionum, et plane huiusmedi. qualem nominatim Paulus, locis quos adduximas, damani Omnino enim qui monachatum profitentur, inventis illis be minum spe meritorum sese devovent. Unde tantum piaculas faciunt, ab illis se ad Christi libertatem recipere. Proist cum tam corpus quam spiritus noster Dei sint, idque duplic 1 Cor. 6. nomine, conditionis et redemptionis, hand potest Christiani licere se monesticae isti servituti mancipare, multo missi quam servis prophanis, suos mutare domines. Ad haec, is ficiari non potest, per huiusmodi mancipationem et vota vendi mandatis hominum, necessitatem, ut semper solch is

duci transgrediendi fegem Dei. Lex siquidem Dei requirit, Mat. 5. ut Christianus, magistratui, parentibus, propinquis, ac alija quibuslibet, quos illi Deus proximos fecerit, et ei iuvandos adduxerit, pro virili inserviat, quocunque id in loco, aut tempore, modove usus illorum poposcerit. Tum illud vivendi genus amplectatur, quo rationibus proximorum praecipue consulere valeat, nec coelibatum deligat, nisi datum sit propter regnum coelorum, hoc est, caussa promovendae pietalis gloriaeque Dei, seipsum castrare, matrimonio abdicato. Nam stat edictum illud Dei per Paulum promulgatum, quod nulla hominum vota possunt reddere iritum: Propter stupra vitanda. quisque (neminem excipit) suam uxorem habeat, et unaquaeque suum maritum. Neque enim capiunt omnes verbum illud, de coelibatu propter regnum coelorum suscipiendo, ut testatur Christus ipse, quo nemo, vel quid valeat ingenium humanum, vel quid placeat Patri, et novit certius, et tradidit fide meliore. Iam palam est votis illis monasticis, certe hominum generi sic mancipari cos, qui illa suscipiunt, ut iam niec magistratui, nec parentibus, nec ullis hominibus (uno coenobiarcha excepto) morigeros et officiosos se praestare, aut facultatibus suis subvenire liceat, minus omnium vero uxorem ducere,, etiamsi quam maxime urantur, et ideo in quaevis vitae dedecora, necessario prolabantur. Cum itaque perspicuum sit, vota ista monastica hominem servitute Christi solutum, servituti non tam hominum, quam Satanae obnoxium facere, transgrediendique legem Dei necessitatem quandam, uti omnium humanarum traditionum natura est, inferre. ac ideo sperte cum iussis Dei pugnare, merito credimus ea irritanda esse, quando non scripta solum, sed et naturae lex rescindendam fidem iubeat, si servata bonis moribus officiat, Proinde nemini obsistere potuimus, qui nedum religioni. vitam monasticam, indubitatam iam Satanae servitutem, cum Christiana mutare voluisset. Sicut nec alijs ex ordine ecclesiastico, qui ductis uxoribus, genus vitae amplexi sunt, a quo proximis plus commodi, maiorque vitae honestas, quam ab eo in quo erant, expectari potest. Denique nec eos qui apud nos, in verbi Dei ministerio, perseverarunt, arcere a iure coningii, quicquid castitatis voverint, ob memoratas caussas, nobis permisimus, cum divus Paulus praecipuus verae castitatis assertor, Episcopum quoque recipiat maritum. etenim omnibus humanis legibus, hanc unam divinam, propter stupra vitanda, unusquisque suam habeat uxorem etc. anteposuimus. Quae certe lex, quod reiecta tamdiu fuit, omnia, quamvis infanda libidinis genera (honos sit auribus S. M. tuae optime Caesar) nimis quam horrende in ordinem ecclesiasticum inundarunt, adeo, ut nullum sit hodie mortalium genus, hoc nomine magis abominabile.

#### DE OFFICIO, DIGNITATE, ET POTESTATE MINI STRORUM IN ECCLESIA. CAP. XIII.

De ministerio et dignitate ordinis ecclesiastici docetur apud nos, primum, non esse in Ecclesia potestatem nisi ad 2 Cor. 12. acdificationem. Deinde neminem huius ordinis aliter debere aestimari, quam Paulus se, Petrum, Apollo et similes aestimari voluit, nimirum ut Christi ministros, et oeconomos mysteriorum Dei, a quibus hoc praecipue requiri conveniat, ut fidus quisque reperiatur. Hi claves habent regni coelorum. ligandi et solvendi, peccata remittendi et retinendi potestatem, sic tamen, ut nibil nisi Christi ministri sint, cuius hoc ius solius et proprium est. Ut enim unus est qui potest innovare animos, ila solus quoque est, qui sua virtute coelos hominibus reserat, peccatisque solvit. Quod utrunque nobis tum demum contingit, cum datur animis innovari, habereque iam nostrum πολίτευμα in coelis. Ministrorum partes sunt, verbo plan-1 Cor. 8. tare et rigare, quod utrunque per se nihil efficit, qui incre-

nentum dat, Deus est. Ex se enim nemo idoneus est quicquam huiusmodi cogitare, tanquam ex se. Verum quod idoneus quis ad haec fuerit, id ex Deo est, qui quos vult facit ministros novi foederis, ut homines de Christo rite persuasos, huius vere participes reddant, nec mortuam literam, hoc est, doctrinam quae foris tantum perstrepit, animum vero non immutat, sed spiritum simul vivificantem, corque renovantem, administrent. Et sic demum cooperarij Dei sunt

2 Cor. 3. coelum vere aperiunt, peccata remittunt. Hine est quod Christus, cum hane potestatem Apostolis traderet, flavit in eoo, dixitque: Accipite spiritum sanctum: et tum quidem sublecit, Quorumcunque remiseritis peccata illis remittuntur. Esse itaque missos divinitus, (quomodo enim praedicabunt, nisi

Rem. 10. mittantur) hoc est, facultatem et animum annunciandi Evangelij, pascendique gregem Christi, tum cooperantem, hoc est, persuadentem cordibus, spiritum accepisse, id demum idoneos riteque unctos Ecclesiae ministros, Episcopos, Doctores et

Tit. 1. pastores constituit. Reliquae virtutes, quibus huius ordinis tomines ornatos esse addecet, enumerat D. Paulus. Ad hunc itaque modum, qui missi, uncti, ornatique sedulam gregis dominici gesserint curam, et pascendo illum hona file laboraverint, episcoporum, presbyterorum, et pastorum aumero habendos, duplicique honore dignos agnoscimus, quorumque iussa, quivis Christianus, summa promptitudine capessere debeat. Qui autem diversis rebus dediti sunt, diverso item iusi se loco collocant, et nomine insignium. Nullius tamen vita sic offendere debet, ut si e Mose, vel Christi cathedra, hoc est, ex lege vel Evangelio quid dixerit, id amplectendum sibi Christiani dubitent. Aliena vero si

qui adferant, est ovium Christi, talium vocem non audire. loan, 40. In prophanis autem rebus qui potestatem acceperunt, ut a Deo illa ordinata est, ita Dei ordinationi resisteret, qui his nollet esse dicto audiens, in ije rebus quae cum iussis Dei non pugnant. Calumnia igitur est, quod nostros quidam criminantur, ecclesiasticorum iurisdictionem labefactare. Quam enim hi temporariam habent, ea nunquam per nostros impedita est. Spiritualem vero, qua verbo Dei conscientias expedire, et Evangelio Christi fidelitor pascere debent, saeps imploraverunt, tam abest ut ei unquam restitissent. autem ecclesiastarum quorundam doctrinam non sustinuimus. et pro nostra necessitate alios in horum locum substituimus. aut certe per episcoperum praesectos exauterates retinuimus, in caussa fuit, quod hi, pastoris nostri vocem pure annunciarunt, illi autem, alienorum. Etenim cum ventum est ad negocium Evangelij et doctrinae sanae, converti totos oportet ad episcopum animarum nostrarum Iesum Christum, et alienorum vocem neutiquam admittere, quicunque Christo vere eredimus. In eo nemini fieri iniuria potest, siquidem vera sunt illa Pauli: Omnia namque vestra sunt, sive Paulus, sive Apollo, sive Cephas, sive mundus, sive vita, sive mors, sive praesentia, sive futura. Omnia namque vestra sunt, vos au- 1 Cer. 3. tem Christi, Christus vero Dei. Certe si Petrus et Paulus cum toto mundo hactenus nostri sunt, nos vero haudquaquam iliorum, sed Christi, et quidem sicut ille patris, nempe ut ipsi uni vivamus quanti sumus, in hoe quibuslibet tanquam nostris utentes, nemo sane ecclesiasticorum iure de nobis, quasi parum ipsi obtemperemus, queri poterit, dum constiterit Dei nos voluntatem sequi. Haec apud nos de officio, dignitate et authoritate ministrorum ecclesiae docentur, quibus ut fidem haberemus, loca scripturae quae adduximus, et his similia nos persuaserunt.

#### DE TRADITIONIBUS HUMANIS. CAP. XIV.

Porro de traditionibus patrum, quasve hodie episcopi et ecclesiae sanciunt, sic habet nostrorum sententia. Nullas traditiones inter humanas, eas quidem, quae in scripturis damnantur, numerant, nisi quae cum lege Dei puguant, quales sunt, quae de cibo, potu, tempore, alijsque rebus externis, conscientiam obstringunt, quae matrimonio, ijs quibus illo ad honeste vivendum opus est, interdicunt, et huius farinae reliqua. Nam quae cum scriptura consonant, et ad bonos mores, utilitatemque hominum institutae sunt, tametsi in scripturis ad verbum expressae non sint, nihilominus cum ex praecepto dilectionis, quae omnia quam decentissimo instituit, dimanant, divinae potius quam humanae, merito ha-

1 Cor. 11. bentur. Huius ordinis erant illa Pauli, ne mulieres speris capitibus, viri obvelatis orarent in Ecclesia, ut communicatari se invicem expectarent. Ne quis linguis in coeta lequeretur sine interprete, ut Prophetae citra confusiosem, prophetias suas in medium adferrent, a sedentibus dijudica-1 Cor. 14. dis. Tales multas sane occlesia hodie iure observat, et pro occasione quoque condit novas, quas qui reiecerit, is no hominum, sed Dei, cuius traditio est, quaecunque utilis est, authoritatem contemnit. Quicquid enim verum, vel dicitur, vel scribitur, illo donante dicitur et scribitur, qui est ipa veritas, ut divus Augustinus pie scripsit. De eo autem saepe disputari solet, quae traditio prosit, quae secus, hoc est, quae pietatem promoveat, quae remoretur. Sed qui nihi sui quaesierit, atque utilitati publicae se penitus consecraverit, is nullo negocio videbit, quaenam legi Dei respondent, quae minus. Porro cum Christianorum res sic habeant, al et iniurijs iuventur, ne iniquis quidem legibus, contabitu parere Christianus, modo nihil inbeant impium, iuxta illel Christi: Si quis te adegerit ad miliarium unum, ito cum e duo. Sic certe Christianus omnia omnibus fieri debet, # nihil non in gratiam et usum hominum, et pati et facere sudeat, quod modo Dei iussis non adversetur. Hine fit, ut civilibus legibus, quae cum pietate non pugnant, eo quisque pareat promptius, quo fide Christi fuerit imbutus plenius.

#### DE ECCLESIA. CAP. XV.

Iam quid de Reclesia et sacramentis sentiamus, expenendum. Ecclesia itaque Christi, quae subinde regnum coclorum appellatur, est eorum societas, qui Christo nomea dederunt, fideique eius se totos commiserunt, quibus tamen al finem usque mundi admixti erunt, qui fidem Christi simulant, mat. 18. non vere habent. Id Dominus abunde docuit parabola zizzniorum. Item rhetis quod in mare iactum, putres cum besis pisces attrahit. Tum parabola regis, qui ad muptias filij su mat. 22. quoslibet vocari, et postea carentem veste nuptiali eijci par

sus nihilominus iubet. Porro cum Ecclesia sponsa Christ Epac. S. praedicatur, pro qua ille semetipsum exposuit, ut saactifer ret eam. Item cum domus Dei, columna et stabifmestum veritatis, Mons Sion, Civitas Dei viventis, Hierasalem exlestis, Ecclesia primogenitorum, qui conscripti sunt in

s Tim. a lis. Hae laudes, ijs tantum competunt, qui quod solide in Heb. 13. Christum credunt, vere locum inter filios Dei nacti sunt. In his cum vere regnet servator, proprie cius Ecclesia et sanctorum κοινωνία i. e. societas, ut in symbolo Apostolorum vocabulum Ecclesiae expositum est, nominantur. Hasc regit Spiritus sanctus, huic Christus nunquem abest, sei

sanctificat, ut eam sibi tandem exhibeat, non habentem maculam aut rugam. Hanc denique qui audire non sustinuerit, ot Ethnicus habendus est atque publicanus. Haec quanquam id, unde habet quod vere Ecclesia Christi sit, nempe fides in Christum, videri nequeat, ipsa videri tamen, planeque ex fructibus cognosci potest. Horum fructuum praecipui sunt animosa veritatis confessio, syncera omnibusque exposita dilectio, et fortis rerum omnium prae Christo contemptus. Quae utique abesse nequeunt, ubi Evangelium, sacramentaque eius pure obtinent. Praeterea cum Ecclesia regnumque Dei sit. atque ideo cuncta in eo optimo ordine geri necesse sit, habet varia ministrorum munera. Corpus siquidem est ex varijs membris, quibus singulis sui actus sunt, compactum. Et hi dum suo ministerio bona fide funguntur, in verbo et doctrina gnaviter laborantes, Ecclesiam vere repraesentant, ut qui cos audierit, recte dicatur audisse Ecclesiam. Verum quo istos spiritu agi, quaque facultate praeditos esse oporteat, superius cum fidem nostram de ministerio ecclesiae exponeremus, memoravimus, fideique hac in re nostrae rationem reddidimus. Nequeunt enim vicem ecclesiae Christi gerere. qui docent quae Christi mandatis pognant. Id tamen fieri potest, et saepe fit, ut et mali in nomine Christi prophetent. ecclesiaeque sententiam adferant. At qui a dogmatis Christi aliena proponunt, etiamsi intra ecclesiam sint, quia tamen errore praeoccupati, pastoris vocem nequaquam sonant. ecclesiam, sponsam nimirum Christi, representare non possunt. Quare nec cius nomine audiendi sunt. Alienam siquidem vocem oves Christi non sequentur. Haec nostri docent de ecclesia, quae citatis locis et similibus nițuntur.

#### DE SACRAMENTIS. CAP. XVI.

Porro quod Ecclesia hic in carne, et si non secundum carnem agit, visum est Domino, illam externo quoque verbo docere, monere, et hortari, quoque id commodius fieret, voluit suos externam etiam inter se societatem colere. Qua de caussa et sacra Symbola, quae sacramenta vocamus, illis dedit. Inter quae praecipua sunt Baptisma, et Encharistia. Haec eredimus veteribus sacramenta dicta, non solum quod sunt invisibilis gratiae visibilia signa (ut divi Augustini verba habent), sed etiam quod his quasi fidei professio fiat.

#### DE BAPTISMO. CAP. XVII.

De Baptismate itaque confitemur, id quod passim scriptura de illo praedicat. Eo sepeliri nos in mortem Christi, Rom. 6. Coagmentari in unum corpus, Christum induere, Esse lava- 1 Cor. 12. Gal. 3. Tit. 8. crum regenerationis, Peccata abluere, Nos salvare. Hace vero omnia sic intelligimus, ut ea D. Petrus interpretatus Act. 32. 1 Pc. 8. est, cum ait, Cuius figurae nunc respondens baptisma, nos quoque salvos reddit, non depositio sordium in carne, sei conscientiae bonae in Deum professio. Abserve fide enin impossibile est placere Deo, et gratia servamur, non aestis operibus. Cum autem baptisma sit sacramentum foederis, quod Deus cum suis icit, pollicitus se illorum et semisis corum, Deum ac vindicem futurum, et illos at suam poplum habiturum, symbolum denique sit renovationis spirius. quae per Christum fit, infantibus quoque illud conferenda nostri docent, non minus quam and Mose olim circuncidebatur. Nos enim vere filij Abrahae sumus. Quare nos minus ad nos, quam veteres illa pertinet promissio: Ero Deus tus Gal. 3. et seminis tui.

#### DE EUCHARISTIA. CAP. XVIII.

De hoc venerando corporis et sanguinis Christi secremento omnia, quae de illo Evangelistae, Paulus et succi Patres scripta reliquerunt, nostri fide eptima docent, comendant, inculcant. Indeque singulari atudio hane Christi in suos bonitatem, semper depredicant, qua is non mist hodie, quam in novissima illa coena, omnibus qui inter illis discipulos ex animo nomen dederunt, cum hanc cocoau, s ipse instituit repetunt, verum suum corpus, verumque suu sanguinem, vere edendum et bibendum, in cibum potunçu animarum, quo illae in aeternam vitam alantur, dare per sacramenta dignatur, ut iam ipse in illis, et illi in ipse vivant et permaneant, in die nevissimo, in novam et immertalem vitam per ipsum resuscitandi, iuxta sua illa aeterase veritatis verba: Accipite et manducate, hoc, est corpus mens etc. Bibite ex eo omnes, hie calix est sanguis mens etc. Praecipua vero diligentia populi animos, nostri ecclesiaste ab omni tum contentione, tum supervacanca et curiosa disquisitione, ad illud revocant, quad solum prodest, solume a Christo servatore nostro spectatum est, nempe ut ipso psti, in ipso et per ipsum vivamus, vitam Deo placitam, saetam, et ideo perennem quoque et beatam, simusque inter nos omnes unus panis, unum corpus, qui de uno pase is sacra coena participamus. Quo sane factum est, ut divisa sacramenta, sacrosancta Christi coena, quam religiosissimo, reverentiaque singulari apud nos et administrentur, et se-Ex his quae vere ad hune modum se habent, mantur. agnoscit S. T. M. elementissime Caesar, quam falso ab alversarijs nostris iactetur nostros verba Christi immutare, d humanis glossis concerpere, nec nisi merum panem merun-

que vinum in nostris coenis administrari, ipsamque adeo Domini coenam apud nos contemptam esse atque rejectam. Nam summo nostri studio semper docent et hortantur, ut simplici gaisque fide, haec Domini verba, rejectis universis hominum commentis falsisque glossis, amplectatur, eorumque sententiae, omni submota vacillatione, animum addicat, ipsa denique sacramenta, in vivificam animarum suarum alimoniam, et gratam tanti beneficij commemorationem, identidem, quanta possit religione sumat. Id quod multo quoque iam et saepius, et religiosius apud nos, quam antea, fieri solet. Simul autem obtulerunt se nostri ecclesiastae hactenus semper, et hodie se offerunt ad reddendam, omni cum modestia, et veritate, rationem fidei et doctripae suae, de omnibus quae tam circa hoc sacramentum, quam alia credunt ac docent. Idque non solum S. T. M. sed cuivis etiam poscenti.

#### DE MISSA. CAP. XIX.

Porro cum hunc in modum Christus suam coenam, quae postea Missa vocari coepit, instituerit, nempe ut in ea fideles corpere et sanguine eins in vitam acternam pasti mortem eins qua redempti sunt, depraedicent, ipsi hoc pacto gratias agentes, et hanc salutem alijs quoque commendantes, non potuerunt nostri ecclesiastae non damnare, quod haec passim negliguntur, et contra qui Missas celebrant, praesumunt Christum Patri offerre pro vivis et defunctis, Missamque tale opus faciunt, quo solo fere favor Dei et salus comparetur. quicquid vel credant homines, vel vivant. Unde et pudenda illa ac bis terque impia sacri huius nundinatio irrepsit, factumque est, ut nihil sit hodie Missa questiosius. Privatas itaque Missas reiecerunt, propterea quod Dominus in commune, discipulis boe sacramentum commendavit. Unde et Paulus Corintbios iubet se invicem ad S. Coenam expe- 1 Cor. 11. ctare, negatque eos agitare coenam dominicam, cum propriam unusquisque coenam inter edendum occupat. Porro quod illi se Christum offerre vice hostiae iactant, hinc nostri damnarunt, quod Epistola ad Heb. aperte testatur, sicut ho- Heb. 9. mines semel moriuntur, ita Christum semel oblatum esse, ut multorum peccata tolleret, tamque non posse iterum offerri, quam non mori amplius. Eoque una pro peccatis victima persecta, perpetuo sedere eum ad dextram Dei, id quod superest expectantem, donec inimici eius ceu scabellum subijciantur pedibus eius. Unica enim oblatione perfectos essecit in perpetuum eos qui sanctificantur. Id vero quod Heb. 10. Missam bonum opus fecerunt, quo a Deo quidvis impetretur, cum eo pugnare nostri docuerunt, quod scriptura ubique predicat nos spiritu Christi et per fidem justificari, savorem Dei

admixta sunt, ut quibus divis tribuuntur, quae soli Christe competunt, nempe peccatis, alijsque incommodis liberare, favorem Dei, omneque genus bonorum non tam impetrare, quam donare. Deinde quod sic in immensum auctae sus, ut attento animo cani recitarive nequeant. Iam nihil quam Dei irrisio est, quicquid sine mente cum eo geritur. Pestremo quod facta sunt et hace meritoria opera, vendique solest haud parvo, ut interim taccatur, quod contra expressum spiritus sancti praeceptum, in ea omnia dicuntur et canutur lingua, quam non solum populus non intelligit, sed nonsuquam ne ipsi quidem, qui ex illis cantionibus et precibus vivant.

#### DE STATUIS ET IMAGINIBUS. CAP. XXII.

Et in statuas denique atque imagines, nostri sacras ortiones strinxerunt, co potissimum, quod aperte coli et alerari coeperunt, inanesque sumptes in eas fieri, qui estricit et sitienti, et nudo Christo debebantur, quod denique et cela illarum sumptuque, quamlibet cum verbo Dei pugnante, ne ritz apud Deum quaerunt. Huic religionis vitio obiecerus etiam priscae authoritatem Ecclesia, cui nimirum abonisbile fuit, ullam vel pictam vel sculptam in templo imagines videre, id quod abunde vel factum Epiphanij, episcopi St laminae Cypri, quod de se ipse testatur, comprobet. Con enim vidisset in velo cuiusdam Ecclesiae, imaginem depicta Christi, vel sancti cuiusdam (scribit enim se non bese ne minisse) tanta succensus indignatione fuit, quod contra 32thoritatem scripturarum, fidem et religionem nostram, et scribit, vidisset homidis imaginem in Ecclesia pendere, extemplo velum ruperit, iusseritque eo pauperem aliques mortuum involvere. Hanc epistolam, qua hic vir Dei het de se testatur, scribens ad Ioannem episcopum Hierosoly. mitanum, D. Hieronymus ut orthodoxam in Latinem linguan transtulit, nec verbo quidem hanc Epiphanij de imaginibis sententiam ut minus probam notavit. Ex qua re illed sets colligitur, nec ipsum D. Hieronymum, nec episcopum Hierosolymitanum, ad quem scribebat, aliud de imaginibas sersisse. Etenim quod dici solet, statuis et imaginibas radio res doceri et moneri, hand quaquam ad id sufficiet, at ingines et statuae ferri debeant, praesertim abi a vulg adorantur. Rudior erat populus vetus, adeo at plurimis illum ceremonijs institui oportnerit, altamen imagines he conducere, ut docerent, et monerent rudiores, tam por agnovit Deus, ut habere illas cum primis votuerit. Et s dicatur vetuisse Deum habere imagines quae colerenter, sietim consequitur, cum omnes aderari pridem coeperist, is

vel propter offendiculum e templis submovendas esse univer-Sunt enim in Ecclesia omnia instituenda, ad certam aedificationem, nedum aliquid ferendum, quod queat occasionem dare ruinae, nihil vero adferre commodi. Praeterea quod de admenendo obijci solet, D. Athanasius confutans Athanasius. Gentes, eadem caussatione sua idola defendentes, sic reijcit: Dicant quaeso, quo pacto per simulachra noscatur Deus? an per circumpositam illis materiam? an per inductam materiae formam? Si ob materiam, quae iam formae necessitas, ut non prius etiam quam ista fingerentur, per omnem prorsus materiam apparuerit Deus, cum omnia testentur gloriam suam. Porro, si superducta effigies divinae cognitionis caussa est, quid iam pictura caeteraque materia opus est, ac non magis per ipsa vera animalia, quorum formae simulachra sunt, Deus cognoscitur? Nam clarius profecto Dei gloria innotesceret, si per animata rationabilia et irrationabilia. quam per inanimata atque immobilia manisestaretur. Cum ergo intelligendi Dei gratia sculpitis aut fingitis imagines. rem profecto minimo dignam facitis. Hace ille. Lactantius Lactantius. quoque multa contra hunc praetextam lib. 2. divi. institu. disseruit. Omnino enim ei, qui Dei admoneri cum fructu potest, praeter adhortationis verbum, ipsa Dei viva veraque opera hue longe efficacius conducent; vanis illis simulachris, quae parant homines. Hanc cum suam esse sententiam de imaginibus Deus tot scripturae locis abunde testatus sit, haud conveniet nos homines, per eas quaerere utilitatem, a quibus Deus vitare periculum iussit, maxime cum ipsi quo-que experti simus, quantopere pietati officiant. Per se quidem liberum esse usum imagiaum et nostri fatentur, sed quantumvis liber sit, Christiano spectandum est, quid expediat, quid aedificet, et co loci, caque ratione imaginibus uti, ut nemini obijciat offendiculum. Paulus euim et carnem et vinum sibi in omnem vitam interdici paratus erat, si id aliorum saluti quovis modo obstare cognovisset.

#### DE MAGISTRATIBUS. CAP. XXIII.

In superioribus exposuimus nostros ecclesiastas obedientiae, quae exhibetar magistratibus, inter primi erdinis bona opera locum dedisse, et docere hec unumquemque studiosius sese accommodare publicis legibus, que syncerior fuerit Christianus fideque ditior. Iunta docent, fungi magistratu munus esse Sacratissimum, qued quidem homini divinitus contingere possit. Unde et factum sit, qued qui geruat publicam potestatem, Dij in scripturis vocentur. Cum enim hi recte et ordine munus suum obeunt, et doctrina et vita in popule rite habent, ee qued sie Deus res nostras moderari solcat,

ut ab ijs qui rerum potiuntur, pendeat ex bona parte suditorum et salus et pernicies. Quapropter nulli dignies m-gistratibus funguntur, quam qui sunt omnium Christianismi et sanctissimi. Unde proculdubio id accidit, quod a picalis. olim Caesaribus et Regibus, Episcopi alijque ecclesiasie viri ad externam rerum gubernationem protracti sant. Qu in re cum illi religiosi et prudentes fuerint, hoc solum per catum est, quod ad dignam utriusque muneris administratinem, sufficere handquaquam potuerunt, et oportuit, aut verb regendis ecclesijs, aut imperio gubernandae Reipubl. desse.

#### PERORATIO.

Haec sunt, invictissime ac Religiosissime Caesar, praecipua, in quibus nostri a vulgata ecclesiasticorum doctria. sola scripturarum authoritate, omnibus alijs traditionibus no rito anteponenda, adacti, non nihil recesserunt. Ea S. M. T. sic ut a nobis hoc brevi tempore fieri potuit, expesia, in hoc afferre volumus, ut et fidei nostrae rationem, tili, quem secundum Deum in primis suscipimus, ac colimas, refderemus, et simul ostenderemus, quam necesse sit mater et serio de via et ratione consultare, qua res tanti memori hoc pacto cognosci, expendi, ac discuti queat, uti primu observantia Dei, in quius negotie summo utique cum tiner et tremore versandum est, requirit deinde dignam est S. L T. quae religionis ac clementiae nomine tantopere celebra tur, denique ipsa poscit ratio pacis eius, quam S. M. I. molitur, certae scilicet et solidae, quae cum circa fiden & religionem dissidium sit, aliter parari haud poterit; qua animis ante omnia de veritate plane edoctis. Porro ad i nihil forsan opus fuerat nos quoque hisce de rebus 💷 saxo. multa memorare, cum Illustriss. Princ. Elector Saxonum, d alij, quae in sacra nostra religione hodie controvertum, S. M. T. copiese admodum et solide exposuerint. At qui S. M. T. sententiam de religione ab'omnibus, quorum 🗠 negotij interest, exponi sibi postulavit, existimavimus et » stri officij esse, quae apud nos docentur S. M. tuae confteri. Quanquam baec res tam late patest, tamque malu complectatur, ut etiam quae utrimque exposuimes, penciera adhuc, et succinctius quoque explicata sunt, quam ut spermus ex eis cortum in hisce contreversijs, quodque non omnibus, sed bonae saltem parti Christiani populi approbetdr, ia prosentiarum constitui posse. Ea est nimirum veritati subscribentium paucitas. Cum sit itaque negocium bec tanti no menti, tamque varium et multiplex, nec possit cam fradi decidi, nisi sit a pluribus probe cognitam et excussem, armus S. M. T. et quam supplicissime per Deum et serale

rem nostrum, cuius gloriam proculdubio imprimis quacrit. obsecramus, ut generale, liberum, vereque Christianum Concilium indici quam primum curet, quod hactenus ad componendas res Ecclesiae, cum ipsi S. M. T. tum alijs S. imperij Principibus, adeo necessarium visum est, ut in omnibus fere Imperij conventibus, qui post exortum hoc de religione dissidium, habiti sunt, et S. M. T. commissarij, et alij Imperij Principes, palam testati sint, nulla alia via hisce in rebus, quod salutiferum sit, posse confici. Unde in proximis Spirae habitis Comitijs, spem S. M. T. fecit, Pontificem Rom. non repugnaturum, quo minus mature tale Concilium celebretur. Porro si generalis Concilij nequeat in tempore obtineri oportunitas, saltem Doctorum cuiusque ordinis et status, provincialem, quem vocant conventum, S. M. T. instituat, quem libere tutoque omnes, quos adesse retulerit, queant adire, singuli audiri, et per huiusmodi viros, cuncta expendi et iudicari, quos constet Dei timore praeditos, illius gloria nihil prius habere. Neque enim in obscuro est, qua olim gravitate, quaque diligentia, cum Imperatores. tum Episcopi in decidendis fidei controversijs, quae tamen saepe multo minoris momenti erant, quam quae modo Germaniam commovent, sese habuerint, ut haudquaquam indignum se duxerint, eadem iterum ac tertio in disquisitionem vocare. Iam qui consyderaverit, ut modo res habent, is dubitare haud poterit, hodie maiore fide, gravitate, mansuetudine et dexteritate, ad id, ut Christi religio in suum locum restituatur, opus esse, quam antea unquam. Siquidem penes nos Veritas est, quod indubitato credimus, quanto quaeso tempore et labore opus fuerit, ut eam cognoscant et hi, sine quorum consensu, aut saltem tollerantia, pax solida parari non poterit? Sin erramus, a quo abesse nos nihil ambigimus, rursus haud iguavam diligentiam, nec breve tempus, res poscet, ut in viam revocentur tot hominum millia. Quam diligentiam, et tempus insumere S. M. T. tam non dedecebit, quam par est te eius erga nos animum exhibere, cuius nobis vice imperas, Iesu Christi nostri omnium servatoris. Qui cum hoc animo venerit quaerere et salvum facere quod perierat, at pro restituendis, qui erant perditi, mortem etiamoppetierit, non est ut S. M. T. gravetur etiamsi indubitato credat, nos a veritate excidisse, nonaginta novem oves in deserto relinquere, et centesimam quaerere inque Christi caulam reducere, hoc est, quaevis alia huic negocio posthabere, ut nobis quamlibet paucis et humilibus, Christi sensus de singulis, quae modo controvertuntur, ex scripturis dilucide, et certo exponatur. Nos certe dociles crimus, aberit omnis pervicatia, modo vocem audire liceat pastoris nostri Iesu Christi, ét scripturis, quae docent quicquid bonum est,

ad quae vocabimur, omnia nitantur. Etenim si contingeret, docendi nos cura reiecta, compendia queri edictorum, med dum res in manu T. S. M. fuerint, haudquaquam metuinus, dici non potest, in quas angustias, innumera hominum millia adducerentur, quos nimirum persuasos, Deum inprimis audieadum, tem quae sequentur dogmata indubitatis oraculis Dei niti, istae Servatoris voces, nunquam non percellunt: Nolite timere eos, qui occidunt corpus. Qui perdiderit animan suam, inveniet eam, Qui non oderit patrem, matrem, etc. ac etiam suam ipsius animam, non potest meus esse discipa-Quem puduerit mei coram perversa et adultera hac natione, eius me pudebit coram patre meo et angelis eius, Et similes. His sane tonitruis exagitati, minime pauci, animose extrema subirent, multos mortis metus differret quidem, sed in occasionem, si imperio priusquam doctrina, vi astes quam indicatione erroris, cum eis hoc in negotio ageretur. Quid enim valent selidior de religione persuasio, quanque faciat non rerum modo, sed et vitae prodigos, vel hoe decennio, ut superiora secula taccamus, satis superiore in quan plurimis visum est, qui non exilia tantum, et proscriptioses verum etiam vincula, cruciatus, et mortem ipsam potits suceperunt, quam ut a sententia, quam conceperant, quamque veram esse crediderant, avelli se sustinuissent. Si iam cum dissidium est de rebus illis levioribus, paucos invenias, ques în certam quis concordiam redegerit, nisi de iure vel sequitate conditionum persuasos, quomedo cum de religione dissensio sit, veram pacem, rerumque minime dubiam tranquilitatem, quam scilicet S. T. M. constituere querit, expectbimus, nisi utrimque quae probet Deus, quae congresat scripturis, constiterit? Quemadmodum enim religio iure mereque Gentium rebus alijs omnibus antefertur, ita nella quoque mortalium inter se dimicatio vehementior duriorque esse consuevit, quam quae pro aris et numinibus suscipitur. Sel nos cum S. M. T. tam indicibili in hostes suos, et eco quidem, qui ribil hostilitatis, ut alia taccamus, practermiserust, usa clementia est, merito spem de eo optimam concepinos, omnia et in hoc negocio sic attemperaturam, ut mulb amplius in nobis, selutis et honoris tui studiosissimis (quod re ipsa testati sumus, et testari amplius ex animo eupimus) bonitatis et humanitatis laudem quaesisse videatur. Nam omsia in hac caussa sic attemperavimus, ut bonis quibuslibet suis declaraverimus, nunquam nobis animum fuisse quenquam ledendi, aut nostra commoda aliorum incommodis aucupandi. Pericula sane hac caussa subivimus, et sumptus ingentes feèimus, lucri vero ne tantillum quidem, uno hoe excepto, quod de bonitate Dei per Christum exhibita melius edocti, futura (gratia Dei) coepcrimus sperare certius. Id vere iure

-tanti nobis est, ut nihil adhuc dignum eo, cum inaestimabile sit et rebus omnibus, quae vel coelum vel terra habet, anteserondum, nos vel fecisse vel pertulisse putemus. Ecclesiasticorum certe opibus, tam abest ut inhiaverimus, quod tumultuantibus agricolis, maximis impendijs et periculis, illas ipsis desenderimus. Evangelium Domini nostri Iesu Christi. ita ipse nos amet, unum id est, quod nos urget, et ad ea quae videmur novasse, adduxit omnia. Malit itaque S. M. T. exempla sequi potentissimorum et vere foelicium Caesarum, Constantini, Ioviniani, Theodosij, et similium, qui doctrina omni cum mansuetudine cottidie per sanctiss. et vigilantiss. Episcopos impartita, tum Concilijs rite coactis, gravique omnium rerum discussione, cum errantibus agere, tentarcque omnia, ut in viam eos revocarent, prius quam severius quicquam in eos statuerent, quam eorum quibus constat fuisse consultores, et priscis illis vereque sanctis patribus dissimillimos, et eventum quoque contigisse pietati illorum parum respondentem. Hinc S. M. T. revocare se illud ne patiatur, quod pleraque, de quibus nunc disceptatur, decisa sint olim, et praecipue in concilio Constantiensi, maxime cum videat ex innumeris, non minus sanctis quam necessarijs superiorum conciliorum decretis, ne pilum quidem ab ecclesiasticis servari, sicque degenerasse apud eos omnia, ut nemo vel communi sensu praeditus, non clamet, Concilio ad restituendam religionem, Ecclesiasticique ordinis sanctimoniam. opus esse. Si vero illis adeo placet, quod sancitum est Constantiae, qui factum est, ut nulla prorsus ratione, illud interim obtineri potuerit, ut singulis decennijs Christiana Concilia haberentur, id quod tum constitutum fuit? Nam hae via multum pietatis et fidei, vel recuperari, vel servari po-Sed quis non fateatur, quoties morbus incrudescit, toties adhibendum esse remedium, et qui veritatem vere habent, eos nunquam gravari illam et docere bonos, et defendere contra malos, ubi ullus modo huius fructus sperari queat? Iam tot millibus in religionis nostrae dogmatis misere adeo perplexis, quis neget spem esse fruetus amplissimi, quaeque iure quoscunque Christi spiritus regit, impulerit, ut quibusvis rebus alijs omissis, omni labore sumptuque contempto, in hoc unum totis viribus incumbant, ut Christi doctrina, parens omnis justitiae et salutis, digne excutiatur, cunctisque erroribus expurgetur, suaque nativa facie, quibuscunque pietas et germanus Dei cultus cordi est, offeratur, quo sancta, et in aeternum firma pax, rerumque omnium vera tranquillitas, perturbatis modo plus nimio ovibus Christi, pro quibus hic sanguinem fudit, restituatur, et confirmetur? Quae illis nulla etiam alia via, ut diximus, restitui et confirmari poterit, certis scilicet, alijs quidem in rebus sibi

nihil non cedendum, at in negocio pietatis, sie verbis Dei haerendum, nitendumque esse, ut si mille animas haberest, omnes lanienae offerre oportere citius, quam cedere iou unum, vel minimum apiculum, quem persuasi sunt esse madatum divinitus. Si iam una duntaxat anima potior est tele orbe, quid facere in salutem tot myriadum addeceat? Tan nimirum cum spes invitet, cum ex eo, quod hi, qui spel & M. T. erroris deferuntur, nihil aliud quam doceri se orus, et sacris scripturis ad quemlibet errorem confutandum abuk sufficientibus, totos se addixerunt, tum ex illo quod Christs servator noster luculenter adeo. premisit, vel duobus aut tri bus in suo nomine congregatis, se medium futurum, et qucunque de re consenserint, hanc illis praestiturum. Ista ver pientissime Caesar, haud alia de caussa hic memorana quam ut S. M. T. quae voluit et nos, quid de restituent religione sentiamus exponere, nos morigeros praestarems. Nam bona alioqui est spes, ipsam T. S. M. pridem apri se probe dispexisse, satisque videre, quae ad id urgest » cessitas, quis invitet fructus, quam denique hoc ipsum S. M. T. religionis atque clementiae, tantopere laudata, digusit, ut convocatis quibusque doctrina et pietate probatissimi viris, ex divinis literis, quid de singulis dogmatis, que not controvertuntur, sentiendum sit, petatur, ac tum per ideacu Christi ministros, omni cum mansuetudine et fide, cuci qui erroribus detenti creduntur, explicetur. Verendan 1men iuxta, haud deesse, qui S. M. T. alio trahere coseste, istis visum est per haec, velut apud te respondere S. A. T. et hoc ipsum , et caetera omnia , quae nullo alie , 🕶 Christi, Iesu Dei nostri gloriam, pro nostra portione de rendi, et S. M. T. ut par est obtemperandi, hic expessions, confessique sumus, pro eximie celebri sua clementia, in 🗪 liorem partem accipiat et interpretetur, nosque inter eos 🗠 bero dignetur, qui profecto non minus, quam maiores mult illi nos cum summa subiectione, morigeros et addictos prostare ex animo cupimus, in hoc, quota licent, res et ar pora nostra impensuri. Rex regum lesus Christus, S. M. T. in hoc, et alijs negocijs, ad gloriam suam omnia transiger donet, camque incolumem et florentem, in totius Reipelier Christianae salutem din servet, foeliciterque provehat. Anes

### ADDIT. 2.

# CONFESSIO FIDEI AC RELIGIONIS,

BARONUM AC NOBILIUM REGNI BOHOEMIAE, SEREnissimo ac Invictissimo, Romanorum, Bohoemiae etc. Regi, Viennae Austriae, sub Anno Domini 1535. oblata.

#### Actorum 24.

Confiteor autem hoc tibi, quod iuxta viam, quam vocant Haeresim, sic colo patrium Deum, credens omnibus quae in Lege et Prophetis scripta sunt.

# PRAEFATIO MINISTRORUM,

ECCLESIAE PICARDORUM, UT VOCANT, IN BOHOEMIA ET MORAVIA, IN CONFESSIONEM SUAE FIDEI.

NIQUIDEM cum multa et falsa et impia de nobis ac fratribus quoque in regno Bohoemiae et Marchionatu Moraviae adversarii vulgo dissiparunt, coaeti sumus et nos, ut Ecclesiae bono et gloriae consuleremus, istorum calumnias et mendacia refellere, praesertim cum huiusmodi de nobis sparsa, adeo quorundam improbitate invaluerunt, ut non finitimas modo regiones, sed longe dissitas etiam pervaserint, Ubi nos in hac causa nikil commeriti, atrocium tamen et gravissimarum rerum insimulamur, ac pessima nobis passim nota infamiae inuritur. Dum non a paucis nil nisi quaedam omnium scelerum ac malorum lerna et colluvies habemur, homines impii, malefici, prophani, impostores, perfidi, sectarii, ac haeretici, neque ullum tam foedum aut grave facinus esse, quod nobis indignum arbitrentur: et quod nusquam esse, nisi apud nos tantum veram et calholicam Ecclesiam, asseveremus: omnesque alios, qui Ecclesiis nestris non adeensentur, ut a Deo rejectos, salvos fieri non posse, uno ore audeamus pronuntiare. De Divis, ac praesertim de beatissima Virgine matre Domini, impie ac per-

49 \*

verse sentiamus. Iciunia, Ceremonias, caeterosque ritus omus Ecclesiasticos, velut ludiera quaedam et vana existimemus.

Commenti sunt et hoc malevoli, qui nullum criminandi finen faciunt, quod nostrates omnes, Sacramenta ipsa, ut a Christo instituta, ita praecepta, nihili faciant, nec eis uti velint, sed a indignis modis aspernentur, ac elevent. Ut in Sacramento sacra synaxeos, seu coenae Domini, praesentiam veri corporis ac saguinis Christi, non adesse haud dubie, credant, plurima denique et gravia et innominanda flagitia designent. Sed et hanc adecerunt Catastrophen adversarii (nec ènim omnia quae oblatran, verius quam loquuntur, persequi libet) ut samma sit omnium laudum coronidis, nos et eos fere Filio Dei nihil tribuere, verm iam damnatis haeresibus ac impia doctrina, omniu et maximi

simpliciorum animos labefactare et corrumpere.

Hàec pauca de multis recensuimus, quae ab adversariis eo conficta et in vulgus sparsa sunt, quo a nobis omnium animos abalienarent. omnibus nos partibus vociferantes, indignos nimis esse, qui hoc communi Spiritu et luce fruamur. Ut vel sic tandem mundus ipse in mu. velut in piacula quaedam et Catharmata concilatus, animadrer teret. Verum ad horum maledicta et Sycophantias, saepius im pridem, a maioribus nostris responsum est, ut nemini obseura sit, quam illi doctrinam et. professi sint et tenuerint. Nam # forte deserta causa, adversarii de ipsis triumphum agerent, que minus eorum calumnias, criminationes et haec impudentissime mendacia refellerent, non commiserunt, quam rem adhuc hod: ipsorum libri, regibus, principibus ác variis heroibus missi, teste tissimam faciunt, ut omnibus iam olim conspicuum sit, nos lauhu Evangelii nomine, ac propugnandae veritatis, huec perpeti et w tinere, et ea ab osoribus Christi salutariumque rerum omnis inventa esse, quae de nobis maleferiati homines vanissime nuger tur et garriunt. Sed nos bene sperare iubet, nihil tam sancte st subducta ratione fieri posse, quod sycophantae morsum via queat, cum etiam how ingenio nusquam non sint homines, si te men hoc nomine eos dici fas est, qui sese totos ad optime que que convollenda ac deturpanda compararunt.

Quo autem iure impietatis accusemur, pro suo candere bus sudicent, Patres nostri provocubant ad synodum mostrorum, qui vero ritu et legitime coacta, verbo Dei et non humanis opinimbus Ecclesiae controversias et religionis conciliaret, Summoper expetentes, ut sibi suorum explicandorum dogmatum copia fierti. Ubi si quid dissentaneum Scripturis reperiretur, per omnis u animo et amanter ipsius Concilii censurae et ordinationi subicent volebant et obsequi. Nec illi ulla in re se reclamatures promitebant: quin continuo, missis erroribus, ostensam veritatem appireterentur. Sed quamvis id impense rogarint, non obtinurus tamen: quin etiam adversarii non modo in hac causa nostra, i cet gravissima, non sunt acquiores facti, verum nos subinde alim

malis cumularunt, dum nos suo ore, maledicentia et probris, ipsi vulgo invisos reddiderunt. Id vero inprimis Sacerdotes quosdam, invidia actos in fratres, faciese constat: quibus tamen omnino incomperta fuit sententia Erafrum, nee enim unquam inter eos fuere, nec ulla dogmata, aut de religione quidquan cum eis per Scripturas contulerunt. Imo ne ees quiden saepius rogati audire dignati sunt, tantum abest, ut witro eos ad se ippitarint, gut convenerint aliquando ad libere et fraterne colloquendum, tractandumve super rebus et negotio religionis: Sed in credendo faciles, nullius rei ad nostratium dogmata spectantis facti certiores, qui de nobis omne genus mendaciorum portenta comminiscebantur, continuo aures praebuerunt, ae eis ut in nos quicquid possint struant, sidem quam obstainxere. Insuper et hoc tentare ausi, quo suam magis unadacerent invidiam, et in amantes veritatis ac Evangehi odium a sompe vulgo persuadere, libros, seu tractatus Fratrum, impios, et errorum plenos esse, quique ne vendi aut emi. possent, utrisque dira minantes, diligenter caverunt, dum corum, lectione popularibus suis interdixerunt, ut sic verus ac germanus Scripturae sensus, quem semper et cupierunt, et Dei bonitate

amplexi sunt fratres, in lucen prodire requiverit.

Et cum adversariis nihil pateret, unde hanc Fratrum doctrinam damnare possent, tantum kunc in modum ignarae et credulae plebi subinde dictitabant: Attendite, ne alloquamini illos, neve illorum libros legito, blande enim et suaviter loquuntur et scribunt, at vulpem et virus in pectore gestant, Ne adhibete illis fidem, quia mendaces sunt et Daemon sua per illos agit et loquitur. Declinate igitur corum colloquia, quamlibet etiam caeteris doctrina ct fide aut faetis praestare videantur: subsunt enim insidiae ad. perdendum vos, etiam cum de optimis rebus cos pie ac sancte, disserere putatis. Atque sio huiusmodi praestigiis et artibus, ut a nobis populum averterent, aut ne ab ipsis deficeret, magna in, nos invidia madentes, haec pro rostris deblaterare soliti sunt. Quorum semel (inquit unus) ut sit omnium instar, minimo minus, abfuit, quin illorum erroribus seducerer, et irretirer, vulnus enim gravissimum miki inflixerunt sua blandiloquentia, adeo ut nequirem postea intra aliquot annos ad me redire, et ab istis, quos ium mihi persuaseram erroribus, excuti. Quod cum mihi contigerit, pestilentissimum illud virus ex corum colloquiis hausisse, idemque virus clui ac evomi intra tot annos non potuisse. Quid quaeso vobis non tenentibus scripturas fieret? Quamobrem consilio huic meo acquiescite quaeso, ac eiusmodi nocentissimos komines cavete, haereticos, pietatis hostes, Dei contemptores, ad omnia perdendum destinatos, nec sit vobis cum eis quid consortii, nec in urbes vestras, aut rempublicam admittite, ne quando teterrima peste illorum dogmatum afflati, ita. demum vobis pereundum sit. Et hoc pacto suis istis plusquam vanissimis nugis, vanum incutientes hominibus errorem, eos a nobis audiendis avocabant. Practerea cum initio in Religione Bohemorum,

qui sub utraque specie communicant, quidam et nati et ciucti essemus et institueremur, in corum concionibus sacpe ac identifen audire soliti sumus, quonam pacto Christiana Ecclesia per degmata ac traditiones humanas ex diametro pugnantes legi divine, a veritate et Evangelio retracta sit. Item, si vellemus acterne vitac consortes fieri, per omnia nos parere, agi ac gubernari verbo Dei oportere, et quicquid huic pagnans aut contrarium esset, id non ex Deo, sed errorem tantum, imposturamque constater esse pronunciabant. Nec non et hoc commemorare soliti sunt praedecessores corum, veleres Bohemes, multo aliter superebus Ecclesiae et religionis sensisse, quam nunc recentiores.

Haco omnia nos nihil sinistre affecti ab illis audientes, can studio et opera literis sacris indulsimas, ut germanum illerun sensum kauriremus. Et ad id adhibuimus quoque libros veterum, qui Ecclesiam semper ab impia doctrina et komissum traditionibu vindicare conati sunt. Adhibuimus et eos, qui olim praefuere Ecclesiae Bohemorum, Magistrum IOHANNEM HUS, virum mila unquam seculorum serie obliterandum: Magistrum Mathiam Parsiensem, Magistrum Iohannem Rokicanam, Item Martinum Lupa et caeteros complures. Deinde et Petrum Chelcikij, quem tamets Romani sermonis ignarum, Magister Iohannes Rokicana phoinus diligebat et eius libris suum etiem calculum addidit, ac um est. Horum scriptis omnium perlectis, inde manifeste deprehadimus, cum plebem, tum Sacerdotes, tota vita, ut dicitur, si ipsa puritate doctrinae et scopo literarum sacrarum deerren. Ideo ut abusus istos et errores, ne nos pariter ad interitua d perditionem demergent, vitaremus, ab illis descivimus. Interea fant de Fratribus auditur, eos seditiosos, haereticos et perniciosos be mines esse, utpote qui verbo Dei reclamarent et adversarents. Haec fama primum animos nostros non mediocri timere perculi, ut non iam illis couteremur, veriti ne ab eis in errores a veri tate revocati, iustam nobis damnationem acquireremus, si it a etiam flagitia, quibus obnoxii esse ferebantur, prolaberemur. Tar tum enim suo astu, vafritie, dolis cos multi posse credebant, d quo ipsi vellent, rudiorum animos trakerent. Attamen reperi sunt quidam sani homines, tum ex sacerdotibus, tum etien es plebe, qui in fratrum doctrina, nihil vitii aut erroris haberi, shi exploratissimum esse dicebant. Unde et nos aequiores sumu relditi erga fratres. Et in mentem nobis veniebat huius rei, nu non ipsi fortasse il essent, quorum et Christus meminit: Eriti di omnibus hominibus propter nomen mêum, et dicent adversus w omne malum, mentientes propter me, et eiicient nomen vestra veluti malum propter filium hominis. Itaque nec nos conquiescere aut cessare potuimus, quoad certo nobis constaret, nun rere essent, quae de ipsis passim ferebantur: Sed et hoc obstitit, quemnus cos persoqueremur, cum ab omnibus illa, quorum accerniar tur, controverti videremus, neque quenquem inveniri posse, quid

ut vera asserere auderet. Iam nos adversus eos nihit moliri voluimus, donec ipsorum causa nobis compertior fieret et exploratior, ne forte in Dei praeceptum, proximum perperam et inique iudicantes, aut illius falsi criminatores facti, iustas Deo poenas daremus.

Adhaec cum videremus inter sacerdotes ipsos etiam in doctrina male convenire, et eorum atque adeo populi, multos impios cultus ac publica et manifesta flagitia nulla Ecclesiastica disciplina corrigi: coacti sumus, ut ipsos fratres accederemus, ac de eorum doctriua et religione perquireremus, non ob aliud, quam ut salutem et conscientiarum pacem, ubi ubi tandem id per Evangelium fieri liceret, consequeremur. Convenimus itaque eos, ac omnia diligenter explorantes, quaenam foret corum doctrina religio vita et conversatio, re ipsa experimur, nullam ansam hosti praebitam esse, ut has de ipsis tragedias excitaret, nihilque prorsum in eis vidimus, que merito male audire possent vel incusari. Comperiznus item et eorum doctrinam, religionem, totamque vivendi forrnam, nihil a sacris canonibus, aut primitivae Ecclesiae ritu ac exemplari recedere aut deflecti. Inventi sunt praeterea nobis inter eos quatuor illi articuli, quorum gratia veteres in Regno Bohemiae, cum Romanis post multas tandem disputationes, gravissima bella gesserunt, quosque in Synodo Basiliensi, magna vi defenderunt ac obtinuerunt. Primo, Scripturam sacram, a ministris omnibus, sacerdotibus ac Levitis, ad id Ecclesiastico ritu ordinatis non admixtis humanis figmentis, traditionibus aut doctrinis, sed pure ac syncere ubique praedicandam esse. utramque speciem Sacramenti, corporis et sanguinis Christi, iuxta ipsius constitutionem et mandatum, ut a sacerdotibus, ita a caeteris omnibus, indiscriminatim ex aequo sumi oportere. Eumque nihil minus, quam transgressorem verborum Christi haberi, qui sub utraque specie communicaret. Tertio publica et manifesta flagitia, in quolibet hominum statu et conditione secundum Scripturae regulam, quod corrigi debeant et argui. Postremo quod sacerdotum munus sit concionari et docere, non seculari modo dominari, aut imperia, ditiones et principatus possidere, sed esse debeant in officio suo, quod est praedicatio Evangelii. Haec bona praeter multa alia plurima inter fratres reperimus. Quare non satis mirari poteramus, qua rabie et furiis acti forent, qui adeo misere ac impotenter, tam bonos viros suis maledictis impeterent.

Cum igitur religionis illorum dogmata ex scripturis sacris, et non hominum commentis esse, et manere videremus, Dei benignitate effectum est, ut nos in ipsorum sententiam iverimus. Ascripti igitur sumus illorum Ecclesiae, et illius gratiae universorumque bonorum participes facti. Nee nos fugiebat, quae ipsi quondam tulerant, et adhuc ferrent mala, nos non minus olim eadem laturos. Sed hoc nikil morabamur, audientes non tantum homini dari, ut in Christum credat, sed ut etiam pro illo patia-

tur. Et eiusmodi Christus ipse, salutis autor, beatos pronuntiat, qui ob institiam adversa perferunt, atque id ipsum universa scriptura comprobat. Ideo sapienter Moses maluit affligi cum populo Dei, quam temporalis peccati kabere iucunditatem. In paucis enim vexati, ut scriptum est, in multis bene disponentur. Alque dum aliquandiu cum illis consuevissemus, manifeste cognovimus, quod quae a veteribus Bohoemis, qui haec futura praedizeran, bona accepissent, non tantum non imminuerunt verum in dies

multo magis auxerunt.

Sed praeviderunt veteres illi, quod videlicet ea doctrina temporibus corum inchoata, lente ac paulatim proveheretur, et inprimis Magister Matthias Parisiensis, eo libro, quem de abominetione inscripsit, capite trigesimo septimo, Qui sub titulo et nomim Magistri Iohannis Hus excusus in lucem exiit, sic scriptum reliquit, Surget, novus populus, secundum novum hominem formatus, qui secundum Deum creatus est, ex quo novi Clerici et 'Sacerdotes provenient, et assumentur, qui omnes oderint avaritian et gloriam huius vitae, ad conversationem coelestem festinando. Hee tamen puto successive agi, et in temporibus a Deo, et pro et dispensatis, Hoc autem facit atque faciet Deus propter suan benitatem et misericordiam, divitiasque longanimitatis suue et petientiae, dans locum poenitentiae peccatoribus inveteratis, fugiendique a facie furoris Domini, donec similiter patientur et successive populus carnalis, et sacerdotes et clerici defluent, et ques a linea consumentur. Hactenus ille.

Hunc secutus est Magister Iohannes Hus, clarus pro testimonio lesu Martyrii corona, qui in quibusdam literis suis, e car-

cere ad suos in Bohemiam missls, ita habet.

Utinam mandare literis omnes abominationes Antichristi liceret, ut hae a fidelibus observari ac caveri possent. Verum confido in Domino, quod me in hac vita defuncto, is vobis pasteres, qui eius ope, ipsius Ecclesiae munia, me integrius et foelicius obibunt, suscitabit. Quique universas illius filii perditi impostrras, scelera, errores, dolos, superbium, hypocrisim et foeditatem, plenius in lucem proferent: nullaque praemia aut minae, eos s veritate abducere poterunt, quin pro ea semper omni confusione et morte contempta, parati sint testimonium ferre, Is est, qui nobis et mihi ob divitias gratiae suae daturus est perpetem vilan, indeficiens gaudium.

Qui autem erant a partibus Magistri Iohannis Hus, de quibus etiam ipse divinitus inspiratus scripserat, hi et praesertim Megister Iohannes Rokicana, eo temporis in Bohemia primas tenens, subscripsit verbis et sententiae Magistri Iohannis Hus, Etcnim, inter concionandum, Ecclesiam dirutae urbi componens, aiebat.

Nos adhuc, inquit, per superficiem negotii gradimur, ac veluli per cancellos, seu nebulam prospicimus, nondum ad interiora scilicet penetrantes, l'erum subingredietur populus, qui adusque pse

negotii fundamenta penetrabit, quique in solida basi superstruet, Verum id paulatim fieri oportet. Futurum quoque est, cum magna pressura et angustia, cumque summa rerum difficultate.

Hace omnia sic accepimus ac legimus, antequam Fratrum Ecclesiae inauguraremur, aut ulla cum illis necessitudine copulati fuissemus. Postquam autem diu cum illis egissemus, eos ceu lapides vivos, vero et stabili fundamento, quod olim iam fideles Bohemi, strenui veritatis vindices, secundum datam sibi gratiam, iecerant, superstructos cognovimus. Videntes igitur hoc inter eos, non humanum, 'sed plane divinum opus esse, cum omni fiducia, synceritatem fidei, ac alias res sacras, una cum illis communiter amplexi sumus Deo gratias agentes, cui plaeuit nos e tenebris in agnitionem Filii sui ac omnis veritatis adducere.

Cum autem multo tempore simul cum eis omnibus rebus sacris usi essemus, in Ministros tandem ac sacerdotes Ecclesiarum suffragio, electi atque ordinati sumus. Inviti autem ac renitentes hanc provinciam suscepimus, multas enim in hoc negotio graves ac periculosas res, quibus sustinendis nos non esse videbamus pares, praesertim hoc decursu sacculi, quando ut divina habent oracula, exulcerata sunt omnia, nullo non scelere et maledicto, ut ait Propheta, quasi torrente inundantibus super terram, divina tamen ope confisi, verboque eius, cuius hic opus agitur, hanc provinciam in totum detrectare nolumus, neque Fratribus nostram operam, in re tam pia et utili, postulantibus, denegare.

Porro interea temporis, dum hoc in Ecclesia ministerio fungimur, en multi prodeunt hostes, qui odio plusquam novercali adversus nos insurgentes, non uno modo grassari coeperunt, et nos
suis mendaciis apud omnes praegravare conabantur. Nec tantum
liguae petulantia et detractationibus, sed scriptis etiam suis palam
insectabantur. At istorum malitia, quae intus alebatur retecta,
quam ipsi fidem habeamus, cuicunque manifestum fecimus ac aliarum rationem rerum reddidimus, quas ad salutem omnium facere
credebamus. Nec non de quibus hostis se palmam relaturum sperabat et gloriabatur. Ut videre est in libello, quem nuncupavimus
Illustrissimo Principi ac Domino Domino Georgio Marchioni Brandenburgensi etc. flagitante id a nobis generoso Domino Domino
Conrado de Kragek.

Praesertim autem quid sentiamus de Sacramentis, Baptismo et Caena Domini, hic candide et aperte explicuimus, et non modo ibi, verum in libello etiam aedito pridem a nobis contra Thabroanitas seu Lilecienses, clare et simpliciter fidem nostram exponendam curavimus, nullis anfractibus aut verbis obscuris, huic tractationi interiectis, usi sumus communissima phrasi et usitata, quo facilius intelligeremur ab omnibus.

Quanquam autem haec omnia secundum Scripturas congessimus, quo sic hostium animi praemolirentur, ut vel hoc darent gloriae Christi, ne nos posthac suis maledictis proscinderent: vix tu-

men istud nobis profuturum est, nisi prius audiendae veritati lecu detur. Indesinenter enim sua tela, quasi sagittantes ad scepua, in nos collimant furiosi quidam, nosque conviciis incessunt et pessequuntur, quaeque etiam scribimus damnant et haeresees accesunt. Suadent enim rudioribus, qui eorum tendicula ignoran, nos aliud scriptis et verbis enunciare, aliud dicere foris, et aliul intus in secessu cordis premere, ut solent, qui (quod aiunt) altera manu ferunt lapidem, altera panem estentant.

Praeterea hoc et quicquid isti belli homines, in nos apul plebem effutiunt, hac egregia ratione, quod videlicet ita sential, omnibus plurimum bene probatum putant, eumque ab omnibus hereticum irrefragabiliter (sic enim loquuntur) credi volunt, quecunque talem esse pronunciaverint, cum tamen is saepe sit incul patissimus.

Sed quia forte qui sic sentit nonnihil corum ventri et ingluvici detrahit, abusus corum impios patefacit, veritatem colit d ornat, per paucos denique in Ecclesia primates suum officium fecere dicit, et cum Ezechiele, pastores malos appellat, qui suu tantum pascunt et non gregem Domini, ipsis commissum. Meque ut hostis Ecclesiae reiicitur, feritur analkemate, flagris et pyrae adiudicatur.

Atqui si continuo verum foret, eum haereticum et pernicissum hominem esse, qui talis ab hominibus habetur, quorum multis nunquam rectiora placent, necessario inde colligeretur, Ciristum quoque cum Apostolis ac omnes denique quotquot steturul a partibus veritatis perniciosos homines ac impostores extitiss. Nam caput Ecclesiae Christus et omnes Apostoli nom minus atqui patres nostri, ab ingrato mundo talibus nomenclaturis ac tiluis sunt insigniti ac decorati.

Porro si id verum esset, ut ipsis placet, nos intus intic sentire omnisque generis sceleribus obnoxios esse, verbis tama bene profiteri et docere, iam profecto propter hoc posterius in num, cedendum esse veritati, ac monente Christiana charitate corroboranda esset veritas. Proinde quod in rem omnium sit, me corum tantum, nemo non videt. Nec equidem nostrum tantus sed et illorum ac piorum omnium est, contra prophanos quodas Sacramentis Ecclesiae derogantes, ut ea usque apud omnes subtet inviolata maneant, agere.

Istud ergo liquet, eos debere aequi bonique facere, quod Steramenta in suo semper honore et loco, autoritate Scripturare haberi cupiamus. Atque hoc nomine ut reipublicae Christiam consuleremus, hunc laborem contra adversarios Sacramentores suscepimus. Et hoc in primis sacerdotum munus erat, non musuis conviciis impetere. Verum Sacramenta Christi ab his phenaticis spiritibus, qui ea e suo gradu deturbare conantur per Scripturas tueri ac vindicare.

Sed nonnulli fortasso inscitia Sacramentorum partes tueri

prohibentur, alios ut peritiores fere laboris piget, alii videntes se parva dicendi facultate munitos, hoc oneris subire recusant. Proin cum non omnes aequaliter valeant, aut idem possint, et qui huius causae adversariis, opponere patrocinium suum queant, nolint, multas res sacras silentio iacere et obscurari videmus. Et qui hanc causam indefensam reliquerunt, hi sunt, ad quos maxime adtinebat, quique ut iam olim maioribus nostris, ita nunc nobis quoque hoc impingere crimen non cessant, quod Sacramenta, ut quae nihil ad salutem conferant, contemnamus. At hi, cum ea ab adversariis calcari patiantur, huius potius criminis rei sunt, quod nobis obtrudunt. Nam haec convicia, quae ew malitia tantum et odio in nos evomit adversarius, simul cum patribus, alias multis argumentis, revulsimus. Si quando cum huiusmodi hominibus de his rebus disserere pro palam, et libere usu veniret, non operose equidem, eos in horum albo esse ostenderemus, qui acriter et curiose festucam in oculo Fratris viderent, trabem vero in proprio oculo, non animadverterent: et nihil ipsis malorum, quae tamen semper nobis minantur, intentantes, non carcerem, non aculeos, non exilium, non etiam faces ad latera moventes, imo sine rixa, et verborum concertatione, quae non decent Christianos, sed tantum certissimis Scripturae locis, et per ea, quae ipsi operantur et agunt, et in propatulo sunt, Deo adiuti efficeremus, ut suam ipsi culpam et errata fateri cogerentur. Res tota cum modestia et lenitate transigeretur, et nos verum dicere non abnuerent.

Nee vero id facere optamus, ut eos in contemptum et ignominiam vocemus, sed tantum ut Christo, tanquam germanos Fratres tucrifaciamus, utque superioris vitae poenitudine ducti, pristinae dignitati restituantur. Non enim Dei gratia adeo sumus Christianae affectionis expertes, quod nos non illorum miserescat. Praesertim cum etiam publicum illis ac sanctissimum Ecclesiae munus demandatum sit, cui cum non respondeant, in sese horribilem Dei iram, mirabiles tenebras et caecitatem experiuntur. Hine eos denique videmus ob tam insignes lapsus et apertissimos errores, a bona hominum parle vehementer contemptos esse. Quam rem profecto, eorum causa non libenter audimus. Unde cum sint hoc pacto homines erga illos affecti, parum illis fidei habent, et vix unquam de quoquam illorum bene sentiunt aut loquuntur. Qua ratione omnis eorum authoritas ac opinio plurimum imminuta, nulliusque iam fere pensi apud plebem est.

Et praedicatio verbi, cui primus ac summus in Ecclesiis konos esse debet, per eos spreta iacet. Nam sicut eorum mores et vita ridetur, ita et omnis administratio, et verbum Dei contemnitur nec aedit inter homines fructus suos. Conscius nobis est Deus, et qui nos etiam exploratos habent, multi homines boni: quam cupiamus, non minus atque maiores nostri, omnibus illis a Deo dari, ut resipiscant aliquando, et ex animo veritatem amplectan-

tur. Quod si illis hoc divina praestaret bonitas, experientur profecto, nos fideles in ministerio verbi coadiutores, et quiden in Ecclesiis pracesse, et inter administros eanum illos primas tenere cuperemus, nec épsi eos ob Evangelii gloriam, mèrito honore el obedientia frustraremur.

Et quanquam hoc etiam modo maiores nostri citra omnen dolum, tum scriptis, tum verbis, tum modis alijs pluribus, omnin re, se illis morem gesturos, recipiebant: haudquaquam tamen persuasum est adversaviis; Fragres hoc animo praeditos esse, verum de illis, amnia sinistre interpretabantur, possimi imper rerum nostramum conserse. Avec aliter ipsis, alim usu venit, alque nunc nobis hoc tempore, tametsi non omnes adeo immiti, praefracto ac ferali animo, erga Fratres fuere. Multi enim positi, odio et ira, bonam de Fratribus opinionem conceperunt, pieque de illis iudicaverunt, ac ipsis nonnulli eorum adiancti sunt, al inculpate suo munere functi, relictis terris in pace quieverunt.

Alque his temporibus plerosque audimus, qui coelestem hanc doctrinam magis propagatam vellent. Sed cum magna sit adversantium visi en authorilas, ut nusquam non major pars vincat meliorem, nihil moliri ausi, hoc supprimunt, donce Deus haec omnis in melius convertat et ab huiusmodi malis et offendiculis, asseret Ecclesiam. Porro hi omnium maxime, nobis et Evangelio Christi, quod profitemur, adversantur et contradicunt, qui nulla suae salutis et proximi cura tenentur: Sed luculentis tantum sacerdotiis inhiant, ambitiose honores ac summas dignitates aucupantur, consulunt pulvillos sub cubitis manuum, nec aliud quam terram sopiunt, ac de terra loquuntur.

Hi sunt, et nulli magis, qui nos semper allatrant, convicus aspergunt et cum omni Ecclesiae, petulantissima et praeter omnen modum scurrili maledicentia lacerant, et passim per pagos et urbes, exuto omni pudore ac Dei metu, nos iusta plebis opinione fraudant, rident, opprobriis infamant: nec istos tamen quod scie-

mus, vel minimum unquam laesimus..

Sed quia dilatant os suum sine termino et omnes malitiae numeros expleri volunt. Ideo nos cum Anabaptistis, pariter accensucrunt, qui non ita pridem ex variis Germaniae locis, se repientes, in kas regiones penetrarunt, ubi eum aliquandiu restitissent, lata in eos demum Principum sententia, inde proseri-

pti sunt.

Nos ex factione Anabaptistarum non esse, nemini ignotum est. Nam abhinc plurinos annos, ex Ecclesia Bohemorum, qui sub utraque specie communicant, originem duximus: nec cum Anabaptistis quidquam commune habemus, nec plena eorum erroribus dogmata tuemur, nec quicquam ab illis mutuati sumus: perdiu enim ante congregatio nostra extitit, quam de Anabaptistis quidquam auditum fuerit, aut nomen corum mundo in lucem prodicrit. Quae res omnibus notior est, quam ut sesibatur. El

tamen adversarij contra suam ipsorum conscientiam, nobis hunc titulum et nomen indere conantur.

Quanquam autem maiores nostri itidem, et nos superioribus annis a Romanis sacerdotibus baptisatos, rebaptisare soliti sumus, multo alia tamen mens ac propositum, ac alius deinde finis longeque diversiores causae nobis fuere, quam Anabapistis: Nunc autem iam apud nos rebaptisatio illa abrogata est. Qua de re inter prima, a nostratum Ecclesiae heroibus in hoc' libello; Regiae Maiestati, ratio paucis infra redditur.

Porto si rebaptisationis gratia a Bohemis iam Ratiomisantibus sacerdotibus, Anabaptistae censeamur, hoc ipsum telum necessario in eos retorquebitur. Nam et ipserum patres a pontificiis sacerdotibus Baptismate initiatos, rebaptisabunt, pontificii rursus relata talione, Bohemorum Baptisma iterabant. Utrique autem a nobis ac maioribus nostris baptisatos, rebaptisarunt; et ti etiam homines ad hoc suum Baptisma coegerunt. Et non modo id, verum comiugii vinculis astrictos, iterum ac denuo confirmabant: haec neque nos nec pruedecessores nostros aliquando fecisse constat. Nec matrimonio ab illis copulatos, rursus a nobis confirmari unquam probatum fuit. Sed obtendunt Sacerdotes, se nihil deliquisse, aut quicquam errasse rebaptisando a nobis Baptisatos. Quandoquidem nos haereticos, sectarios, ab Ecclesiaque excisos credebant: ideo etiam optimo iure Baptisma nostrum nullius nomenti, energiae seu efficaciae aut virtutis, eis esse videbatur, proinde rebaptisabant.

At si sicut eis, qui rei agunt suas partes, citra iniuriam tueri licet, ita illis etiam respondere compellimur, quod quemadmodum hi Baptismo aliisque rebus nostris nihil differebant, et nos sic, ac caeteri complures, eadem ratione Baptismum, quem conferebant, irritum et cassum esse ducebamus. Habentes ad haec magnas insignesque occasiones, ab illis eorumque maioribus in concionibus et scriptis praestitas atque oblatas. Romani itidem, retroactie temporibus aperte illos haerescos damnarunt, quamvis ut sementem fecerunt, ita et messuerunt. Nam illi licet modo consilescant, hoc factum tamem olim Romanis abunde, ac cum foenore pensarunt. Tantundem igitur illos a nobis, quam nos ab illis, baptisatos, rebaptisando, commeruisse palam est.

Utrisque ergo nostrum, idem luditur, nihilque possunt hic nobis impingere, quod non in eos regeri possit: nisi fortusse hac parte dispares sumus, quod invitas etiam illi absque ullo Scripturae exemplo, praeceptoque, ad id, quod volebant, credendum cogere, hactenus soliti sunt. Hac in re, cum his minime nobis convenit. Neminem enim ad nostram sententiam amplectendam compellimus. Atqui praeterea cum plebs ipsa, suis affectibus indulgens, ad multa supra aequum et iustum

incogitanter ruat, Sacerdotum intererat illius animos et non restinguere. Sed magis iam id, quod nemo nisi indignimi ferat, tantum contra nos omnes exsuscitant. Et in aure mi quioquid ipsis affingere ac comminisci libet, obganniunt. Nu dum eo contenti sunt sacrifici isti, plane nescii pacis et remciliationis, quod nos Ecclesiamque nostram, infinitis melis ef fecerunt ac deformarunt, et plurimos a nobis suis fucis u mondaciis averterunt. Verum apud Regiam Maiestatem mi calumniose detulerunt, hoc toto molimine agentes, ut nos fames gratia Regiae Maiestatis exuti, illius indignationem et previtatem experiremur.

Eorum ergo opera et studio, eo res' deducta est, ut po voti sui compotes facti, Regiae Maiestati, alioqui suopte iupnio clementissimae, miris artibus persuaserint, ut Regia Misstas non ita pridem quendam ex nostratibus sacerdoten, i careerem coniici non abnuerit. Ideo hoc nomine potissima Ecclesiae nostrae heroes, ac alii generosi viri complures, que dam ex Ecclesia ad id negotii tractandum diligentes, ed legiam Maiestatem mittere coacti sunt. Adeoque hunc libelis

per sordem offerendum R. M. curarunt.

Hanc etiam ob causam hi heroes hoo faciendum esse communt, quandoquidem purissima nastrae fidei, dogmatumque confesio non semel facta, nunquam tamen, quomodo vel a maioribut » stris, vel a nobis reddebatur, suscipi potuit. Si fortasse noetralus Ecclesiae, divina bonitas id praestaret, ut vel nunc ab adventiis, horum heroum authoritate, testimonio et fide, qui emni cumendatione virtutis in heo regno nullis inferiores sunt, notum haec fidei ratio confessioque non odiose et gravatim recipiatu

Nam cum optimi heroes hi, ex Ecclesia nostra sint, emilius ritus, doctrinam et religionem integre norunt. Preim eorum testimonium et fides omnibus esse debet ratissima intribitabilisque. Alios testificari super rebus nostris opertere deci Christus, qui rogatus ab Anna Pontifice, de dectrins un respondit, de ca a discipulis percontandum esse et auditerius suis. Quid me, inquit, interrogas? interroga ees, qui audierus, quid locutur sum ipsis. Ecce hi sciunt, quid dixerim egs.

Quare hoc Christi paradigmate, ducti amplissimi hossilli, fidei nostri atque dogmatum rationem in hoc libelle co-pendiosissime reddunt. Unde speramus apud omnes benes « Christianae doctrinae oandidatos loctores, horum magnatum is stimonium et autheritatem plurimum valituram, quemadusim et ore divino sancitum est. In ore duorum aut trium testim constabit omne verbum.

Rogamus autem et obsecramus per Dominum fideles enne, ne posthac de nobis assentiantur ullis calumnicsis sermesite. Verum persuassimum habeant, hacc degmatà et hunc religions modum, nihil a sacris literis dissidentem, inter nos exters « teneri, quem hic libellus, Regiae Maiestati oblatus, breviter exponit. Et nos antea saepius, atque adeo patres nostri multis voluminibus aeditis, testati sunt.

Cum ergo retinemus Christianam doctrinam, nec in ullam sectam deficimus, viderint adversarii, cur sic omnis Chri-

stianae indolis obliti, hanc de nobis famam ferant.

Palam est nos non infideles aut Ethnicos esse, sed Christianos, de Scripturis recte sentientes, ac Ecclesiae Christi membra, non haereticos. Nos enim omnia amplectimur et retinemus, quae verae Ecclesiae sunt, et sine quibus nusquam ea in terris esse potest.

In primis literarum sacrarum authoritatem, augustissimam et sacrosanctam esse ducimus, nec ea inter omnium scripta, quidquam prius aut antiquius habemus et huic tantum

subnixa est Ecclesia nostra, ab ea pendet et regitur.

Item, fidem sanctam et Apostolicam, sine qua Deo placeri non potest, quaeque in Symbola duodecim articulis diducitur, corde credimus ac ore confitemur, Iesum Christum Dei Filium, unum Dominum et servatorem nostrum colimus et veneramur, illumque invocamus ac in eo uno omnem salutis spem defigimus. Et per Baptisma ab eo institutum omnes ipsi Ecclesiae consecramus. Munus seu ordinem Ecclesiasticum, qui sacerdotium, et claves regni Dei dicitur, habemus, ac eo utimur. Sacramentum corporis et sanguinis Christi sub utraque specie omnes promiscue suscipimus. Deo soli solumque per Christum fidendum novimus: nec impiae ulli doctrinae patrocinamur, nec hostes Christianismi sumus nec in Christianam religionem blusphemi, ut nobis obiiciunt, qui nunquam maledicendo satiantur.

Evangelium enim, quod vehiculum est aeternae vitae, et quod Paulus aliis verbis effert, potentia Dei ad salutem omni credenti, unice diligimus, complectimur ac tenemus: Huc nos ipsi atque adeo alios hortamur, in eoque uno per Christum puppim et proram, quod patres dicunt, salutis omnium collocamus. Haec certe firmissime demonstrant, nos, quemadmodum et praedecessores nostros, ex Ecclesia sancta et Catholica esse, nec ab ea în ritibus, doctrina verbi, religione, functione clavium,

Sacramentorum administratione, vel tantillum dissidere.

Ad id quoque contendimus, ut in Ecclesia permanentes a morte aeternis gaudiis potiamur.

Quanquam autem nunc iuxta externam faciem, et modum peculiarem habemus congregationem, hoc tamen apud nos non ob aliud fit, quam ut commodius doceamus verbum, ministremus Sacramenta, controversias et lites, si quando inter Fratres exoriantur, et nos consulant, dirimamus. Et ad Ecclesiasticam disciplinam exercendam, erga eos qui correctione digna committunt. quique manifestis flagitiis infames resipiscers nolunt, ut excommunicatione ab Ecclesiis arceantur. Ubi vero resipuerunt, pursum ad consortium Ecclesiae et Eucharistiae Sacramentum admitantur. Non igitur ab Ecclesia vatholica segregamur, cum enrum rerum omnium, quae propriae Ecclesiae sunt, usum habeanus

Quantum vero attinet ad externos ritus aut ceremonias, sicubi dissimiles in Ecclesiis sint, nihil referre putamus, nam apud alios aliae pro gentium ac locorum varietate, inter Christianos existunt. Mutantur ceremoniae, non mutatur fides, Christus aut verbum. Non ergo aliae ceremoniae, si minus pugnent verbo Dei incommodant Christianismo, nec separant ab Ecclesia: Non enim haec religio aut Christiana pietas, in ceremoniis aut ritibus externis sita est, sed in spiritualibus bonis, iustitia, fide, gaudio; pace et vero cultu, iacto fundamento (ut Paulus ait) Apostolorum et Prophetarum, summe angulari lapide Christo Iesu, in quo quaecunque structura coagmentatur, ea cresoit in templum sanctum in Domino.

Faxit autem, quae sua est bonitas Trinae illud semper adorandum beatitudinis numen, ut in Christo omnes usque charitate et fide omnisque aliis divinis dotibus adolescamus. Utque alii aliorum infirmitates, lapsus ac errata, quae et Den ipse pater indulgentissimus tolerat, patienter ferre studeamu eaque verbo eius invicem nobis ipsis ostendentes, fraterna di-·lectione corrigamus, quo ad poenitentiam agnitionemque veritutis revocemur, atque in ea perstantes, aeternam vitam possimus adipisci, et Deo, cui omniu accepta ferenda sunt, pro sua inexhausta bonitate, divitiasque gratiae, quibus cumulemur, quas possimus, gratias habeamus. Facessant ergo calumniae procul: absit hostilis animus, pellatur omnis amerilentia ac odium in fratrem, tollantur inimicitiae, dissidis el rixae, perennis ineatur pax, diligamus invicem, ut in Evangelio consentiamus omnes. Praestet haec nobis omnia propter - Christum beatissimus Deus e supernis, per Spiritum suum. Ann.

# PRAEFATIO BARONUM

ET NOBILIUM ECCLESIAE PICARDORUM, UT VOCANT, CONSENTIENTIUM.

QUONIAM multi, si alias unquam, nunc magis (paratiores profecto semper bona carpere, quam imitari) prepter sus deliramenta et insanias hoc nobis crimen intendunt, quod bareticis quibusdam subscribamus, corumque errores tucamur et propugnemus. No quis ideo hacc nobis inste impingi putet, visum est hic ea puucis revincere.

Quanquam enim corum Ecclesiae nos adiunximus, qui Fratres vulgo vocuntur, ab adversariis vero, quibus, quis venenun aspidum sub labiis est, ut Psaltes ait, in nigra semper candida vertunt, Pleardt et Valdenses in contemptum cognominantur, non tamen hac gratia nos illis copulavimus, quod hacretici dicerentur: Quis enim tubens errare velit, aut pro luce tenebras accipere. Sed quia re ipsa, tales eos esse cognovimus, quibus inprimis omnis astucia et dolus displiceat: quodque in omni synceritate, in re et negotio salutis, divinis tantum eloquiis et fide, quae in Christum est; an materem orthodomorum sententiam imitantur.

Quare nos verbum Dei ab eis audientes, per illud veritatem, quae nos salvos reddere possil, docti sumus. Persuasissimum itaque nobis est, hoc ipsum verbo Dei, ut lidio lepide indicante; sacerdotes, neetros, cum septa ipsu Evangelicae doctrinae non transitiant, nullis haeresibus, addictos, sad ministros Christi ac veros vicarios esse, quibus parendum esse, ipsa veritas monet dictalque. Quo certe minus fas est, ut cum his sanctorum communio detrectetur haberi, praesertim ustringente nos ad hoc, ipso Symboli Apostolici articulo, Credo sanctam Ecclesiam Catholicam, Sanctorum communionem.

Iudicet igitur pius lector, an ao habendi sumus haeretici, errorumve fautores, quod hominibus, etsi plurimum mundo despectis ac vilibus, piis tamen ac, vere Christianis 'adsensi sumus.
Quamvis nequissimi homines, quorum os redundat malitia; et semper mendacia ac dolos lingua corum concinnat, multo setius sudicent, ac in eos gravissima probra iacientes, ut ab omnibus haeretici audiant, conentur efficere. Sed nemo haev, de quibus accusantur, nisi plane communis sonous expers, si audierit, ita haberi dixerit.

Valeat ergo hoc scelestissimum genus hominum, qui semper in lucem suas offundunt nebulas. Si enim ob haec tantum, nempe religionem et doctrinam, quae sycophantae et adversarii damnant et persequuntur, haeretici habeamur, non minus, equidem divo Paulo, simulatque Apostolis omnibus haereseos, crimen intentaretur, Paulus enim ingenue profitebatur, se ex ea secta esse, quam tum homines impii, qui in eum semper tumultus excitabant, omnium malorum sentinam, turbantem respublicas, pestiferam et exitialem esse dicebant. Ad hunc enim modum foelicem ipsum affatur praesidem in urbe Caesarea: Confiteor, inquit, hoc tibi, quod iuxta viam, quam vocant haeresim, sic colo patrium Deum, credens omnibus, quae in lege et Prophetis scripta sunt.

Ut ergo nullis clam esset, nos vere Christianos et fideles esse, non haereticos: earum rerum, quas tantum nostrae salutis nomine complexi sumus, quasque etiam oum sota nostratam Ecclesia, ab illius ministria publica et privatim documer.

Regiae Maiestati, Domino nostro clementissimo hanc nostrae simplicissimam fidet rationem reddidimus. Quam'ut omnibus aliis ctiam, qui haec scire dignabuntur, manifesta fleret, excudendam

tupis curavimus. Unde potenit hace legens, quieunque pietatis studiosus est, quam vera sint, quae de nobis iactantur, pro su modestia iudicare.

# SUMMA RATIOQUE FIDEI AC DOGMATUM,

quae quidem tum per Regnum Bohoemiae Marchionaturque Moraviae, tum alias quoque a nostrae professionis senioribus, omnibus codem animo praeditis, de Iustificatione, in Ecclesiis nostris docentur, Primum Regiae Maiestati, deinde piis omnibus et candidis lectoribus, sincere ac simpliciter oblata atque exhibita.

# Articuli seu Themala Confessionis.

I. De Scripturis meris.

и. De Catechismo.

III. De fide sanctae Trinitatis.

IV. De Poccato, et sui ipsius cognitione.

V. De Poenitentia. VI. De Christo Domino, et fide in ipeum.

· VII. De bonis operibus.

VIII. De Ecclesia, sancta Catholica.

IX. De Praesectis seu ministris Ecclesiae.

X. De Verbo Dei.

XI. De Sacramentis.

XII. De Baptismo.

XIII: De Coena Domini.

XIV. De Clavibus Ecclesiae.

XÝ. De Caeremoniis.

XVI. De Magistratu, seu potestate seculari.

XVII. De Sanctorum cultu.

XVIII. De Ieiuniis.

XIX. De Coelibatu.

De Tempore gratiae.

QUANQUAM autem retroactis temporibus, ab Ecclesiastis nostris, huius, quam tenemus, fidei religionisque, tum etiam dectrinae, ratio reddebatur saepissime, Regibus, Principibus, ac demum omnibus, qui cam sibi reddi postularent, et in ecclusiastica et seculari potestate constitutis. Visum tamen nunc nemis operae preciam est, rebus etiam non paucis ad id monentibus, uti iuxta hosce articulos, qui nobis, praesertim hos tempore, aliis esse communiores, ac magis praecipui videbantur, tuas Regiae Maiestati, de ea doctrina, quam ab illis accepimus, quam compendiosissime: fieri posset, rationem redderemus, ut nullus nesciat, iniuste omnia nobis ab adversariis huius doctrinae infligi, de quibus apud Regiam Maiestatem tuam, ut nobis nestratibusque vis adforatur, accusamur.

# DE SCRIPTURIS SACRIS.

# Articulus I.

PRincipio, nostri omnes unanimi consensu docent scripturas sacras, quae in Bibliis ipsis continentur, et a patribus receptae, auctoritateque Canonica donatae sunt, pro inconcusse veris certissimisque habendas: ae quorumeunque aliorum scriptis, ut sacra prophanis, et humanis divina, per omnia praepositas iri oportere. Illisque integre ac simpliciter credendum esse: nec non dogmata veritatis, per quae homines ad salutem et iustitiam, per fidem instituantur ac formentur, ex illis petenda esse.

Proinde quod a Deo ipso, Petro et Paulo, praeter alios id astruentibus, traditae et inspiratae sunt, hancque ob causam potissimum, ut ab omnibus intelligantur, eas ecclesiis nostris, lingua vulgari et patria, praesertim vero Evangelia ipsa et Epistolas, ut in veteri ecclesia fieri solitum est, legunt ac recitant. Indeque etiam documenta, exhortationes, ut poscunt res et negotia, con-

cionesque frequenter ad populum publice fiunt.

Scripta autem Doctorum ecclesiae, praecipne veterum itidem pro veris fideque dignis haberi, utiliaque esse ad instituendam plebem, dicunt. Attamen in quibus a divinis Scripturis non dissident. Sic enim et ipsi sua teneri volunt, ut eatenus illis fides habeatur, utique eis liceat, quatenus eis cum divinis scripturis conveniat. De hoc Augustinus in praefatione libri tertii de Trinitate. Noli inquit meis literis, quasi Scripturis canonicis inservire, sed in illis, et quod non credebas, cum inveneris, incunctanter crede: in istis autem, quod certum non habebas, nisi certum intellexeris, noli firmiter tenere. Et alibi: Noli meis neque Ambrosii verbis peraeque credere, ut Scripturae canonicae. Et habetur in Decretis distinctione nona.

#### DE CATECHISMO.

#### Articulus II.

Hine Catechismum docent, hoc est, Catholicam hane et orthodoxam Patrum doctrinam: quae Decalogus est mandatorum Dei, et fides Apostolica, in duodecim Articulos digesta, et tradita

in Symbolo per Niceaam Symodon, saque adoo alias confirmts et exposits : denique Procatio dominica. Hace autom emaium suctissima, bonam, bonoplaceatemque Dei voluntatem core, constater affirment.

Deinde praecepta hace, opere ac corde, cam quiden ku spiritualis sit: servari, fidei etiam articulos omnes indultitus credi, oreque confiteri, et epere testari oportere docent: ac es Scripturis, pro viribus communiunt et roborant, simplicem corm sensum, et si quid in eis additum aut abstrusum sit, ad quide faciat hoc quicquid est, ex eisdem Scripturis fuse ac aperte explicare conantur.

Idem docent, Deum tantum per nomen solius Christi meditoris, orandum ac invocandum esse. Non autem pro semetipus tantum, verum pro Christianis etiam omnibus, ubiubi tanden terrarum sint, homines orare docent, pro omnibus Ecclesiae praefectis: item pro omnibus in eminentia et quavis potestate, al

alios regendum, constitutis.

Maxime vero, et primum pro Gaesaris semper August celsitudine ac incolumitate et pro Regiae Maiestatis ture fistigio ac successu, consiliariisque omnibus, multis precibus Dem implorantes, ut Regiae Maiestati ture, et Carolo Caesari semper Augusto invictoque, omnia e re totius Ecclesiae, prosperet a fortunet, et imperium quam latissime proferat, ut ad omnes, qui Regiae Maiestati ture subduntur ac parent, Deique ac Christieus cultores veri sunt, elemens tibi ac propitium pectus practare dignetur. In summa iuxta Christi et Apostolorum pracettum, Ecclesiaeque primitivae exempla indiscriminatim, pro omnibus amicis pariter ac inimicis, orandum esse docent. Atque di d studiosius populum ad conventus solennes convocant, eunque ibi ad preces ardentiores, omni diligentia hortantur.

Hoc salutari Christianoque Catechismo, non modo provection aetate homines instruunt, verum pueros ipsos etiam, ut a primis statim annis huic adauchant, et veram religionem ac pietatem discusi: Ideoque privatos etiam cum illis seorsum celebrant conventus, prentes eorum ac susceptores admonentes, ut in bac eos dectris sacra diligenter instituant, pro ipsisque ac aliis omnibus, Christo Domino consecratis infantibus, pias Deo ipsi offerant preces

Quicquid autem huie pio Christianoque Catechismo fuera al versum, reiiciunt, cortisque Scripturae argumentis, prout illis sufficit omnium Dominus vires, revincunt ac confutant, populus que, ut illud caveat, praemonent.

# DE FIDE SANCTAE TRINITATIS.

#### Articulus III.

Praeterea fide nosci Deum, Scripturis docent, Unum is salstantia divinitatis, Trinum autem in personis, Patrem, Filius, s Spiritum annetum: Ex parte quidem personarum, habere discrimen, ex parte vero essentiae ac substantiae coacqualitatem et indistinctionem: Id autem fides catholica et Nicenae Synodi, aliarumque cum hac idem cousensus, decreta et sanctiones, Athana-

siique confessio seu symbolum aperte testantur.

Hinc etiam decent, eiusdem unius Dei summam potentiam. sapientiam et bonitatem. Tria quoque praestantissima eius apera ipsi soli, et nulli praeter eum congruentia. Opus scilicet creationis, redemptionis, conservationis seu sanctificationis. Docent insuper, hune solum verum Deum, in una divinitatis essentia, et personarum trinitate beata, semper adorandum, venerandum, summaque reverentia, honore et laude colendum, ut omnium Dominum ac Regem summem, in accoun regnantem: Ab coque solo pendere omnia, expectare et petere. Illi soli summam subjectionem, obedientiam, timorem fidemque exhibendam, atque ob hoc omnem religionis cultum syncere observandum, et id quidem qui non facit, dampationem sibi acquirere. Deuteronomii sexto, Dominum Deum tuum adorabis, et illum solum coles. Iterum, Diliges Dominum Deum tuum, ex toto corde tuo, et ex teta anima et mente tua: Et in summa, ex omnibus, tam internis quam externis viribus tuis.

# DE PECCATO ET EIUS FRUCTU AC SUI IPSIUS COGNITIONE.

# Articulus IV.

Hie docent, ne peccata igneremus, quae cum in proximos, tum in Doum admittuntur et fluat.

Primum, ut homines sese in peccato et conceptos et natos, atque mox ab ipsa natura et utere peccatores esse, et subinde ab ipsa pueritia legem Dei, corde et epere praevaricantes, peccatorum mole pressos ac gravates agnoscant, uti scriptum est. Dominus, eum de coelo prospicèret super filios hominum, ut videret an esset, qui aut saperat, aut numinis curam gereret: Hie omnes defecerant, omnes pariter corrupti sunt, nullus quod rectum est faciebat, ne unus quidem. Iterum: vidit Deus, quod multa malitia hominum esset super terram, et emais cogitatio cordis illius in malum esset conversa omni tempere: Et rursum, Dixit Dominus ad cor suum, Sensus et cogitatio humani cordis, mala ab adolescentia sua. Paulus etiam: Kramus, inquit, filii irae natura, quemadmodum caeteri.

Deinde docent ex Scripturis, Qued homines agnoscere debeant, propter hanc sui ipsorum depravationem ac corruptelam, et propter peccata, ab hac radice nascentia, dignam sibi imminere perditionem, formidabilem Dei vindictam impendere, et dignam suis factis, gehennae poenam propositam esse. Authoramentum enim, ut inquit Paulus, peccati mors. Item Dominus in Eyangelie: Ibunt qui mala egerunt, in supplicium acternum, ibi erit fetus et stridor dentium.

Ad hace docent, Necessum esse, at animadvertant omes, ae norint infirmitatem suam, extremamque inopiam et mah, ia quae ob peccata coniecti sunt, quodque se ipsos modo nello sevare, nullisque suis operibus aut studiis iustificare possuat: Na quiequam habere praeter Christum solum, cuius fiducia a peccitis, Satana, ira Dei, et morte acterna, sese redimant ac liberent Itemque nihil esse in hominibus, que coram Dee alter alteri supetias ferre queat: Siquidem aeque omnes peccato obnoxii sus, et iustitia Dei vacui, ut per Prophetam dixit: Redue mihi in memoriam (ut scilicet homo quisquis es) et iudicemur, simul narra, si quid habes, ut instificeris: pater tuns primus peccavit, et isterpretes tui praevaricati sunt in me. Item Ceremoniae et sacrificia tua mihi displicuerunt: nec apparatus thuris abs te proben. Sed nec adipe sacrificiorum tuorum me satiasti. Paulus etim ad Hebraeos: Sacrificium et oblationem noluisti, et holocauste mata pro peccate non comprobasti, aut requiris.

Insuper docent: omnia incommoda et afflictiones, quibus hit quatimur conflictamurque, meritissimo iure a Deo ob peccata leminibus infligi, seu propositas esse, ut aestus, frigora, fames, sitim, labores omnes, curas, infortunia, moestitudines, taedia, laguores varios, ipsam denique mortem, sicut seriptum est, la que cunque die comederis ex eo, morte morieris. Et: Maledica terra propter te: In labore comedes ex ea omni tempore, omabusque diebus vitae tuae, spinas et tribulos germinabit tibi.

Attamen omnia hace incommoda, patienter nobis ferenda écent, utpote adhue graviora commeritis. Non tamen quod per huiusmodi, quotquot sunt, malorum sustinentiam, sibi vitam acternam quisquam promereatur, Cum Apostolus praedicet, non esse condignas passiones huius temporis ad futuram gloriam, quae revelabitur erga nos: Sed ut scelerum suorum magnitudinem, suarque imbecillitatem ad miseriam omnes noscant intelligantque, qua malum et amarum sit, ut Propheta dicit, relinquere Deum sum. Utque his malis onusti ac pressi, expergefiant, et excitentur, ad quaerendam gratiam ac opem Dei, qui misericors est miserater, et multus ad ignoscendum.

# DE POENITENTIA.

#### Articulus V.

HOc loco docent, Poenitentiam esse, quae ex peccatorum et irae divinae agultione nascitur, quae per Legem Dei, primen dolores et terrorem conscientiae incutiat: Seilicet cam verbe Dei intes arguuntur peccata, et redditur mens male conscia sibi, is quieta, praetristis et desperabunda, cor anxium, confractum et pavidum, ut home per se nulla re prorsus erigi possit, au cor

solationem nancisci, sed totus afflictissimus est, spiritu deiecto ac trepidante, et ingenti horrore concussus, a conspectu irae Dei, ut David de se ait. Quoniam non est sanitas in earne mea, propter indignationem tuam. Non est pax ossibus meis, propter peccatum meum. Miser factus sum, et curvatus sum nimis, tota die contristatus ingrediebar. Interim docent, ne sic pavefacti et territi desperent: sed ut ad Deum toto corde redeant, et fide in Christum, quae pars quoque poeniteatiae est: misericordiam apprehendant dolentes, se peccasse: Etsi enim omni iustitia vacui sint, divinam tamen gratiam et elementiam implorent, ut sibi ipsis misereatur, et peccata condonet propter Christum eiusque meritum, qui nostra causa factus est peccatum et maledictum, ut pro peccatis nostris Iustitiae Dei satisfaceret.

Suntque sic affectis, divisae promissiones inculcandae. In die tribulationis tuae invoca me, eripiam te et glorificabis me. Et hane poenitentiae formam, per omne vitae tempus, cum opus est, teneri docent. Eos etiam, qui sic resipiscunt, docent, quod apud Esaiam scriptum est, ut desinant perverse agere, discant autem benefaeere. Idem et Ioannes praecursor Domini. Facite (inquit) dignos fructus poenitentiae. Consistit autem in hoc maxime poenitentia, ut mortificetur vetus homo, ac deponatur cum aetis et concupiscentiis suis, induaturque novus, qui secundum Deum creatus est. Colossenses tertio.

Itidem docent, ut poenitentes Sacerdotem accedant, peccataque sua Deo ipsi coram illo confiteantur, tametsi non praecipimus neque exigimus enumerationem peccatorum, consilium autem' modumque vitandi peccata, et per claves Ecclesiae absolutionem ab ipso petant, ut remissionem peccatorum, per huiusmodi ministerium, sic a Christo institutum, consequantur.

Item docentur homines, ut absolutionem magni faciant, credantque indubitate fieri, quod per claves promittitur, cum vox Christi sit, et mandato eius expressa, Iohannis vigesimo: Accipite Spiritum sanctum, cui remiscritis peccata etc. Sciantque clavium usu ac ministerio; Christique autoritate verboram, sibi omnia peccata condonari.

Docent ctiam, absolutes, id est, quibus per Christum peccata remissa sunt, ut gratiae Dei, in Christo acceptae, grati sint, ne in vanum cam recipiant, neu ctiam in peccata relabantur, iuxta illud. Vade et posthae ne peccaveris, ne quid deterius tibi contingat. Item, Si volentes peccaverimus, post acceptam cognitionem veritatis, non ultra pro peccatis reliqua est hostia, sed terribilis quaedam exspectatio iudicii et ignis vehementia.

Etiam docent, fundamentum et omnem virtutem pocnitentiae in merito mortis Christi consistere. Lucae vigesimo quarto, Sic oportebat Christum pati et resurgere a mortuis tertia die, et praedicare sub nomine eius poenitentiam ac remissionem peccatorum in omnes gentes. Et iterum: Resipiscite et credite Evangelio. Rem decent, ut qui in Dei nomine dum in vivis est, ponitentiam agere neglexerit, eum malo exitio pendendum, inta Christi verbuta: Dico vobis, nisi resipueritis, omnes simul paibitis.

# DE CHRISTO DOMINO, ET FIDE IN IPSUM.

## Articulus VI.

Omninm primo docent, certam firmamque fidem habeadm de Christo Domino, quod scilicet verus, et natura Dens sit similet homo, per quem facta sunt omnia, in coelis et in terre, visbilia et invisibilia. Quem Ioannes acternum verbum vecans, Dens esse lumen, filium unigenitum in sinu patris maneatem, per num gratine et veritatis interpretatur. Idem in priore Epistola capite quinto: ipse (inquit) est verna Deus, et vitae acterna. Itemque de operibus eius ad nostram salutem editis, incentatione, nativitate, passione, morte, sepultura, resurrectione, ascensione in coelos, contessu ad dexteram Dei, deque redita di iudicandum vivos et mortuos, et quod per verbum ac Sacramenta, boni fructus in nos, ut salvi fiamus, derivantur ac emanast, st

scripturae arcanae habent, edisserunt.

Docent praeterea, Christum modo illo sensibili et corporali, quo in terris olim mortalis conversabatur, et prodi, termentisque affici voluit, ac ligno suffixus, mortem oppetiit, deindeque glorios resurgens per durum saxum, atque clausum estium peaetrant, iam non esse in mundo, neque fore donec finiatur mundus: Esse autem hoc modo in coelis, ubi una cum Patre, cum omnis liegu consiteri, et pii omnes venerari debent. Hoe et sidei articula clare testatur, Ascendit in coelum, sedet ad dexteram Dei Patris omnipotentis, inde venturus est indicare vivos et mortuos. Paulus Thessalonicenses quarto: Ipse Dominus cum clamore et vece Archangeli ac tuba Dei descendet de cocle. Item Petrus in Acis. Quem oportet quidem coelum accipere usque ad tempora resitationis omnium. Et Marci ultime, Itaque Dominus, postquam ir culus fuisset eis, receptus est in coelum, et consedit a dextris Dei: Angeli autem assistentes, dixerunt ad illos: Hie leses qu assumptus est a vobis in coelum, sic veniet, quemadmodam viiistis eum euntem in coelum.

Hic vero in terris etiam Christum ipsum verum Deun et verum hominem nobiscum quoque esse doceat. Ratione tamen et modo existentiae a priere diverso, nempe invisibili, insensibili, sed tamen vero, et ad salutem nostram nocessario: Per hancenim is in nobis operatur, ut nos in illo, et ipse in nebis sit, idque per Spiritum sanctum et dona ipsius, quem suae visibilis essentiae loco se missurum Ecclesiae suae recepit, per quem petentia, gratia, bonitate et veritate sua, qua sibi obedientes salves reddit, manet in ea cunctis diebus, usque ad consumnationem

seculi. Ioannis decimo sexto: Expedit vobis, ut ego vadam, si mim non abiero, consolator ille non veniet ad vos: Sin autem abiero, mittam eum ad vos. Rursum: Ego rogabo patrem, et alium (quam scilicet me) consolatorem dabit vobis, ut maneat vosiscum in aeternum, Spiritum veritatis, quem mundus non potest accipere, qui non vidit eum neque novit eum, vos autem cognescitis eum, quia apud vos manet, et in vabis erit. Nen relinquam ros orphanos, veniam ad vos, per hunc scilicet Spiritum veritatis.

Hic autem Scripturae sensus haud quaquam confictus ac reens est: nam et in veteri Ecclesia docebatur vulgo, et tenebaur constanter, ut habetur in Decretis, distinctione secunda, capite
rimo. Et sunt Augustini verba: Donec mundus finiatur sursum
est Dominus. Sed tamen hie nobiscum est veritas Domini: Corus enim, in quo resurrexit, in uno loco esse oportet, veritas
utem eius in omni loco diffusa est. Quamobrem docent: Chritum Dominum hoc suo altero existendi modo, quem nos invisiilem vocamus, esse in ministris Ecclesiae, verbo et Sacramentis,
t per haec postea omnes eum in se sic fide recipere debent, ut
er eam eum eis inhabitet, insitque per Spiritum veritatis, de quo
lixit, In vobis erit. Et iterum, Veniam ad vos etc.

Porro etiam docent: per Christum homines gratis fide in Ihristum, per misericordiam iustificari, salutem et remissionem eccatorum consegui, citra ullum humanum opus et meritum. Soam itemque eius mortem ac sanguinem, ad abolenda et expianda mnia omnium hominum peccata sufficere docent. Sic enim in Actis Petrus concionatur. Non est in elio quoquam salus, quam n uno Domino Iesu; nec aliud est nomen sub coelo datum inter comines, in que nos oportest salvos fleri. Iterum: Huic omnes rophetae testimonium ferunt, quod remissionem peccatorum acepturus sit in nomine eius, quisquis crediderit in eum. Et Pauus ad Hebraeos: per semetipsum purgationem peccatorum fecit. Ac rursum: Per quem habemus redemptionem, per sanguinem ius, remissionem peccatorum. Et Iohannes: Advocatum habemus pud patrem, Iesum Christum, iustum, et ipse est propiciatio pro eccatis nostris, non pro nostris autem tantum, sed etiam pro otius mundi. Rursum Paulus: Sanctificati sumus per oblationem corporis Iesu Christi semel peractam. Et nonnihil inferius: Unica nim oblatione perfectos effecit in perpetuum eos, qui san-:tificantur.

Docent ad hace, ut omnes homines ad solum Christum, pro enia et remissione peccatorum suorum, pro salute, et quavis alia e impetranda, per omne suae vitae tempus accedant. Hebracos uarto: Habentes igitur Pontificem magnum, qui penetravit cocos, Iosum Christum, Filium Dei, teneamus professionem (eius cilicet fidei de Christo:) et subinfort: Accedamus igitur cum iducia ad thronum gratiae, ut consequamur misericordiam, et ratiam inveniamus, ad eportunum auxilium. Et Christus ipse

clamat: Si quis sitit, veniat et bibat. Qui veniet ad me, me esuriet, et qui credit în me, non sitiet unquam.

Item docent: in eo uno fiduciam omnem et spem defigedam esse, in eumque etiam omnem curam reiici debere. Et quidem his addunt, propter ipsum tantum, eiusque solius meriu, Deum placari et propitium esse, nos diligere, tueri, et pro finhabero vitamque aeternam in eo esse, ac eam por ipsum possesures, quotquot illi fidunt. Ioannis 6: Qui credit in me, habe vitam aeternam. Iterum: Haec est autem voluntas eius qui msit me, ut omnis qui videt filium et credit in eum habeat vium aeternam, et ego suscitabo eum in novissimo Die.

Item decent, qued nemo fidem hanc suis viribus, voluntet et arbitrio habere potest: donum equidem Dei est, qui uhi, d quando illi visum est, eam per Spiritum sanctum in homine operatur, Ut ad salutem, quicquid ei per verbum externum et Sacramenta, a Christo instituta, rite fuerit administratum, percipiat.

De hoc Iohannes Baptista Domini ait, Non potest home labere quicquam, nisi fuerit illi datum e coelo. Et Christus ipse: Nemo (inquit) potest venire ad me, nisi Pater, qui miserit me, traxerit eum. Et paulo inferius: Nisi datum ei fuerit a Pate meo, scilicet per Spiritum sanctum.

Pergunt docendo, Sola fide seu fiducia in Iesum Christa Instificari homines coram Deo, sine ullis corum studiis, meriti, et operibus. Ut Paulus dicit. Porro ei qui non operatur, sel credit în cum, qui instificat impium, imputatur fides sua ad institiam. Iterum: Nunc voro absque Lege institia Dei manifestat est, dum comprobatur testimonio Legis ac Prophetarum. Et lan institia per fidem Iesu Christi, etc. Alibi: Per hunc omnis, que credit, instificatur. Et hie sextus articulus, apud nos omnis maximo principalis habetuf, ut qui totius Christianismi ac pietats summa est. Proindo cum nostri omni diligentia et studio docesta tractant, omnibusque insinuare conantur.

# DE BONIS OPERIBUS.

#### Articulus VII.

His addunt, ut qui sola Dei gratia, fideque in Christe. iustificati sunt, bona opera, quae Dous praecipit, faciant, discure que in eis quisque iuxta vocationem suam, in quocunque vitae genere, statu, ac actate ambulet. Sic enim Dominus apud Mathaeum: Docete eos (inquit) servare omnia, quae praecessi volit. Verum, cum de hoc multa passim extent in Scripturis, plantes agere supersedemus.

Atqui etiam docent, qua potissimum ratione et consilie, loss opera sint facienda, non ideo scilicet, ut per ipsa homines instificationem, salutem, peccatorumve remissionem se consequi arbitrentur: Nam et ipse Dominus ait, cum feceritis omnis, que

aecepta sunt vobis, dicite servi inutiles sumus. Rursum Paus: Ex operibus Legis non iustificabitur omnis caro in conspectus. Item David: Non intres Domine in iudicium cum servo o, quia non iustificabitur in conspectu tuo omnis vivens.

Sed facienda ideo bona opera decent, ut per ipsa apobetur fides: Sunt enim bona opera certa testimonia, signacula
indices, latentis intus vivae fidei, et fructus eiusdem, per quos
gnoscitur arbor bona aut mala, Matthaei septimo. Item ut per
i firmam certamque efficiant suam vocationem, atque in ea sine
eccato serventur. Ut Petrus habet Epistolae posterioris capite
: Fratres, operam date, ut vocationem vestram atque electionem
rmam faciatis. Et rursum: Omne adhibite studium in hoc, ut
:fugiatis a corruptione quae est in mundo per concupiscentiam,
t subministrate in fide vestra virtutem, in virtute vero scientiam,
te. Sequitur: Haec enim cum vobis adsint et exuperent, haud otiops, nee in irritum laborantes efficient vos, ad Domini nostri
esu Christi cognitionem.

Hanc etiam ob causam bona opera fieri docent, ut abunde ubministretur introitus in aeternum regnum, atque inde copiosior nerces a Deo referatur. 2 Pet. 1. Haec enim si feceritis, non

abemini unquam, Siquidem ad hunc modum, etc.

Praesertim autem, per misericordiae opera et charitatis in roximum, eleemosynas, infirmorum curam, alierum institutionem, t hoc genus alia, quae promissionem gratiae et premii habent, d fieri docent. Lucae sexto: Estote misericordes, sicut et pater ester misericors est. Date, et dabitur vobis. Remittite, et renittetur vobis. Alibi: Vendite, quae possidetis, et date eleemoynam. Parate vobis sacculos, qui non veterascunt, thesaurum ion deficientem in coelis. Iterum: Cum facis convivium, voca nauperes et debiles etc. et beatus eris, quia non possunt repenlere tibi, rependetur epim tibi in resurrectione iustorum. Matthaei vigesimo quinto: Venite benedicti patris mei, posidete regnum paratum vobis ab exordio mandi, esurivi enim, et ledistis mihi edere, sitivi, etc. Amen dico vobis, quod fecistis uni de his fratribus meis minimis, mihi fecistis. Opera ergo in ide facta, placent Deo, et suam mercedem habent in hac vita, et in fature.

Docent etiam, universa bona opera in nomine tantum Christi servatoris, ad gloriam Dei esse facienda, ut Paulus seribit primae Corinthiorum decimo et Coloasenses tertio: Quicquid egeritis sermone aut facto, omnia in nomine Iesu facite. Et ipse Dominus, Sine me (iaquit) nihil potestis facere, scilicet quod Deo gratum, vobisque ad salutem profuturum sit.

Caeterum docent, ut sciamus discrimen inter opera ab hominibus instituta, et opera quae a Deo praecepta sunt, et qua ratione utraque facienda ac servanda sint, Siquidem opera a Deo praecepta, neutiquam sunt praetermittenda, propter humanas tra-

ditiones, Dominus namque cos, qui diversum faciant, severe aguit: Quare vos transgredimini praeceptum Dei, propter traditions vestras: et frustra colunt me, docentes praecepta, doctrinas leminum. Ideo diliganter admonent opera ab hominibus institut, m tanti facienda esse, quanti quae Deus constituit et praecepit.

Item docent, fidem et charitatem, quae dilectio est, tam De tum proximi, fontes esse omnium virlutum et bonorum eperm. In priore ad Timoth., I. Finis praecepti est charitas, de code puro et conscientia bona, et fide non simulata: Sine fide em, ut Epistola ad Hebraeos habet, fieri non potest, ut quis les placeat: Sine charitate autem, nibil est conducibile, primae Corinth. 13.

Docent praeterea, neminem esse, qui praecepta a Des oper, factis expleat. Neminem item esse, qui non peccet, quantite studiose se in honis operibus et Lege Dei exerceat, Sicut serptum est: Non est homo ullus in terra, qui operetur beaun, et non peccet. Unicuique igitur in Christo Iesu perfectio Legi, vita, iustitia, salus ex merito et gratia eius, per fidem petenda est Quicanque enim Christum apprehenderint, ac in eum se abdidera et inclinarint, qui pro omni credenti legem implevit, omnia com per eius sanguinem eluuntur peccata, sic ut transgressiones legi, non possint damnare credentes. Unde Apostolus Romanes est vo: Nulla condemnatio est his, qui insiti sunt Christo Iesu, qui non iuxta carnem versantur, sed iuxta Spiritum. Christos ere cunctis credentibus est satisfactio, et ut Paulus habet: sapisalu, iustitia, sanctificatio et redemptio.

# DE ECCLESIA SANCTA CATHOLICA.

# Articulus VIII.

DOcent primum, Christum Dominum suo merito, gratia di veritate, Ecclesiae caput et fundamentum esse, in quo ipsa per Spiritum Sanctum, verbo et Sacramentis superstruitur, ut Christus ad Petrum ait: Et super hanc petram (id est, me ipsum) aedificabo Ecclesiam meam. Et Paulus 1 Cor. 3: Fandamestum aliud nemo potest ponere, praeter hoc, quod positum est, quod est Iesus Christus. Idem alibi: Ipse est caput corporis Ecclesiae, qui omnia in omnibus adimplet.

Etiamnum eredere et confiteri oportere decent, Ecclesian sanctam Catholicam, quo ad praesentem statum collectum in municesse Christianos omnes, quibuscunque hi in terris agant, ant nivis locorum dispersi sint, qui per sacrum Evangelii verbum ex emets gentibus, populis, tribubus et linguis, cuiuscunque hi ordinis, attatis, statusve fuerint, in unam Christi, sanctaeque Trinitatis filen congregati sunt. Ut a Iohanne in Apocalypai scribitur: Pesi haec vidi, et ecce turba magna, quam dinumerare neme poteratieto. Et Dominus: Uhi duo, vel tres congregati fuerint in semise

meo (in quaeunque gente et populo), ibi ego sum in medio illorum. Ubicunque enim Christus praedicatur et suscipitur, ubicunque verbum et Sacramenta eius sunt, et ex illius praescripto ac voluntate dispensantur suscipiunturque, ibi Ecclesia sancta et societas Christiana est, ac Dei populus, quantus quantus fuerit corum numerus: Ubi vero Christus abest, verbumque eius reiicitur, ibi nec vera Ecclesia, nec populus Deo gratas esse potest.

Docent insuper, Ut quisquis in hac Ecclesia unitatem Spiritus Christi teneat, omniaque cius membra charitate complectatur, otumque se in rem illius et usum devoveat ac consecret, sectas non invehat, seditiones non excitet, sed in vibrulo pacis, et colem cum omnibus consensu ac animo, in ex versetur, quod is sit erom membram Ecclesiae. De hec sic Paulus ad Ephesios, Hortor itaque vos, ut ambuletis ita, ut dignum est, vocatione qua ocati estis, in omni submissione ac mansuetudine, cum animi enitate, tolerantes vos invicem per charitatem, studentes servare initatem Spiritus, per vinculum pacis, etc. Rerum: Unusquisque tostrum preximo placeat in bonum ad aedificationem, et ne quiditat per contentionem aut inanem gloriam. Item: Cavete consisionem.

De sua vero congregatione sic sentiunt et docent, qued ipsa, it aliae queque quantumvis magnae aut parvae fuerint, non estimiversalis Ecclesia sancta, sed pars tantum ac membrum cius, it Corinthii fuere, de quibus Apostolus primae Corinthiorum duo-lecimo. Vos autem estis corpus Christi et membra ex parte.

Decent etiam: in ecclesiam ordinem servari oportere, at emo suis tantum commodis studeat, neve etiam de se arroganter entiat, sed singuli quae aliorum sunt, quaerant, non sua, et inicem sibi subiliciantur propter Christum, ac suae salutis causam. It hunc subicetionis modum Petrus, itemque alii, leges quoque psae, et veteres Canones ecclesiastici tradunt: ideo nostri eum ummo studio observant.

Praeterea docent, ut manifeste impit, impoenitentes et conumaces, id est, ecclesiae monitis non audientes, censura et poena lius, quae recepta appellatione, anathema dicitur, seu excommuicatio, coherceantur. Idque fieri sine personarum acceptione, in os omnes, quorum nota est impietas, quique crassioribus peccatis ddicti, saepius admoniti adhuc in peccatis pertendunt.

Hisque conspicuis et apertis, qui resipere nolunt, cuiescunue status aut conditionis fuerint, Ecclesiasticae aut secularis, on vi humana, sed verbe et interdicto Domini, qui sic fieri pracipit, a consortio Ecclesiae excludentur. Matth. 18: Si peccaerit in te frater tuus, vade et argue eum, inter te et ipsum soım: si te non audierit, adhibe tecum adhuc unum vel duos: uod sic nec ita audierit, die Ecclesiae: quod si nec Ecclesiam udierit, sit tibi velat Ethnicus et Publicanus. Paulus item: raccipimus vobis Fratres per somen Domini nostri Iesu Christi, ut subdicatis vos ab omni Fratre, qui inordinate se geri, e non inxta constitutionem, quam accepit a nobis. Et alihi: Profiinte melan intern con subir incie.

sligate malum istum ex vobis ipsis.

Adhaec decent, Hypecritas et impies, in occalto parata iniquitatem, in Ecclesia semper fuisse ac fore ad extrema um diem, qui neque argui, neque facile excommunicari possuat. It his sie Dominis dicit, quod in die novissimo tandem Angel se gregabunt cos de medio iustorum, et mittentur in caminam qui, ubi crit ploratus et stridor dentium.

Cacterum docent, Antichristum illum scelerosum, sedere i templo Dei, hoc est in ecclesia, de quo Propheta, Christas que que et Apostoli praecinuerunt: pios omnes admonentes, ut sit de co, ciusquo erroribas caveant, neque se seduci a veritate pe

tiantur.

Duplicem in Antichristo malitiam ac fraudem ponunt, False doctrinae alteram, contra sensum et mentem Christi totane Scripturam. De que Apostolus: Erit tempus, cum sanan detri mam non sustinebunt, sed iuxta concupiscentias suas concernius sibi Doctores, hi quibus pruriunt aures, et a veritate quies aures avertent, ad fabulas convertentur. Alteram vitae eiu ee genere peccatorum plenae et abominabilis : de qua etiem Pals secunda Timoth. 3. Illud autem scito, qued in extremis diele instabunt tempora periculosa: erunt enim homines sui anante, avari, fastuosi, superbi, maledici, parentibus immorigeri, isgra, etc. Christus etiam ait Matth. 24. Tune offendiculum patieum multi, et alius alium invicem tradent, seque odio habebest inicem, et multi Pseudoprophetae surgent, ac seducent multe: 4 quoniam abundabit iniquitas, refrigescet charitas multorum, autem perseveraverit usque in finem, hic salvus erit. Alihi: 12 mundo ab offendiculis, etc. Et beatus est, quisquis nen furi offeasus propter me.

# DE ORDINE ECCLESIASTICO, SEU PRAEFECTIS VEL NI-NISTRIS ECCLESIAE.

#### Articulis IX.

Docent, Ministros Ecclesiae, quibus administratio veri el Sacramentorum demandatur, rite institutos esse oportore, ex Domini et Apostolorum praescripto. Utque ad hoc munes obesdum vocentur ex plebe pia et fideli, viri pleni fide et inculpsi donaque habentes ad hoc ministerium necessaria. Praetere retae consuetudinem honestam, atque ut hi probentur prius, ten demum a senioribus facta precatione, per manuum impositionem al hoc munus in caetu confirmentur. Hebracos quinto: Omnis Potifex ex hominibus assumitur. Et ad Titum scribens Pasius & Timoth. quoque ordinationis huius modum normamque tradit: Il igitur fili mi, fortis esto in gratis, quae est per Christum less,

et in his quae audisti a me per multos testes, hace commende lidelibus hominibus, qui erunt idonei, ut alios quoque doceant.

Quare apud nos sacerdotis officio fungi nemini sane permittitur, nisi is, ut decet, vocatus, et secondum huiusmedi praecenta institutus fuerit. E vestigio corum qui sic ad ministerium Ecclesiae allecti sunt, partes esse docent, diligentem curam animarum ipsis creditarum gerere, illisque Evangelii verbam et Saoramenta. iuxta Christi institutionem fideliter ministrare, ac praebero seas exemplum bonum ad imitandum omnibus, pro illis Deum, ut a peccatis et erroribus liberentur, deprecari. Et quae illius voluntas sit in omnibus, per Scripturas exquirere. Prima Petri quinto: Pascite eum, qui in vobis est gregem Christi, curam eius agentes, non ex necessitate, sed ultro, non turpis lucri studio, sed animo per se propenso. Et Paulus: At tu vigila in omnibus. oddura in afflictionibus, opus perage Evangelistae, ministerium tuum ad plenum probatum reddito. Iterum: Esto igitur forma fidelium. in sermone, in conversatione, in dilectione, in spiritu, in fide, in puritate, donec venero, attende lectioni, exhortationi, doctrinac. ne neglexeris quod in te est donum, quod datum est tibi per prophetiam, cum impositione manuum, authoritate sacerdotii. hace exerce, in his esto, ut profectus tuus manifestus sit in omnibus. attende tibi ipsi, et doctrinae, persiste in his, nam id si feceriso te ipsum servabis, et eos qui te audierint.

Caeterum docent, ut officio Ecclesiasticae administrationis fungentes, cam doctrinam in Ecclesia teneant, quae nihit a sacris canonibus deflectat, camque unanimiter omnes codemque esiritu profiteantur. Secundae Timoth. primo: Formam habeto sanorum sermonum, quos a me audivisti, cum fide et charitate, quae est in Christe Iesu, etc. Ac iterum: Renuncies quibusdam, ne

diversam sequantur doctrinam.

Insuper docent, ne ulli qui Ecclesiis praesiciuntur, quenquam supplicio, vi aut minis per se, per aliosvo, ad sidem cogant, nec dominentur Ecclesiae, aut in sidem dominium exerceant. Matthaei 20. Scitis quod Principes gentium dominantur illis, et qui magni sunt, petentiam exercent in eos, non ita crit inter vos; sed quicunque inter vos voluerit magnus sieri, etc. Et Potras, non tanquam dominantes in baereditatem, sed sitis forma gregis. Rursum Paulus: Non quod dominemur vobis ratione sidei, sed adiutores sumus vestri gaudii in Domino.

Debent autem Ecclesiae ministerio admeti, iuxta quod Paulus ad Timotheum et Titum praescribit, malos et adversantes veritati, patienter ferre, nitique, ut scripturarum testimoniis cos con-

vincant, Christoque lucrifaciant.

Docent etiam, ut Sacerdotes negotiis secularibus non occapentur, praesertim vero, ut ab statu conjugii liberi sint, quo aptiores sint et expeditiores ad serviendum proximi commodis et ecclesiae. Etenim conjugium multa secum adfert impedimenta, quae multos, que minus bene respondenat suae vocationi, renrantur. Proinde vostri ideneos magis habilioresque ad Ministriama ecclesiae existimant coclibes, si quibus tamen hoc peculiar denum « Deo datum fuerit.

Non qued Sacerdotes peccare putent, si matrimonium cotrebant, si id moneat necessitas, sintre ad hoc alíae iustee ratmes. Nam et Paulus aperte docet, ad ecclesiastica munia trctanda, unius uxeris viros eligendos esse.

Nee ita inique indicant, quin honestum ac legitimum congium, multis nominibus praeferant, impurissimo quorundam cochetti, qui in manifesta turpitudine vivunt, ventri ac scortationim dediti: In professo enim illud Pauli est: Melius est nubere qua uri: nom ob huiusmodi flagitia, tam foedae ac nefariae fibidina quae multi exercent, non Sacerdotes modo, sed quisquis alianticam, eitra personarum respectum, merito a communione ecci-

Nec non docent, quod tota plebs ac populus, his qui eccesis praesiciuntur, ultro subiici et parero debet, ac in his, que sed salutem spectunt, ab illis dirigi, cosque honore afficese. Lecce 10: Qui vos audit, me audit, et qui vos recipit me recipi. Et Apostolus: Parete his, qui praesunt vobis, et coacedite: Squidem illi vigilant pro animabus vestris. Rursum: Qui bez praesunt presbyteri, duplici honore digni habeantur, maxime qui laborant in sermone et doctrina.

Hine quoque decent, Ad victum pertinentia illis prespiciele suppeditandaque esse, ut Paulus ait, Dominus ordinavit, ut u Evangelium annunciant, ex Evangeliu vivant.

Item docent, ut qui possunt, et non perinde labore multo i segutite populi occupantur, nec alio aliquo modo impediti sul ipsi sibi suis manibus victum parent, ne afiis oneri sint, neu etiza etientur et desides sint (nam et otium seditiosum est) et se oueri occlesiae sint: in hoc Pauli exemplum sequentes. Actora 20. Memisisse oportet verborum Domini Iesu, quoniam ipse sett, Beatius est dare quam accipere.

Si vero contingat apud nos, quempiam ex ordine sacerdem in erimen aliquod, aut errorem prolabi, aut sui officii esse regligentiorem, is principio paterne admonetur. Deinde fratem castigatione corripitur, qui si pertinax esse, et fratrum ac teles Ecclesiae monita contemnere pertendat, is primum omni Ecclesiastico ministerio et functione privatur, postea etiam ab ipsis Beclesiae communione excluditur, tanquam servus inutilis, membrum putridum, ramus arefactus, sal infatuatum. De quo Donnus ait: Ad nihil valere ultra, nisi ut proiiciatur foras. Et Parless ad Timoth. capite quinto: Peccantes (nempe Sacerdetes) coram omnibus argue, ut et caeteri timorem habeant.

Item docent, ut populus erga huiusmodi sacerdotes errores, sactarios, facinorosos ac impoenitentes, autoritate Ecclesis es

communicatos sie se gerat, quemadmodum Scriptura praecipit: Cavete vobis a Pseudoprophetis, qui veniunt ad vos in vestitu ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces, a fructibus eorum cognoscetis eos. Et Paulus Rom. decimo sexto: Obsecro autem vos, fratres, ut consideretis eos, qui dissidia et offendicula contra doctrinam, quam vos didicistis, gignunt, et declinetis ab illis. Nam qui eiusmodi sunt, Domino Iesu Christo non serviunt, etc.

# DE VERBO DEI.

## Articulus X.

Deinde docent, quod verbi Dei seu Evangelii praedicatio, est ministerium a Christo institutum et praeceptum. Matthaei ultimo: Ite in mundum universum, et praedicate Evangelium omni creaturae. Item Petrus Actor. 10; Praecepit nobis Dominus,

ut praedicaremus.

Et haec administratio verbi apud nostros principalis habetur, omniumque maxime fit, ut quae plus ad salatem conferat ac necessaria sit, quam Sacramenta ipsa. Ut Paulus ait: Non misit me Christus ut baptisarem, sed ut evangelizarem, nempe praecipue ac primo: Per ipsum namque Evangelium, eiusque praedicationem, fides, intus eam Spiritu Dei suggerente, acquiritur: Sensus deinde ac voluntas eius Christique, circa Sacramenta, et res alias, quae ad salutem faciunt, cernitur.

Docent etiam: tenere discrimen inter vim Legis et Evangelii, quod illud quidem sit administratio mortis: hoe autem administratio vitae et gloriae per Christum. Secundae Corinthiorum tertio: Litera occidit, spiritus autem vivificat. Et Ioannis sexto:

Verba, quae loquor vobis, Spiritus et vita sunt.

Concedunt insuper, quod veram fidem nemo assequi potest, nisi verbum Dei audiat. Iuxta illud Pauli: Fides ex auditu, auditus vero per verbum Dei. Et iterum: Quomodo autem credent in eum, de quo non audierunt? Igitur nostri omnem eperam navant, ut verbum Evangelii, impermixtum humanis traditionibus, in Ecclesia doceant ac praedicent. Proinde ipsa Evangelia, nec non alias scripturas, lingua vulgari in templis legunt: ac ita demum populo interpretantur, et ferias ac statos dies habent iuxta veterem morem, quibus ad audiendum omnes conveniant.

# DE SACRAMENTIS.

# Articulus XI.

DOcent imprimis, Sacramenta per Christum instituta, ad salutem necessaria esse, quorum beneficio fideles, meritorum Christi participes redduntur consortesque fiunt. Si quis autem studio ea contempserit, aut non digne aestimarit, aut iis quocunque

modo alio, quam voluntas et praeceptum Christi est, ntatur, em graviter in illorum authorem, Christum, peccare dicunt.

Si vero usu veniat, ut quispiam vere cupiat, iuxta menten et mandatum Christi, Sacramentis communicare, sed tamen n aliqua impeditus, carcere, aegritudine, aut captivus, ad alias getes abductus, vel ab inimicis hostibusque fidei oppressus, et tam salutaris sui voti compos fieri nequeat. Hunc sic stantin rebus, si modo pure integreque Evangelio credat, per solam Chri

sti fidem, haud dubie servatum iri.

Docent deinde, quod Sacramenta per se, vel ut quidan è cunt, ex opere operato, his qui prius bono motu non sunt maditi. et intus per Spiritum sanctum vivificati, non confernat grtiam, nec fidem illam instificantem, quae mentem hominis De per omnia obsequentem, fidentem ac morigerum reddit, largintur. Praecedere enim sidem oportuit (de adultis loquimur), que hominem per Spiritum sanctum vivificet, et cordi bonos nots iniiciat : Sine fide enim, nec salus nec iustitia est, nec uli & cramenta prosunt.

Huius quidem rei, in sacris literis aperta nobis exstant \* stimonia, praesertim autem in Iuda Ischariote, qui ab inso Chsto Sacramenta acceperat, et sacerdotii concionatorisque nue: functus est. Itidem in Anania et Zaphira eius uxore, ab Apollis Baptismi lavacro tinctis, et ut credere fas est, Coena que Dominica usis. Qui tamen in colligatione malitiae et nequitie. et mendacio in Spiritum sanctum permansere, nec Sacrament à eis, malum hoc amolita sunt, neque sidem vivisicam, quie ser ram tranquillamque conscientiam, et cor Dee auscultans ac si ditum reddit, illis donarunt. Perinde ac circumcisio et sacrife legis cam fidem, quae et instificat et vivificat, non conferebat

In hac sententia Paulus est, Romanis scribens, capite quel Abraham in exemplum adducens, quem cum adduc in practice esset, iam tum eum iustitiam fidei habuisse astruit. Et de p pulo Israelitico alibi dicit, quod similiter baptizati erant, emes escam spiritualem pariter comedebant, eundemque potum spiriulem bibebant: Attamen plures illorum non approbavit Deu, se

ab eo reiecti et postrati sunt in deserto.

Enimyero, si quis indigne ad Sacramenta accesserit, an is per éa dignus aut mundus redditur, sed inde sibi tantum pecer tum maius, et damnationem accersit. Hoe clare Paulus ostereit: Quisquis (inquiens) ederit panem hunc, aut biberit de poculo De mini indigne, reus erit corporis et sanguinis Domini. Et iteres: Indicium sibi ipsi edit et bibit, non diiudicans corpus Domini.

Docent praeterea hic nostri, Sacramenta ex Christi issiuto, suam perpetuo retinere essicaciam, testificandi videlicet et cofirmandi: Dignis quidem praesentem gratiam et salutem, indignis autem peccatum et condemnationem, seu illa per bonos, seu pr indignos et malos hypocritas, et occulte impios administresia. Et denec huiusmodi hypocritae suis flagitiis ac sceleribus prodantur, ut iuxta morem ac ritum Ecclesiae argui possint. Et si contumaces tandem fuerint, a consortio eius exigantur, Sacramenta per ipsos administrata, si modo iuxta mentem ac institutionem Christi administrentur, sunt recipienda: Non enim Sacramenta propter exhibentem illa, qualis qualis sit, neque ob eum qui ea suscipit, sed propter ordinationem et mandatum Christi sunt efficacia.

# DE BAPTISMO.

# Articulus XII.

Docent item, quod Baptismus sit salutaris administratio, a Christo instituta, et Evangelio adiecta, per quem ipse Ecclesiam suam purificat, emundat et sanctificat, in morte et sanguine suo, ut Paulus dicit: Christus dilexit Ecclesiam, et semetipsum exposuit pro ea, ut illam sanctificaret, mundatam lavacro aquae per verbum. Et hanc de Baptismo fidem, soli tantum nostri Ecclesiastae in Regno Bohemiae ac Marchionatu Moraviae Scripturis ab his vindicarint, qui credunt, confitentur ac scribunt, baptismum sordes tantum corporis abstergere, animae autem in salutem nihil prodesse.

Item docent, Pueros in salutem baptizandos esse, Christoque consecrandos, iuxta eius verbum: Sinite pueros ad me venire, nec prohibete illos, talium est enim regnum Dei. Nostri itaque his Domini verbis innixi, pueros in nomine sanctae Trinitatis baptizant. Etenim universalis est locus: Docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii, et Spiritus Sancti. Nec deinceps eos rebaptizant, nec rebaptizarunt unquam.

Etsi olim eos rebaptizarint, qui ex aliis, Ecclesiis nostris adscribi petiissent. At neque bunc rebaptizandi morem illi invexerunt. Sed cum in causa fidei ac religionis adversus Bohemos, armis Romani decertarent, amborumque Ecclesiis praesecti Scripturis contenderent, ac iis utrique alteros erroris astringerent, post multa vicissim in se iacta convicia, res tandem eo deducta est, ut sese, tum sacerdotio, tum Sacramentis, atque adeo toto plane Christianismo exuerent. Tum per loca alii aliorum Baptismum repetebant, perstantibus istis in summo odio, cum professionis nostrae maiores, iam tum ab eis segregati, peculiarem suam seorsum haberent congregationem, et Sacramenta administrarent, omnes Ecclesiis suis adscenseri volentes, rebaptizabant. Insignes multas ad hoc habentes causas ac occasiones, non a praesentibus modo id temporis, sed etiam a veteribus plerisque summae autoritatis, pietatis ac eruditionis viris, praebitas: Praesertim vero a divo Cypriano Martyre Christi, tum ab aliis quoque non paucis, qui illius causae patrocinabantur Episcopis, qui omnes in Affrica

rebaptizabant, scripturis (ut ipsis videbatur) probantes, ab haere-

ticis baptizatos, rebaptizandos esse.

Is autem rebaptizandi modus, hucusque in Ecclesiis nostris extitit, donec certior eius rei intelligentia non accessit. Posteaquam vero Dei beniguitate progressu temporis, veritatis lumen nostris clarius illuxit, ipsique scripturam diligentius excussissent, adiuti etiam doctorum virorum quorundam ope, Rebaptismum hunc, nihil Ecclesiae opus esse compererunt: Ideoque continuo eum, omnium calculis tolli curarunt. Abrogata itaque est unanimi omnium nostratium consensu iteratio illa Baptismi, nec usquam iam apud nos revocatur Baptismus. Tametsi sacerdotes quidam, et quos Bohemiae et Romanae partis vocant, ut olim, ita nunc quoque nostros rebaptizent, parentibus plaerumque invitis ac reclamantibus.

Quidam praeterea coniugia nostrorum dirimunt ac rursus copulant, et vi eo etiam homines cogunt : sed iuste mala hace nobis irrogentur nec ne, Deo ipsi honisque omnibus nolentes malum

malo pensare, iudicandum relinquimus.

Docent etiam nostri: quod quisquis Baptisma susceperit, Christoque per id in mortem eius consepultus fuerit, ut is deinceps in novitate vitae ambelet, etc. Verum si ex Evangelii praedicatione, nec certam in Deum fiduciam, nec erga eos omnes, qui regenerationis lavacro Christo inseruntur, charitatem consequatur, nec digne sua vocatione ambulet, studiose seduloque curans placero Deo, nec in eo etiam uno, spem vitae aeternae cellocet, is equidem Baptismi gratiam ac S. Trinitatis nomen, quod super eum invocatum est, in vanum se suscepisse testatur. Quod Deum olim graviter ulturum esse Scriptura comminatur.

#### DE COENA DOMINI.

#### Articulus XIII.

DOminicam Coenam seu Sacramentum Eucharistiae, ministerium esse a Christo institutum, deinde Apostolis, et per hos eius gratia et bonitate, toti Ecclesiae ad communem omnium usum, salutemque exhibitum docent. Quemadmodum Evangelistae testautur, et Apostolus, cuius verba universa recinit Ecclesia: Ego enim accepi a Domino, quod et tradidi vobis, quoniam Dominus Iesus, in ea nocte, qua traditus est, accepit panem, etc. Et aliquanto inferius: Itaque fratres mei, cum convenitis ad mandacandum (hanc videlicet Coenam), alius alium expectate.

Item, et hie corde credendum ac ore confitendum docent, panem Coenae dominicae verum corpus Christi esse, quod pro nobis traditum est, Calicemque verum sanguinem eius, qui pro nobis in remissionem peccatorum fusus est, ut Christus Dominus aperte dicit: Hoc est corpus meum: Hic est sanguis meus, etc.

Docent etiam, quod his Christi verbis, quibus ipse panes

orpus suum, et vinum speciatim sanguinem suum esse pronunciat, emo de suo quidquam affingat, admisceat aut detrabat, sed similiciter his Christi verbis, neque ad dexteram neque ad sinistram eclinando credat.

Horum verborum, dum a quibusdam in Regno Bohemiae et flarchionatu Moraviae, simplex ac germanus sensus oppugnaretur, ilerentque hi, quorum intererat, id scripturarum authoritate tueri c vindicare, nostri tantum prodiere, et Scripturis evicerunt, t simpliciter his Christi verbis fides habeatur, atque ob id nultorum calumnias, ronchos, sannas, obtrectationes, apertaque onvicia sustinent.

Est autem duplex adversariorum genus, qui nostratibus semer haereticum nomen obiiciunt. Quidam enim corum confessioni, uam tamen candido ac syncere reddunt, nec itidem doctrinae, ui etsi cum ipsis nihil conveniat, ab Scripturis tamen in ea nihil issentit, non credentes, ferunt, nostros multa secus ac intus seniant, verbis eloqui. Praeterea etiam blasphemos esse in Sacranentum corporis et sanguinis Domini. At vetus haec sacerdotum alumnia est, qua illi nostros, Christiano nomine apud vulgus poliare conantur. Sed hano nostri iam pridem refellerunt ac unquam non refellere parati sunt, et multorum indubitabili fide c firmissimis argumentis ostenderunt, se nunquam, quales eos dversarii faciunt, fuisse, esse, nec, Deo volente, futures.

Sed quis bonus de quopiam adversariis credat? Et nos cum n Fratrum doctrina ac religione exploratissima quaeque habeaaus, nibil borum de quibus accusantur, nisi malorum fraudes et olos reperimus: Quin et boe omnibus constat, eos in multos,

eritati et Sacramentis adversantes, saepius scripsisso.

Quidam rursus phanatici Spiritus in verbis Christi non maentos, hane in nostris sacrae Synaxeos confessionem defensioemque summo odio prosequentur. Panem namque et calicem
loenae, quam hic cum Paulo Dominicam vocamus, verum Christi
orpus et sanguinem esse pernegant. Atque hi nostros, quibus
oeperunt conviciis, indesinenter perfundunt. Eos propter hanc
loenae Dominicae fidem ae confessionem, papismi feces, ac betiae charactere signatos, Idololatras, Antichristos, nunc meretriem illam, de qua Ioannes in Apocalypsi vaticinatur, et si quo
raviori nomine possunt, appellantes. Et hoc genus maledictis
c blasphemiis eos criminari non cessant. Haec omnia nostri,
levangelii gratia, quod pro inimicis etiam deprecari iubet, patiener sufferent.

Docent ad hace, in huius Sacramenti administratione nihil liud faciendum esse, nisi quod his clarissimis Christi versis estensum et praeceptum est: Qui discipulis panem praecens, ait: Accipite, comedite. Hoc est corpus menm. Et accepto poculo gratias egit ac dixit: Bibite ex hoc omnes. Hic est cnim sanguis meus, novi testamenti, qui pro multis effun-

ditur, in remissionem peccatorum. Ac ita iuxta bec Bonis praeceptum docent, corpus et sanguinem eius promiscue ab ombus, sub utraque specie, quemadmodum ab eo seorsum et per se instituta et ordinata est, et primitiva etiam Ecclesia hoc intersacramento usa est, sumi oportere. Quod si quis temerario asseontra hanc Christi institutionem quidpiam facere attentarit, is in Christum eius authorem, ipsiusque voluntatem Scripturae verla

expressam, peccat.

Insuper, Sacramentum hoc, cum animi puritate, reversu ac fide, percipiendum docent, nec non imprimis et sui issu probatione, quae ut hic hominibus necessaria et utilissima est, in a Christo gratissima. Ut in veteri Ecclesia Paulus docuit: Proki autem, inquiens, seipsum homo, et sic de pane illo edat, et k ealice bibat: Nam qui edit aut bibit indigne, iudicium sibi in edit et bibit, non diiudicans corpus Domini. Et alibi: Vos ips tentate, num sitis in fide: Vos ipsos probate, an non cognoscia vosmetipsos, quod Iesus Christus in vobis est. Nisi sieubi repret estis. Qui vero non prius in se descenderit, nec secum un reputarit, qua fide, quove animo ad hoc Sacramentum acceda is Sacramentum ipsum contumelia afficit, totamque hane Chris ordinationem contemnit. Proinde qui Ecclesiis praesunt apud ass neminem ad hoc Sacramentum admittunt, nisi quantum in eo es se ante probet et excutiat, seque erga Sacramentum hoc renrenter gerat.

Uhi vero sacrae huius Coenae communio fieri debet, iux veteris Ecclesiae morem, de Christo ae morte eius, de gratus luteque per fidem, interveniente illius sanguine cunctis oblata, i immensis bonis quae per fiduciam mortis ae sanguinis sui, ipse e credentibus operatur concio fit. Et simul deinde cum tote com populi precationes fiunt, Ministri vero dominicae Coenae verb referentes, plebem ipsam ad hanc fidem hortantur, ut corporis Christi praesentiam adesse credant. Et procumbentibus interia in genua distribuunt. Plebs autem ipsa cum gratiarum actices sumit, in hymnis et canticis spiritualibus beneficia Dei recoleus totam se in hoc impendit ae exerit, ut iuxta Christi verbum les faciat, in eius commemorationem. Quod equidem sic Paulus in terpretatur: Quotiescunque comederitis panem hunc, et de peculo biberitis, mortem Domini annunciabitis, donec venerit.

mortius, mortium pomitur annuncianium, aonto vonciita

# DE POTESTATE ECCLESIASTICA, SEU DE CLAVIBIS. Articulus XIIII.

ET hie docent, ut credatur Claves a Christo Beclesise traditas esse, de quibus ipse ad Petrum pro omnibus ait. Tibi dile Claves Regni coelorum: Has autem esse administrationem Christ. Ecclesiae eiusque Ministris traditam, quae in ea ad praescates

sque diem perseverat, nec finem acceptura est ante mundi conumptionem.

Huius administrationis munus et autoritas, ex Christi mandato t officio, ut divinae referunt literae, est, in Ecclesia scelerosos t impoenitentes corrigere ac ligare, eisque regnum coelorum clautere, hoc est, a Christo Ecclesiaeque usu et participatione exclulere. Et e contra vere poenitentes absolvere, in conscientia ranquillos reddere, in spe certa salutis ac fide collocare, sicque is regnum coelorum aperire, et adversus emnes tentationes ac llius hostis assultus, terriculamenta et praestigia instruere a roporare. Id vero non sua potestate et arbitrio, sed tanquam dispensatores Mysteriorum Dei, ministri ac servi Christi autoritate, hius verbo et Sacramentis facere debent.

Munus namque illis ac officium suum committens Dominus, ita nit Ioannis capite 20: Sicut misit me pater, ita et ego mitto ros. Accipite Spiritum sanctum, quorumcunque remiseritis peccaia, remittentur eis, quorumcunque retinueritis, retenta sunt. Et hic clavium usus ac autoritas in incestu illo Corinthi declarata est: Quoniam Paulus ipse, interdieto Domini, una illic cum Ecclesia excommunicavit, ac Satanae tradidit, qui hoe seelus admiserat. Rursus ubi Dei beneficio resipuisset, absolvit, et in Ecclesiae Sacramentorumque communionem recepit. Hoc itaque pacto ei regnum coelorum reclusit.

Docent item, quod claves Domini seu haec elavium administratio et potestas, primo praefectis et ministris Ecclesiae, deinde etiam cuique Christiano coetui, ut maxime pauci in eo fuerint, concessa et tradita est, ut Domini verba elare testantur: Amen dico vobis, quaecunque alligaveritis super terram, erunt ligata in coelo, ubi enim sunt duo vel tres congregati in nomine meo, ibi sum in medio eorum.

Post bace docent, quod quisquis his clavibus, quoties opus habuerit, per sacerdotem Ecclesiae, cui adscriptus est, utatur, tam certo sibi credat, virtute clavium remitti peccata, quam si a praesente Domino absolutionem acciperet, cum sacerdos Domini officium gerat, et ab eo hanc authoritatem traditam habeat, quemadmodum ipse in Ioanne dicit: Quorumcunque remiseritis peccata, etc. Ac iterum: Qui vos audit, me audit. Rursum: Qui vos accipit, me accipit, et qui vos spernit, me spernit.

Admonent etiam, ut qui in Ecclesiae ministerio sunt, his clavibus duntaxat, iuxta ordinationem et voluntatem Christi, verbo eius retectam, non autem, ut ipsis collibitum fuerit, ex propensione avimi sui, utantur, ne propheticum illud compleatur in eis: At nunc ad vos mandatum hoc o Sacerdotes! si velueritis ponere super cor, ut detis gloriam nomini meo, ait Dominus exercituum. Mittam in ves egestatem, et maledicam benedictionibus vestris, et maledicam illis, etc.

# DE TRADITIONIBUS HUMANIS.

# Articulus XV.

Humanas traditiones, ritus et consuetudines, quae nibil petati adversantur, in publicis conventibus servandas docent. Quaadmodum monet Apostolus, omnia decenter (in Ecclesia videlice et secundum ordinem fiant. Alibi: State et tenete institutions, quas didicistis, sive per sermonem, sive per epistolam nostran.

Verum huiusmodi traditiones, ritus aut ceremonias, quae Christi gloriam, atque adeo gratiam obscurant, plebem a veritate a fide abducunt ac retrahunt, divinis praeceptis aequantur aut praeferuntur, aut earum nomine, si quis illa transgreditur, verbi Da syncerum usum relinquat, vitari et reiici docent. Scribas eus ac Pharisaeos, harum traditionum observantes, dure arguit Doninus apud Marcum cap. 7: Bene vaticinatus est Esaias de vobis lypocritis, sicut scriptum est: Populus hic labiis me honorat, cu autem eorum longe est a me, in vanum autem me colunt, docetes doctrinas, praecepta hominum. Nam omisso praecepto De, tenetis constitutiones hominum.

Et Paulus etiam huiusmodi traditiones eaveri vult. Col. 2: Videte, ne quis sit, qui vos depraedetur per Philosophiam dinanem deceptionem, iuxta constitutionem hominum, iuxta dementa mundi, et non iuxta Christum. Hoc equidem et Casenes tradunt dist. 8. praesertim autem 2. cap. Consuetadisca, Ubi sic scriptum legimus: Consuetudinem laudamus, eam tanca, quae contra fidem Catholicam nihil usurpare dignoscitur. Quae obrem noatri eos ritus tantum et traditiones, quae fidem, calma Dei, aliaque bona inter fideles provehunt, aluntque, concordiam de pacem in populo conciliant et retinent, ac politiam et harmosim quandam constituunt, quoscunque tandem authores habeant, Strodum, Pontificem, Episcopum aut alium quemvis, servandas doces. Nulli siquidem in illarum authoribus offendi debent, quo mins, si nihil habent incommodi, eas observent.

Summe tamen cavendum est, ne nos a gravioribus, magisque principalibus rebus abstrahant: Etenim per omnia humanis dicins praeferenda sunt. Ad haec enim praecipue referendus est animus, nihil interim morantes traditiones, si quid impietati accilentur. Nam et Iudaeorum primores, qui suis traditionibus dicins praecepta posthabebant, Christus sic in Evangelio increpat: Refquistis, quae graviora sunt legis, iudicium et misericordian a fidem, haec oportuit facere, et illa non omittere. Et quien multi hodie apud nos veteres ritus Ecclesiastici adhuc retinestur, utpote iciunia quaedam, condictae ac praestitutae feriae, quibes ut sacris intersit populus conveniat. Matutinae et vesperime precationes, Dies Dominicus, Festi dies Christi, Nativitatis, Passionis, Resurrectionis, etc. Praeterea Sanctorum memorise ce-

lebrantur, ut beatissimae Virginis, Apostolerum, et aliorum item, sed corum praesertim, quorum Scriptura meminit.

Haec autem omnia apud nos, verbis et cultus divini gratia fiunt. Quanquam etiam nostri, non omnium ritus ac mores servant, quod neque fieri potest, neque ut ubiubi in omnibus Ecclesiis idem ritus et cerimoniae serventur, necessarium est. Nullo tamen bono pioque ritui adversantur, nec adversari animus est. Etsi huiusmodi ritus nonnulli, non perinde necessarii videantur, modo tamen nihil obsint pietati, nec quicquam fidei, quae una et iustificat et beatos reddit, detrahant, non reiiciendos putant.

Itidem docent, qued multis traditionibus, ut olim sub Mose, non est gravanda Ecclesia. Nam id et Apostoli fieri vetuerunt, ut ad quosdam, observationem legalium urgentes, Petrus in actis dixit: Quid tentatis Deum, ut imponatur iugum super cervices discipulorum? quod neque patres nostri, neque nos portare potuimus. Et alicubi Paulus: Videte, inquit, ne iugo servitutis implicemiai.

Christus quoque traditionum mole onerantibus populum, severius interminatus est, dicens: Et vobis legisperitis, vae, quia

oneratis homines oneribus, quae portare non possunt.

Ad haec docent, Humanas traditiones pro inviolabilibus ac aeternis legibus non haberi oportere. Verum quemadmodum certis ac instis causis feruntur, ita etiam aliis causis ac rebus exortis, et diversum monentibus, liceat eas absque peccato violare: etenim Apostoli traditiones seniorum transgrediebantur, cum illotis manibus edebant panem, nec iterum cum caeteris ieiunabant, at utrobique tamen, cum excusentur a Christo, sine peccato erant. Ac rursum in primitiva Ecclesia Apostoli, cum aliis sanctis unanimiter congregati, per Spiritum sanctum, ut fideles se ab idolothytis, sanguine et suffocato abstinerent, decreverunt. Postea autem cessantibus iis, ob quae id tum sanciebatur, cessat etiam et praeceptum.

Docent deinceps, ne ob ceremoniarum, consuetudinum et rituum discrimina, quae in variis Ecclesiis inter Christianos videre est, nec reclamant aut officiunt pietati, alii in aliis offendantur, aut se vicissim contemnant, oderint et persequantur. Neu etiam sectas aut seditiones excitantes, se ab Ecclesiae unitate alienent et distrabant, cum nunquam in Ecclesiis eaedem fuerint, nec nunc quoque siat. Quod quidem etiam et patrum Decreta palam ostendunt, Dist. 12. capite seit: Scit sancta Romana Ecclesia, quod nihil obsunt saluti credentium, diversae pro loco et tempore consuetudines, si illis Canonica nonobstat authoritas. Cuique autem in Ecclesia ad pacem conscientiae suffecerit, si uno omnes Christi fideles Spiritu praediti sint, hoc est, si in doctrina et fide consentiant. Qui enim Spiritum Christi non habet, ut Apostolus dicit, hic non est eius: Qualescunque tandem ritus, cercmonias aut traditiones observet.

Qui ergo sunt Christi tanquam unius corporis membra, x invicem sovere ac invare debent, et sufferre per charitatem, cita quam, ut Paulus ait, nihil, quod in salutem enipiam cessurum si, offici potest.

#### DE POTESTATE SECULARI.

#### Articulus XVI.

Docetur hie spud nos iuxta Scripturas, quod sublimior petestas seu Magistratus socularis, Dei ordinatio sit, ut in iis, que politica et temporaria sunt, populus regatur. De hoc illustriest Pauli locus: Non enim est potestas, nisi a Deo, quae ver sunt potestates, a Deo ordinatae sunt.

Docent ad hace, ut qui in potestate sunt, publico mener megistratuque funguntur, quemeunque gradum teneant, se su suum, sed Dei opus agere sciant, quodque is eorum aliorunque Dominus et Rex summus sit, cui etiam, quod dispensationis sur rationem in supremo die reddituri sunt, meminisse oportet. Et hace sententia multis verbis apud Philonem, turm alias quoque tractatur, monentque, ut Magistratus loci huius Psaltae subinde recordentur: Et nunc reges intelligite, erudimini, qui indicati terram. Servite Domino in timore, et exultate ei eum tremer. Apprehendite disciplinam, seu osculamini filium, Christum videicet, Regem omnium et iudicem summum, cum affectu, no quando irascatur Dominus, et perentis de via, cum exarserit in brevi in eius. Beati omnes, qui confidunt in eo.

Insuper eos qui Magistratum gerunt beneficos esse homisbus oportere docent. Ut ipse Dominus ait: Qui in alios potstatem habent, benefici vocantur. Sunt autem Magistratuum partes ac munus, omnibus ex acquo ius dicere, in communem omniuusum, sine personarum acceptione, pacom et tranquillitatem prblicam tueri ac procurare: De malis ac facinorosis, hanc interturhantibus, poenas sumere, aliosque omnes ab corum vi et inirria vindicare. Certum est enim, Magistratus servire Deo, eiusque opera tractare, cum et Dii vocentur: ideoque ut eius voluntates faciant, adniti debent. Nam et Paulus, Magistratus Dei ministres appellat, et ad malorum vindictam, ad laudem vero bonorum posites esse dicit.

Docent quoque, verbo Dei praecipi, ut omnes sublimioribes potestatibus per omnia subdantur, in his tamen, quae Deo eiusque verbo non adversantur. Primum vero Regiae Maiestati 122c. deinde quibuscunque aliis etiam, in eminentia et Magistratu constitutis, tum bonis, tum indignis ae malis. Utque illos cureti eorum in locis ae ditionibus, aliasque pro gradu et officio, 580 quemque honore afficiant et revercantur, omne debitum illis persolvant, census ae tributa, ut quisque tenetur, sie pendat.

Quod autem attinet ad cas res, quae animarum, fideique et

salutis sunt, docent, Tantum Dei verbo, eiusque ministris audiendum esse, ut Christus ipse ait: Reddite, quae sunt Caesaris Cae-

sari, et quae sunt Dei Deo.

Si quis autem ipsos ad ea, quae in Deum sunt, cum verboque eius, quod in aeternum manet, pugnant et reluctantur, cogere velit, Apostolorum exemplo, qui sic Hierosolymis Magistratui responderunt, utendum docent: Obedire oportet, inquiunt illi, magis

Deo, quam hominibus.

De hoc etiam et Patrum instituta extant, et habetur dist. II. qu. 3. cap.: Si Dominus iubet ea, quae non sunt contraria vel adversa sacris Scripturis, subiiciatur Domino servus: sin autem contraria praeceperit, magis obediat spiritus quam corporis Domino. Et infra: Si bonum est, quod praecepit Imperator, iubentis exequere voluntatem, sin malum, responde, Deo obedire eportet magis quam hominibus.

#### DE CULTU SANCTORUM.

#### Articulus XVII.

Initio docent, quod post creatos homines nullus eorum unquam extitit, nec nunc quoque est, nec aliquando futurus est, qui suis viribus, meritis, studiis et operibus, sanctus sit aut iustus. Ut Moses scribit: Nullus apud te per se innocens est. Et beatus Iob: Quid est homo, ut immaculatus sit et iustus appareat natus de muliere? Ecce, inter sanctos eius nemo immutabilis, et coeli non sunt mundi in conspectu eius, quanto magis inutilis homo qui bibit, quasi aquam, iniquitatem. Et ad unum omnes nos natura, et a prima statim origine peccatores esse, Scripturis convincimur. Psal. 13: Omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt, etc.

Quicquid autem in sanctis bonorum est, Dei largitati et gratiae acceptum ferendum est. Nam quod sancti Deoque grati sint, illis citra omne meritum, divinae tantum voluntatis sorte contingit. Etenim Deus ex mera et inenarrabili gratia, divitiisque bonitatis suae ah aeterno, ad fruendam cum Christo gloriam, quos voluit, elegit, qui redemptionem, iustitiam et remissionem peccatorum, et propitium Deum habent, per sanguinem Christi. Cuius gratia per fidem in filios Dei adoptati sunt, sancti effecti, ab omni labe emundati, bonis operibus ac virtutibus, tanquam filii lucis praediti, spiritu Dei obsignati, quique postquam fidem, salutis cardinem, ad extremum usque vitae firmam tenuerint, in coelos tandem, ubi sua Deus in eis dona coronat, recepti sunt.

Docent etiam, Sanctos aliquos a Deo, qui omnia in omnes dividit, ut melius videt esse futurum, specialibus gratiis, dotibus ac virtutibus, ad communem totius Ecclesiae profectum, prae aliis donatos esse. Ephes. 4. Idem dedit alios quidem Apostolos, alios vero Prophetas, alios autem Evangelistas, alios autem pastores

ac doctores, ad instaurationem Sanctorum, in opus administrationis, in aedificationem corporis Christi, quod est Ecclesia. Horn autem memoria in Scripturis, in Ecclesiaque opera et fructus in hune usque diem permanent. Seorsum autem de beatissima Vigine matre Domini, ut Scripturae babent, credere ac conften oportere docent, quod ex Regia stirpe, de domo et familia David progenita est, a Deo ante secula electa, inter mulieres, ut Agelus ad eam dixit: Benedicta, gratia et Spiritu Dei plena, coque sanctificata, ut fieret Mater Servatoris, qui cum Filius Dei id,

in huius tamen utero, carnem nostram induit.

Haec virgo ante partum fuit, et virgo post partum, quae x ancillam Domini nominavit: non minus tamen quam eseteri, Fili sui sanguine et merito gratuito, redempta est, et acternae kaitudinis baeres facta, Spiritus sancti templum seu babitaculus, huiusque insignibus donis, virtutibus et gratiis praedita. Etena Deus ei prae caeteris magnalia fecil, ideoque huius festos dies Ecclesiae nostrae, ad Dei laudem et gloriam, honorifice cekbrant. Cantiones item pias de ea componunt, ac eas et privatin, atque adeo publice in templis concinunt, in eaque Deum laudas, et omnes ad eius fidei, virtutumque aliarum, vitae ac operum initationem hortantur: nec non labores, quos Domini causa subili, pie commemorant. Tum illam, ut optimae vitae exemplar, po virili sua aemulari student, verborumque eius haudquaquam innemores sunt: Beatissimam enim eam, cum tota Ecclesia Sauctora ebuccinant, nec in his quicquam, ut videre est, a Scripturi receditur.

Insuper docent. Honorem et cultum Deo debitum, non esse ad Sanctos, nec corum imagines transferendum, ut in Esaia serhitur: Ego Dominus, hoc est nomen meum, gloriam meam akeri non dabo, nec laudem meam sculptilibus. Docent autem, Sasctos hoc pacto honorandos, ut statis et praescriptis feriis ac lesperibus, omnes eodem, ad verbum Dei audiendum, et cultum De praestandum convenientes, illorum memoriam celebrent, ac beneficia et dona, quae Deus illis, et per illos Ecclesiae contali, commemorent, recordenturque fidei, vitae et conversationis illeren, quo ad ea imitandum excitentur, ut in omni opere boso, per raham Dei fructificent.

Ad haec, ut de Sanctis haec recolentes, Deo pro tantis domis, quae ipse pro sua inexhausta honitate in eos effudit, glorian dent, cum laude et gratiarum actione, pias cantiones de ipsis psallant, et corum instar vivendum se mutuo hortentur, atque al in hac et futura vita, corum consortes reddi possint, Deus de precentur, nec in his omnibus quidquam a scripturis deflexen est Hebr. 13. Memores estote corum, qui praesunt vobis, qui locat sunt vobis sermonem Dei, quorum imitamini fidem, considerattes, qui fuerint exitus conversationis illorum.

Îtem ut sciatur credaturque docent, non de iis sanctis in-

tum, qui superioribus seculis ante nos fuerunt, et his miseriis exoluti, in heatam vitam accepti sunt, verum etiam de iis, qui nunc in mundo sunt. Omnes enim in Christum credentes, ubicunque gentium agant, sancti sunt. Et hi omnes regenerationis lavacro abluti, interque Dei filios ac haeredes adeensi sunt, fide in Christum gratis donati, iustificati, charitate in omnes flagrantes, fide Ecclesiaeque ministerio a peccatis emundantur, Christi corpori et sanguini communicant, ad bona opera edenda, ad quae conditi sunt, ut in eis ambulent, toti contendunt.

Hos equidem omnes, adbuc hic in vivis agentes, et mortali carne indutos, divinae literae Sanctos appellant, 1 Petr. 2. Vos estis genus electum, et regale sacerdotium, gens sancta, populus, qui in luerum accessit. Item Paulus, 2 Corinth. 13.1 Salutant vos omnes sancti. Et alibi: Salutate omnes, qui praesunt vebis, et omnes sanctos, id est, fideles seu Christianos. Hanc ob rem docent, quod licet prae aliis Christianos omnes, malos etiam charitate complecti, eisque cum alias, tum in necessitate praesertim, auxiliares manus praebere debeamus, iis tamen maxime, qui eadem nobiscum doctrina et fide defuncti sunt, eamque factis expriment, quibuscuaque in rebus possumus, usui esse debemus. Eosque cum Christianam veritatem et doctrinam sectentur, in sancta et fraterna societate habendos, ac bene semper de illis sentiendum, honoreque, a quibus ut pro nobis orent, pietatis iure requirere licet, ob Christum, Christianaeque charitatis vinculum, adficiendos, eorumque commodis et rebus consulendum docent. Nec non ut se quique illorum precibus commendent, saepius

hortantur.

Istos autem qui Christi nomen profitentur, verum nequiter ac impie vivunt, aut falsa doctrina irretiti, errare se agnoscunt, quantum in unoquoque situm est, humaniter corrigendos, et per charitatem sufferendos esse docent, Deumque precandum, quo eos ad salutis viam revocet, ut Evangelium gloriae Christi ornetur in omnibus.

#### DE IEIUNIIS.

#### Articulus XVIII.

Iciunia nostri cultum quendam externum in plis esse, Deo soli exhibendum, caque pro personarum, gentium, locorum ac rerum ratione, a cunctis et unoquoque etiam citra superstitionem et hypocrisin servare docent. Nec sui huic Articulo desunt Scripturae loci: Sed e multis tantum hi sento, 2 Cor. 6. Commendemus nos ipsos, ut Dei ministri, etc. in iciuniis. Et Christus Dominus: Tune, inquit, iciunabant. Rursum in alio loco. Paulus, ut vacetis iciunio et precationi.

Docent deinde, non esse iciunium in discrimine ciborum, sed in parce illorum sumptu, sobrietate, et temperantie, et sui corpo-

ris afflictione humilitate coram Deo. Refert autem is totm, quo quis anime aut voluntate iciunet. Quod autem icinium ulutare sit, Deo gratum et acceptum, docctur apud Matth. cap. 6 et Esa. 58.

An vero in cibis delectus aliquis habendus sit, unumquenque verbis Christi dirigi monent, qui advocatis ad se turbis, diri. Audite et intelligite, non quod ingreditur in oa, impurat homisea. sed quod egreditur ex ore, hoc impurum reddit homisea. E Apostolus: Novi, inquit, et persuasum habeo, per Domisum lesum, nihil esse commune per se, nisi ci qui existimat aliqui esse commune, illi commune est. Verum si propter cibum frate tuus contristatur, non iam secundum charitatem ambulas, ne cib tuo illum perdas, pro quo Christus mortuus est. Non est em regnum Dei cibus et potus, sed iustitia et pax, et gaudium per Spiritum sanetum.

Siquidem Christiana libertas eo usque porrigitur, ut une infirmis fratribus scandalo esse non debeat. Ut inibi rursu spud eundem est: Omnia quidem pura, sed malum est bonii, qui per offendiculum vescitur. Item alibi: Atque esca nos su commendat Deo, neque si comedamus, aliquid nobis superest, seque si non comedamus, quicquam nobis deest.

#### DE COELIBATU.

#### Articulus XIX.

Ad Coelibatum, docent, neminem cogendum, aut ab contrahendum esse, nam hunc Deus nulli praecepit aut vetait, sei in cuiusque voluntate et arbitrio, ut coelebs vivat, aut matrimuium contrahat, reliquit.

Qui autem se Coelibatui propter regnum coelorum addizeri, hunc rectius et tutius facere dicunt, quam si se coningie involvi ac implicet, iuxta quod ad Corinthios prioris cap. 7. Apostolis dicit: De virginibus autem praeceptum Domini non habee, consilium tamen do, quod bonum est homini sic esse. Et in calce capitis: Beatior est, si sic maneat, iuxta meam sententiam. Opinor autem, quod et ipse Spiritum Dei habeam.

Deinde docent, ne quis hoc consilio coelibatum eligat, ut shi aliisve remissionem peccatorum et vitam aeternam per ipsum promereri putet. Nullus etenim coelibatus, nec opus nostrum selis haec adfert, sed unius tantum Christi mers et gratia. Versa hoc nomine se astringere coelibatui debet, qui ad cum idones est, quo commedius ae expeditius ipsi Ecclesiae, fratrumque secietati in rebus salutis inservire queat, compertum habens, multi coniugatos incommoda comitari: si sic permanere possit, bese facit. De hoc etiam Paulus: Velim autem vos absque sellicitadine esse; Qui coelebs est, curat ea, quae sunt Domini. At rugsum: Arbitror igitar hoc honum esse, propter praesentem accurate a sunt propter praesentem accura

ressitatem. Et Dominus ipse commendat cos, qui se castrarint propter regnum Dei. Oportere autem docent, cos qui coelibem vitam delegerunt, ad id summa ope, quod Apostolus habet, contendere ac niti, ut cum primis bonisoperibus praesint, ut sint sancti corpore et spiritu.

Docent praeterea, ut qui se coelibatui, omnibus interim rebus, quibus vitae castitas conservari possit, diligenter diuque expensis, consulto dedicarit, hoc animo, ut in Ecclesia Dei, alique salutari ministerio fungatur, et fidem dederit Deo Ecclesiaeque eius, se caste coelibatum servaturum, ideo, ut sit ad hoc Christi Ecclesiaeque ministerium (cui se liberrime consecrarit) expeditior habiliorque. Talom iam ad contrahendum matrimonium, sui iuris, ut antea, non esse, excepta, ut Apostoli verbis utamur, ustione hoe est, si ei in coelibata contigerit, ut ita uratur, ut nec ullo consilio, doctrina, castigatione, aut monitu ustionem domare aut cohibere possit. Nam ut is, qui se matrimonio mancipaverit, non est sui inris ut antea, ita et qui se Christo et Ecclesiae eius in ministerium devovit, Ministerium hoc, omnis generis voluptatibus praeferre debet, cuius gratia omnia etiam, et propriam vitam abnegare tenetur. Habet haec castimonia vitae et voluptatum abstinentia, certas quasdam promissiones huius et futurae vitae, Marci Rursum: Qui non pugnant cum concupiscentiis et affectibus carnis, adeo ut cupiant vincere, hi abiiciunt donum sibi a Deo collatum, amittunt Spiritum sanctum, et sunt offendiculo Ecclesiae, quam sua inconstantia labefactant et lacerant.

Praeterea docent, dona gratiarum diligenter ab omnibus et summo studio conservanda esse, ita nemini imponunt iugum intolerabile, cum conscientiae offendiculo, verum quia propter bonum ordinem, et ut Paulus ait, propter bonum Schisma omnia fieri debeant in Ecclesia.

Censent ex re Ecclesiae esse et commodare publicae tranquillitati, ut is, qui continere non potest, deferat eam rem ad Praesidentes in Ecclesia, quorum autoritate et consilio utatur. Decet enim Ecclesiae ministrum, Ecclesiae et fratrum autoritate omnia facere, ut sit aliis bono exemplo: Et minus peccatur, si corum, qui Spiritum Christi habent, utaris consilio.

## DE TEMPORE GRATIAE, IN QUO DIVINUS FAVOR, ET QUAERI DEBET ET INVENIRI POTEST.

#### Articulus XX.

Hoc demum loco docent, ut sciant homines tantisper, dum in vivis sunt, tempus a Deo, quod gratiae est, sibi concedi, ut ipsum eiusque gratiam, bonitatem, misericordiam et lenitatem quaerant. Sicque ex illius promissione inveniant, ac ita beatam salutem adsequantur. De hoc sic in Actis Paulus concionatur: Deus praesiniit praestituta tempora, praesixique terminos habitationis hominum, ut quaererent Deum, si forte palpent eum et

inveniant. Et Dominus per Prophetam ait: In tempere accept exaudivi te, et in die salutis adiuvi te. Ecce nune tempus acce

ptum. Ecce nunc dies salutis.

Ideo diligenter admonent nostri, ne quis hoc tempore guin abutatur, sed ut interea dum in prospera valetudine est, dump per hoc tempus gratiae licet, superioris vitae poemiteatiam aga. Deo reconcilietur, suamque conscientiam fide in Christon, x per eius in Ecclesia administrationem, pacificet ac tranquille, « securam reddat. Hine firmiter credens, sibi condonari peccas, et propitium Deum esse propter Christum, in cuius gratia finstus, in bonisque operibus ambulans, ac proficiens, certe expettar debet, animam suam corporeis vinculis explicatam, transituram m in poenam aliquam, sed instar Lazari illius, ab Angelis ia actem bona deportatum iri, illicque eam Christo Domino, quo cum ales quicquid bonorum est et expeti potest, perpetuo mansuram: Ma equidem in novissimo die indicium mortis extimescet, nam in co lestem vitam rapietur. Ad hanc nos contendere vult Pauls, Hebraeis scribens: Exhortemini vos invicem quotidie, quos \* pellatur dies hodiernus. Ne quis ex vohis induretur seduction peccati: Ingrediemur enim in requiem, nos qui credidines, est. Dei voci auscultavimus in tempore.

Docent insuper certissimum cuique esse debere, quod si seque poenitentia et fide Evangelii, in peccatis suis decesseit animam suam a morte, veluti impii illius divitis, cui iam nuli reliqua erat gratia, aeterni iudicii ream fieri. Qui sie impertentes vita hac defunguntur in extremo omnium conclusionis dia suis auribus horribilem Dei vocem audient, Discedite a me seledicti in ignem aeternum, qui paratus est Diabolo et Angelis ens. Rursum Iohannis quinto: Et prodibunt qui mala egerunt in periodici des suis auribus des suis auribus des suis auribus horribilem Dei vocem audient, Discedite a me seledicti in ignem aeternum, qui paratus est Diabolo et Angelis ens.

surrectionem condemnationis.

Monent ad haec, ne quisquam ad Dominum converti so rumque admissorum culpam deprecari, poenitentiamve agus, ad senectam aut aegritudinem differat, interea autem temporis # curus, ac in utramque aurem dormiens, carni et mundi illecchi indulgeat, suaeque voluntati morem gerat. Scriptum est ents, ne adiicias peccatum super peccatum, et ne dicas, miseratio De mini magna est, multitudinis peccatorum meorum miserebita: Misericordia enim et ira ab illo cito proximant, et in peccalerei respicit ira illius: Non tardes converti ad eum, et ne differs k die in diem, subito enim veniet ira illius, et in tempore vindicte disperdet te. Is vero omnium maxime, qui post adeptum divisi erga se favoris testimonium, suapte ac voluntarie peccatis est immerserit, totque admonitiones salutares, ut in tempore resipiscal. sprevertt ac neglectui habuerit, verum stalte ac proceciter Dei abusus misericordia, in eaque suppodiatus, in peccatis perierverit, ad usque postremum ac iam imminentem mortis articules, ac tum primo expergefactus mortis instantis, infernique horret

et metu încipiat, vel sero sapere, periculosum est, no Domini furorem (ut clare verba illius testantur) extremo suo malo, et non misericordiam experiatur. Clamabunt, inquit Dominus apud Micheam tertio, ad me, et non exaudiam eos, et abscondam faciem meam ab eis in tempore illo, sicut nequiter egerunt in studiis suis, quippe qui vocem meam audire noluerint, cum expandi manus meas tota die. Verendum profecto, ne digna factis suis praemia referat, qui tempore, quod Deus illi ad poenitentiam conces-

serat, tam ignave ac perdite abusus fuerit.

Attamen ne quis desperet, docent, Nam si etiam in extremo' mortis periculo, vere poenitentiae signum apparuerit, quod rarissime tamen accidit talibus, recte enim Paulus: Id inquit faciemus si permiserit Deus, absque consolatione absolutionis non dimittitur. Durat enim tempus gratiae, quoad vita ista durat. Meminerint huius quod Paulus cum Propheta dicit: Hodie si vocem eius audieritis, nolite obdurare corda vestra, sicut in exacerbatione secundum diem, tentationis in deserto, etc. Quo iis admoniti omnes, adquiescant quoque in tempore, etiam antequam contenebrescat sol, et operiantur montes caligine, resipiscant: ac missa vetustate, ad Deum redeant, omniaque agant, ne a gloria excidant, nostri summo studio curaque adhortantur.

#### O N C LU

Hactenus ex his R. M. tuae invictissime Rex. fidei nostrae. religionis, atque adeo doctrinae, quam Seniores nostri omnes, unanimi consensu in his regionibus profitentur, ratio paucis (cum satis ipsa per se veritas polleat) exposita, quasique delineata est, verum et doctrinam hanc ab iis, qui erroris eam, aut impietatis. quibuscusque possunt nominibus, omni licentia criminantur, pugnantiaque ei, falsa et impia adtexunt, pro se quisque iuxta Dei munus, non humana vi, sed Scripturis tuentur ac vindicant. Nec sic suis tamen mordicus haerent, nec haeserant unquam, quin si quid eos non satis assecutos esse, aperte Dei verbo, quod omnium regula esse debet, lenitatisque quo decet spiritu ostendatur, per quos in lucem veritas asserta est, gratias habentes, sua semper melioribus posthabere, et rectiora sequi, ut usque suere, parati sint.

Digneris autem his legendis, Clarissime Rex, aliquid ocii decidere, tecumque expendere, an quisquam capita haec doctrinae nostrae, seu symbola, ut quae arcanis literis adversentur, et parum pia sint, iure damnare queat. Quoniam autem mundo plausibilia non sunt, hoc magis Regiae Maiestati tuae ac omnibus bonis, placere debent. At si quis tamen eo amentiae agatur, ut haec contemnat, is etiam, quod nemo obscure iudicaverit, ut veteres Orthodoxos, simulque divinas scripturas, a quibus haec desumpta sunt, ac Ecclesiam quoque, quae de principio banc ipsam sententiam amplexa est, contemnat necesse est.

Hine colligi potest, quo iure quave iniuria nos nostrique, ab huius doctrinae osoribus, apud Regiam Maiestatem tuam deferamur. Quamobrem quam possumus maxime obsecramus, ne Regia Maiestas tua eiusmodi Sycophantis, qui ex composito, quacunque possunt haereseos nobis crimen intentant; nosque aliam quandam doctrinam et dogmata, diversa iis quae hic exposuimus, tenere dicunt, fidem habeat. Palam enim est, nos in doctrina ac religione, nihil literis sacris politicisve ordinationibus, in primis vero Regni buius Bohoemiae, quod reluctetur, habere.

Scit Regia Maiestas tua, nobilissime Rex, eius nos iussa et imperium nunquam detrectasse, sed pacis semper studiosos, in cunctis obsequi paratissimos. Nec quippiam unquam per nos, quod in rem Maiestatis tuae, communisque hominum societatis effici potuerit, infectum reliquisse. Nec quondam Deo volente, quae ad officii nostri partes spectent, animumve publicae utilitatis amantem, in nobis desiderari committemus. Non modo enim honestatis, concordiae, pacis, civiliumque constitutionum gratia, Regiae Maiestati tuae parere ac subdi iustum ducimus, Verum quia, ut a nostris etiam, cum plebe ipsa docemur, quod dicto omnes, Magistratibus audiant, eos revereantur et colant a Deo praeceptum novimus. Calumniae ergo, technae, doli et fraudes sunt, quibus ut in nos inquiratur, apud R. M. T. per adversarios traducimur.

Quare, Illustrissime Rex, nos omnes benignitati tuae, gratiae ac patrocinio commendamus, responsumque ad haec, tuae Regiae Maiestatis elementia et bonitate dignum, nobis dari precamur. Deus Regiam Maiestatem tuam incolumem servet, et ad Ecclesiae

usum semper provehat.

Proverbiorum 20.

Misericordia et veritas custodiunt Regem, et roboratur clementa
thronus eius.

Finis Confessionis Bohocmiae.

## ADDIT. 3.

## CONFESSIO BOHEMICA,

HOC EST,

## CONFESSIO SANCTAE ET CHRISTIANAE FI-DEI, OMNIUM TRIUM ORDINUM

Regni Bohemiae, Corpus et Sanguinem Domini nostri IESU Christi in Coena sub utraque specio accipientium:

Invictissimis et Potentissimis quondam Imperatoribus Augustis, Bohemiae Regibus, D. MAXIMILIANO II. Anno 1575. et D. RUDOLPHO II. Anno 1608. humilime oblata, et ab ijsdem publicis Caesareis ac Regiis decretis liberaliter concessa confirmataque: secundum quam etiam omnes Ecclesiarum Evangelicarum Bohemicarum Pastores et Ministri sentiri et docere tenentur:

rustores et ministri sentiri et docere tenentur:

E Bohemico Idiomate Latinitate donata, et nune primum in lucem edita.

Seriem et Ordinem eorum, quae in hac Confessione continentur, sequens monstrabit pagina.

Francoforti apud Christophorum Vetterum, Anno 1619.

## SERIES ET ORDO EORUM, QUAE IN HAC CONFESSIONE CONTINENTUR.

I. Dedicatio Confessionis omnibus tribus Ordinibus Evangelicis sub utraque communicantibus facta a Dn. Michaele Spanovvski de Lisa in Patzovv, supremo Notario Regni Bohemiae.

r II. Praefatio Ordinum ad Imperatorem Maximilianum II. Augustum, qua Confessionem hanc Caesareae ipsius Maiestati offerunt, liberumque eiusdem exercitium humilime petunt.

III. Articuli Confessionis, quorum numero sunt viginti

quinque.

1. De Verbo Dei Scripturis sacris Veteris et Novi Testamenti comprehenso. 2. De DEO. 3. De Sacrosancta Trinitate.

4. De Lapsu primorum parentum et peccato originis. 5. De libero hominis arbitrio. 6. De Authore, causa et magnitudine peccati. 7. De Lege praeceptorum Dei. 8. De Iustificatione hominis coram Deo. 9. De Fide. 10. De Bonis operibus. 11. De Ecclesia Dei. 12. De clavibus Ecclesiae vel potestate Ministerij. 13. De Sacramentis, eorumque fructu et usu. 14. De Baptismo. 15. De Coena Domini. 16. De Poenitentia. 17. De Confessione. 18. De Ministerio Ecclesiae. 19. De Ritibus Ecclesiasticis. 20. De Magistratu Politico. 21. De Coeiugio. 22. De Memoria Sanctorum. 23. De Ieiunio. 24. De Resurrectione mortuorum, et extremo iudicio. 25. De Vita aeteru.

IV. Paragraphus de unione omnium trium Ordinum Rem Bohemiae corpus et sanguinem Domini nostri Iesu Christi su utraque specie accipientium, sub praemissa confessione facta: a articulis transactionis illorum, Auno 1609. die Wenceslai coscriptis, et Novo Consistorij Albo fol. 39. insertis, desumptes.

V. Declaratio Fratrum Unitatis, quos vecant, editioni Cofessionis Bohemicae, Anno 1608. ab ipsis curatae, praefixa, qui publice eam approbant, commendant et recipiont.

## GENEROSIS DOMINIS BARONIBUS,

STRENUIS DOMINIS EX ORDINE EQUESTRI ET NOBILITA Amplissimis et Praestantissimis Dominis Prageusium et aliarm Civitatum, omnibus tribus Ordinibus Regni Bohemiae, corpu a sanguinem Domini nostri Iesu Christi sub utraque accipicatios:

Dominis suis gratiosissimis atque amantissimis, Dominis suis er gnatis, affinibus et amicis charissimis, officia sua cum apprectione salutis, omnisque generis felicitatis et prosperitatis, proppissima paratissimaque offert.

Non dubito, quin vestris Generositatibus et vobis in recenti et firmadhue sit memoria, graves et necessarias fuisse causas, easque bet admodum ponderatas, ob quas in Generalibus illis Comitiis in arce Pragensi, praesente Serenissimo et Invictissimo Principe ac Domino, Domino Maximiliano, Romanorum Imperatore, Hugariae et Bohemiae, etc. Rege, etc. felicissimae recordationis, Anno a nativitate Filii Dei, millesimo, quingentesimo septuagesimo quinto, die Lunae post Dominicam primam Quadragesimo habitis, de Clementissimo Caesareae ipsius Maiestatis consessa humilime rogando inter vos convenit, ut, durantibus adhac Comitijs, Confessionem fidei nostrao Christianae vobis certo lore congregatis, scripto comprehendero, Caesareaeque Maiestati efferre liceret; quemadmodum sequens libellus supplex, Caesareae

Maiestati, beatae memoriae, a vestris Generositatibus et vobis, una cum praedicta fidei nostrae Christianae Confessione, hac ipsa de causa eo tempore oblatus, pluribus exponit et declarat.

Accepto vero Clementissimo a Caesarea Maiestate responso, tantum summo studio ac diligentia (mediantibus et non parum laborantibus, certis quibusdam, ijsque praecipuis personis, tum e numero vestrum omnium trium Ordinum, tum ex Ecclesiasticis, viris pijs et in Scripturis sacris exercitatis, ad id deputatis) per singularem et immensam Dei Omnipotentis gratiam, divinumque eiusdem auxilium, felicissimo cum successu, in Christiana unanimitate et concordia perstitistis r ut Confessio Christianae nostrae sidei, Ordine secundum omnes articulos scripto comprehensa, Scripturis Propheticis et Evangelicis, Veteris ac Novi Testamenti, consona inventa fuerit: id quod merito vobis et posteris vestris maximae consolationi esse debet. Atque haec ipsa fuit fidei nostrae Confessio Caesareae Maiestati, sacratissimae memoriae, a vestris Generositatibus et vobis postmodum oblata, humilimeque, insuper petitum fuit, ut Caesarea Maiestas vestras Generositates et vos cum Christiana hac Confessione, ut et Pastoribus ac toto pio ordine Ecclesiastico, clementissima manu fovere, tueri, et clementissimus Caesar, Rex et Dominus noster esse et permanere dignaretur. Quam clementissime autem illa vestris Generositatibus et vobis annuerit, deque iusta et necessaria assecuratione, ut vos et sacerdotes vestros in eadem confessione et pio ac Christiano ordine Ecclesiastico, nemo turbaret et impediret, oretenus confirmata providerit, id omne vestras Generositates et vos, magna ex parte, bene adhuc meminisse, existimo.

Qua de causa non immerito debitas Deo gratias agere, nomenque eius sanctum celebrare tenemur, quod non tantum pracdicta caesarea Maiestas, Illustris memoriae usque ad finem temporalis vitae suae, sed et moderna Caesarea Maiestas, Imperator Rudolphus, Rex et Dominus noster elementissimus vestras Generositates et vos omnes, cum Christiana illa nostra Religione, elementer admodum et paterne, uti pium ac Christianum Magistratum decet, foverit et defenderit, ijsdemque tanquam fidelibus subditis, vel ulli etiam alij propterea negotium et molestiam exhiberi minime permiserit, adeo, ut in hoc Regno Bohemiae bona in pace hactenus conservati et defensi simus.

Cum vero maximum hucusque desectum in eo animadverterim, quod pauci admodum ex sacerdotibns sive Ecclesiae ministris, et multo pauciores etiam ex omnibus Rebuspublicis regni huius, side digna exemplaria Christianae illius nostrae Consessionis, cum crudiendae plebis, tum propriae utilitatis causa, in promptu habeat; aequum omnino et necessarium esse duxi, ut Christianam illam nostram Consessionem publicis typis excundendam traderem. Et quia vestrae Generositates et vos, tempore praedictorum Comitiorum apud Caes. Mai. D. Maximilianum, illustris beataeque me-

moriae, summa cura et fidelitate, labore et studio effecere, ut Christianum illud opus, Omnipotentis Dei auxilio, ad optatum finem feliciter perductum fuerit, non vidi aequius et convenientius alicui, praeterquam vestris Generositatibus et vobis, hanc meam Praefationem cum libello dedicari et offerri posse.

Itaque vestras Generositates et vos officiose et amice rogo, ut hunc meum, quamvis exiguum, laborem et impensas, benigae et amice suscipiatis, huncque preciosissimum Thesaurum vobis et posteris vestris fideliter asservetis, quo eo melius voluntate et cognitione Domini, Dei Omnipotentis, ut et quibus in rebus elementissimo nostro Magistratui et charissimae patriae nostrae obligati et devincti simus, imbui et assuescere queant, atque ita omnes simul in futura vita, per merita Filij Dei Domini et Salvatoris nostri Iesu Christi, aeternam beatitudinem consequamur, eiusdemque participes reddamur, Amen.

Michael Spanovvsky de Lisa in Patzovv, supremus

Notarius Regni Bohemiae.

## PRAEFATIO AD IMPERATOREM MAXIMILIA-NUM II. Augustum etc.

· Serenissime, Invictissime et Potentissime Romanorum Imperator, Hungarorum et Bohemorum etc. Rex et Domine, Domine nostre Clementissime: Non dubitamus, quin sicuti Deo Omnipotenti atque omniscio, ila et Caesareae vestrae Maiestati, tanquam totius orbis Christiani Domino, Regi ac Domino nostro clementissimo, bene constet, imo etiam et multis aliis notum sit: nos verge illi, Christianae et antiquae Religioni et sanctae Fidei sub utraque addictos esse, quae a Filio Dei, Domino et Salvatore nostro Iesu Christo, exorsa, per sanctos Apostolos in universo mundo praedicata est, donec et in hoc Bohemiae Regnum, peculiari dispositione Dei, annis abhinc aliquot centum primo pervenit: deinde per M. Iohannem Hussum, beatae recordationis, aliosque sanctos viros praedicatione, et doctrina verbi Divini renovata, et tandem hinc etiam ad finitimas regiones usque progressa fuit: cuius Religionis et sidei verae causa Maiores nostros magnas persecutiones sustinere oportuit, cupientes in agnita veritate et puro Dei verbo persistere, nobisque posteris suis Thesaurum tam pretiosum et divinitus revelatum relinquere.

Itaque et nos scientes ex verbo Dei, quod ideo a Domino Deo nostro creati simus, ut eum tanquam creatorem nostrum eo cultu, quo ipse in verbo suo coli vult, in hoc Mundo colamus, glorificemus et celebremus, divinam eius voluntatem in omnibus sequentes, et pro viribus nostris exequi et implere conantes: primam semper huius rei curam habuimus, ut pax, charitas et con-

cordia eirca Religionem ex parte nostra conservarentur. vero his ipsis annis a multis, et praesertim ab impiis quibusdam Sacerdotihus, a vera Religione, Christianaque et antiqua fide ae bono Ordine, magno cum plebis scandalo, periculose exerbitatum, indeque simplicioribus ad peccandum quasi fores apertae sint: nos desiderantes, ut Christianus, antiquus et bonus Ordo in Ecclesias nostrae partis reduceretur, id non semel a Caesarea vestra Maiestate supplices contendimus; quin et in praesentibus hisce comitiis eandem petitionem ad animum revocantes, primum dilectis nostris Dominis et amieis omnium trium Ordinum sub una communicantium, conservandae concordiae et mutui amoris causa. mentem nostram cum amica repromissione declaravimus, rogantes, ut nobiscum Caesaream vestram Maiestatem accederent, inque bono koc proposito nostro auxilio nobis essent. Illi Instituto ea de re collegue, amicoque pari et reciproca cum stipulatione responso dato, disertis verbis testati sunt, nihil id sibi adversari neque dubitare etiam, quin in omni eo, quiequid in hae causa nostra boni meditemur, Caesarea vestra Maiestas, re probe intellecta, clementer et prout par est, sese erga nos exhibitura et declaratura sit.

Atque ita amice cum iis in charitate consentientes Caesaream vestram Maiestatem nos omnes sub utraque communicantes simul accessimus, eidemque per supremum Praetorem Regni Bohemici oretenus supplices et unanimes retulimus; nos verae ilhius, Christianae et antiquae (ut supru dictum) Relligionis et Fidei sub utraque esse, quae praeteritis temporibus hinc ad finitimas etiam regiones percrebuit, et tandem in publicis Sacri Imperij comitiis Augustae Anno Domini millesimo quingentesimo trigesimo celebratis, certis Articulis delineata, ae inclytae sanctaeque memoriae Pontentissimo Caesari Carolo, eius nominis Quinto, in praesentia piae memoriae, Regis Ferdinandi, Caesareae vestrae Maiestatis Parentis dilectissimi, exhibita, statibusque Sacri Romani Imperij concessa, a multis Ecclesiis pro vera, Christiana, antiqua et sancta fide, eum Scripturis secris, Propheticis et Apostolicis, et Christi Domini doctrina consentiente, agnita et recepta est: qua ipsorum consensione, inter status sacri Romani Imperij concordia et charitas saneita, et pax confirmata est, ita ut omnia alia noxia, erronea, et haeretica dogmata, verbo Dei minime consentanea, Confessione ista tanquam Regula quadam dijudicari et extirpari queant. Et ad istud tam laudabile Statuum sacri Imperij exemplum nos quoque, constituendae et conservandae in hoc Regno mutuae concordiae, charitatis, pacis, et boni ordinis gratia, imo etiam seçundum praestitum nostrum Christianum iuramentum, quo (ut supra attigimus) cumprimis Domino Deo nostro, deinde Caesareae vestrae Maiestati, ac denique patriae nostrae, ut et posteris nostris, devincti sumus, ut ante omnia illorum, quae honorem et gloriam Dei Omnipotentis et animarum nostrarum salutem concernunt, in hac nostra mortalitate fidelem semper u diligentem curam habeamus, Caes. vestram Maiestatem, tanqua supremum Magistratum et Dominum nostrum clementissimum suplices humilime rogavimus, ut clementissimo ipsius indultu mbi convenire, deque antiqua nostra fide ac Christiana Religione coloqui, et Christianum nostrum in Ecclesia Ordinem, a quo in dudum in hoc regno perniciose discessum et exorbitatum fuit, to nuo certo scripto comprehendere liceat, atque ita tandem di quando hoc medio falsa dogmata, omnesque perniciosee sectu, quae nostris sese partibus tanquam pallio tegunt, radicitus estirpentur.

Nacti autem de his omnibus, ut supra seriptum est, Clenatissimum Caes. vestrae Maiestatis consensum, magna onus consolatione perfusi sumus, Deoque Omnipotenti ex animo gratia agentes, divinam eius Clementiam supplices rogavimus, ut Caes. I. Maiestati in longam aetatem, felix et tranquillum inter nos imperia, omnium regnorum et regionem amplificationem, victoriam adverse hostes, et denique temporalem atque aeternam benedictionem effer largiri, suoque Sancto Spiritu cor ipsius consolari, regere, d ad vitam aeternam sustentare, una cum Caes. V. Maiestat. cuiuge, omnibusque ipsius haeredibus charissimis, Domina et De minis nostris clementissimis, dignetur. Itaque habito, ex clemetissima Caes. V. Maiestatis concessione, unanimi consensu kin diebus conventu, convocatisque ad nos viris aliquot piis et decis Ecclesiasticis et Politicis, summam antiquae nostrae, Christian et verae religionis in certos Articulos redactam scripto comprehadimus: idque hac vice Caes. V. M. omni cum subjectione et he militate unanimiter elementissime perlegendum et perpendendum ferimus: Sancte hoc ad unum omnes attestantes, quod in spili divina veritate et hac nostra verae fidei confessione, ac ban Christianoque Ordine constanter (nusquam a verbo Dei, vel ad dezim vel ad sinistram deflectentes, et sub Caes. vestrae Maiestatis, ur quam a Deo nobis constituti Magistratus, clementi tutela consistente perseverare velimus, et auxilio Dei etiam perseveraluri simu ita ut nullum erroneum dogma recipiamus, neque in fide clia cum iis, quoscunque quacunque in re veritati Scripturae sarra et Institutioni Christi Domini contrarios deprehenderimus, sint il qualescunque Sectarij, Haeretici, Sacramentarij veteres au 100%, unquam consentiamus.

Et quia certo fundamento sacrarum Scripturam religiones nostram cum Maioribus nostris infallibiliter superstructam habe mus: eaque sanctae fidei confessio nullo modo absque bono ordin consistere et durare potest: ideo a Caesarea vestra Maiestate chementer nobis permitti supplices quoque contendimus, ut, mere listorum nostrorum, Administratores et Consistorium nostrum a viris piis et honestis aliisque bono exemplo praecuntibus consistuere liceat, qui sacerdotes nostros ordinent et confirment, esque

secundum hanc nostram Fidei sacrae confessionem in bono ordine. et vitae morumque integritate contineant regantque, ne ullae sint in Ecclesiis nostris dissensiones, sed pax, charitas et concordia inter nos omnes conserventur. Nullum enim Confessioni fidei nostrae, Administratoribus et Consistorio nostro alium post Deum defensorem et Patronum habere volumus, nisi tantum Caesaream vestram Maiestatem tanquam Regem et Dominum nostrum clementissimum, et eos, qui consensu et voluntate Caesareae vestrae Maiest. ab omnibus nobis tribus statibus sub utraque delecti, inspectioni et curae eiusdem Consistorij destinabuntur et praeficientur, quo eo facilius hoc modo in hoc Regno et sub regimine Caes. vestrae Maiestalis honor et gloria Dei promoveri, verbum eius sanctum pure praedicari ac propagari, populus ad veram pietatem adduci, et ab iniquitatibus, peccatis ac Idolomania, mediante verbo Dei, revocari queat, quemadmodum ex hoc nostro scripto de forma Consistorij, quod cum hao fidei nostrae confessione exhibemus, Caes. vestra Maiestas magna ex parte intelligere poterit.

Et cum, Clementissime Caesar, traducamur, quasi non omnes in fide consentiamus, praesertim vero Domini et amici nostri dilecti, qui ex unitate Fratrum nominantur: propterea humilima cum subiectione Caes. vestrae Maiestati significamus: quemadmodum illi superioribus annis Confessionem suam Caes. vestrae Maiestati exhibuerunt, et ut ea libere uti liceret, humilime orarunt; ita nos iisdem, ideo quod in omnibus principalibus articulis cum hac nostra exhibita Fidei nostrae Christianae confessione consentiunt, in Religione ipsorum molesti esse nolumus, sed omnes simul et unanimiter a Caes. vestra Maiestate submisse petimus, ut nostrum omnium clementissimam defensionem suscipere, et tutum ac liberum Christianae nostrae Religionis, iuxtaque eam divini cultus, exercitium clementer nobis permittere dignetur. Id erga Caes. vestram Maiestatem nos tanquam fideles subditi, summis nostris viribus humilima cum subiectione quocunque tempore libentissime recompensaturi sumus. Alque his Caesareae vestrae Maiestati tanquam Caesaris Christianissimi, et Regis ac Domini nostri clementissimi, patrocinio clementissimo humilima cum devotione nos recommendamus.

Dab. die Martis post Festum Ascensionis Christi in coelum, in publibis illis Comitiis, quae die Lunae post Dominicam Invocavit inchoata, et usque ad diem Martis, memoriam D. Wenceslai antegressum, celebrata fuerunt, Anno Domini 1878.

Caes. Vestrae Maiestatis

Fideles subditi

Barones, Nobiles, Pragenses, et reliquae civitates omnium trium Statuum Regni Bohemici sub utraque communicantium.

## CONFESSIO SANCTAE ET CHRISTIANAE FI-DEI, OMNIUM TRIUM ORDINUM

REGNI BOHEMIAE, CORPUS ET SANGUINEM DOMIN IN COENA SUB UTRAQUE SPECIE ACCIPIENTIUM.

#### Articulus I.

## DE VERBO DEI, SCRIPTURIS SACRIS VETERIS ET NOVI TESTAMENTI COMPREHENSO.

Corde Credimus, et ore confitemur, quod Scripturae sacrae Veteris et Novi Testamenti, quibus de unica Divinitate et tribes distinctis personis in una ista Divinitate, ut et determinata veluntate Dei agitur, sint sine omni exceptione et immutabiliter verae sanctae, certae et catholicae, hoc est, universae Ecclesiae ad credendum et servandum a Deo datae et praeceptae: et quod hoc duplici foedere Veteris et Novi Testamenti, quicquid nobis mecessarium est ad salutem, totum, non obscure, sed dilucide et sufficienter contineatur.

Confirmat hoc ipsius Filii Dei sermo, ita dicentis, Iohan. 5. Scrutamini Scripturas, quia putatis vos in ipsis vitam aeternam habere, et illae sunt, quae testimonium perhibent de me, et non vultis venire ad me, ut vitam habeatis. Et iterum, cum se dovultis venire ad me, ut vitam habeatis. Et iterum, cum se dovultis venire ad me, ut vitam habeatis. Et iterum, cum se dovultis venire ad me, ut vitam habeatis. Et iterum, cum se dovultis venire ad iterusis set, Evangelista Lucas commemorat, ipsum locutum fuisse, qued de se scriptum erat in lege Mosis, et Prophetis et Scripturis. Et rursum de dignitate et auctoritate Verbi Dei scribit D. Lucas II. cap. Quod beati sint, qui audiunt Verbum Dei, et custodient illud: Et D. Iohan. 8. Qui ex Deo est, Verbum Dei audit. Tota quoque sacrosaneta Trinitas apud hominom istum mansionem facere vult, qui sermonem Filii Dei servat, quemadmedum in Evangelio D. Iohannis habetur, et ipse Christus Dominus ait: Qui diligit me, sermonem meum servabit, et ad ipsum veniems, et mansionem apud illum faciemus. Et D. Paulus ad Rom. 1. Evangelium est potentia Dei ad salutem omni credenti.

Huic igitur Verbo Dei citra omnem controversiam quaevis alia dogmata cedere, et locum dare debent, et nec sunt, nec possunt, nec debent haberi tantae dignitatis et auctoritatis, ut Verbum Dei, quod est tanquam gladius anceps et penetrans. Dessenim Pater coelestis de Filio suo hoc coelitus promulgavit: Hic est filius meus dilectus, in quo mihi bene complacuit, hunc audite: Et Deuteronomii 4. Non addetis ad verbum meum quic-

quam, neque ab eo auferetis quicquam.

#### Articulus II.

#### DE DEO.

Corde credimus, et ore confitemur, prout articuli sanctae catholicae et Christianae fidei, Concilium Nicaenum, et Symbolum D. Athanasii habent, quod una tantum sit essentia divina, quae appellatur et vere est Deus aeternus, invisibilis, potentia, sapientia, iustitia et bonitate sua immensus et incomprehensibilis, qui est conditor omnium rerum, visibilium et invisibilium, conservator, moderator, et gubernator admirabilis. Veruntamen, unius eiusdemque divinae essentiae tres sunt distinctae personae, aequalis et unius substantiae, potentiae et aeternitatis, nempe, Deus Pater, Deus Filius, Deus Spiritus Sanctus. Vocabulo vero PERSONAE intelligitur, quod unaquaeque habeat suam propriam et destinatam personalem subsistentiam, quam Graeci vocant υφιστάμενον.

#### Articulus III.

#### DE SACROSANCTA TRINITATE, VEL DE DISTINCTIONE PERSONARUM IN DIVINITATE.

Credimus et confitemur, quod aeternus Deus Pater sit prima Persona Divinitatis, Omnipotens et aeternus, immensae et incomprehensibilis potentiae, sapientiae, iustitiae, sanctitatis et bonitatis, qui ab aeterno genuit Filium, consubstantialem et perfectam imaginem essentiae suae; et a quo sicut et a Filio procedit Spiritus Sanctus; et qui una cum Filio et Spiritu Sancto, omnes res, visibiles et invisibiles, in tempore divinae suae Maiestati placito ex nihilo creavit, easque divina sua providentia sustentat, conservat, regit, et gubernat. Itaque quoad substantiam et essentiam divinam, ut et opera Dei externa, veluti sunt, creatio, conservatio, et gubernatio omnium rerum, nullum discrimen inter Patrem, Filium et Spiritum Sanctum statuimus.

Credimus atque ore etiam confitemur, quod secunda Persona Divinitatis, Verbum aeternum, hoc est, aeternus Filius Dei, Dominus noster Iesus Christus, humanam nostram naturam, in utero Beatae Virginis Mariae, operatione Spiritus Saneti assumere dignatus fuit, ita, ut duae naturae, divina et humana, in unitate personae, aeterno et indissolubili nexu copulatae, unus sint Christus, verus Deus et verus homo, natus ex Maria Virgine, qui pro universo genere humano vere et realiter passus, crucifixus, mortuus et sepultus est, ut nos cum Deo Patre suo reconciliaret, et hostia propitiatoria esset, non solum pro culpa vel peccato Originis, verum etiam pro omnibus aliis actualibus hominum peccatis. Et quod idem ille Dominus noster Iesus Christus descendit ad inferna, ac vere et realiter tertia die a mortuis resurrexit propter iustificationem nostram. Deinde adscendit ad coelos, se-

det ad dexteram Dei Patris, neternum regnat, omnib. creaturis dominatur: omnes in se credentes instificat, illos sanctificat, misso in corda eorum Spiritu Sancto, qui eos regat, consoletur, vivificet, et adversus Diabolum'et vim peccati defendat.

Atque ita perfectus est Mediator, Advocatus, et Intercessor apud Deum Patrem, Reconciliator, Redemptor et Salvator Ecclesiae nostrae, quam Spiritu suo sancto colligit, conservat, tuetar, et regit, donec numerus Electorum Dei compleatur. Tandem vero idem Christus Dominus palam est rediturus ad iudicandun vivos et mortuos, quemadmodum fides Christiana et Symbolus Apostolicum hac de re latius testificantur.

Credimus quoque et consitemur, quod Spiritus Sanctus sitertia Persona in Divinitate ab aeterno a Patre et Filio procedens, substantialis et aeternus amor Patris in Filium, et Filii in Patrem: cuius infinita potentia et bonitas manifestatur et conspicitur non solum in creatione et conservatione omnium rerum, set etiam peculiariter in iis operibus, quae in Filiis Dei ab initio Ecclesiae operari dignatur, perficiens in iis per ministerium Verbi divini et Sacramentorum, et vivam sidem, salutem illam aeternam, quae Electis Dei in Christo Domino ante constitutionem Mundi reposita est.

#### Articulus IV.

## DE LAPSU PRIMORUM PARENTUM ET PECCATO ORIGINIS.

Credimus etiam et confitemur, quod primus homo Adam in persecta sanctitate et innocentia conditus et constitutus, Diabole autore seipsum voluntarie sine ulla coactione per transgressionen divini Praecepti a Deo avertit, et hoc ipso in se et omnem progeniem suam ac universum genus humanum temporalem et acternam mortem, adeoque omne id, unde haec utraque mors oritor, derivaverit. Omnes enim homines post lapsum Adae naturaliter propagati cum mortalitate et peccato concipiuntur et nascustur, hoc est, non solum cum fragilitate et imbecillitate carnis, se inprimis etiam cum interiori labe et corruptione totius hominis et omnium virium eius: ita, ut homo, amissa primaeva suz sanitale, innocentia et iustitia, iam sit aversus ab omni bono, sine timore Dei, sine fiducia in Deum, sublectusque peccato, et innatae milae concupiscentiae. Hoe peccatum Originis, quemadmodum is sese vere est et manet peccatum: ita etiam affert secum omnibus, qui per Baptismum et Spiritum Sanctum non renascuntur, iran Dei, atque sic secundam mortem et acternam damnationem.

#### Articulus V.

#### DE LIBERO ARBITRIO HOMINIS.

De libero arbitrio hominis confitemur, quod illud suam quandam habeat libertatem ad efficiendam externam civilem disciplinam et iustitiam, in iis, quae rationi subiecta sunt; ita ut homo in eiusmodi operibus (sicut attigimus) ratione, iudicio et voluntats utens, in quovis proposito suo, cum divina lege puguante, excusationem coram Deo praetendere nequeat. Veruntamen non habet vim sine Spiritu Sancto, ut possit iustitiam Dei, sive iustitiam spirituslem efficere. Atimalis enim homo non percipit ea, quae sunt Spiritus Dei: sed haec spiritualis iustitia fit in cordib. cum per Verbum Dei Spiritus Sanctus concipitur.

#### Articulus VI.

#### DE AUCTORE, CAUSA, ET MAGNITUDINE PECCATI.

De causa peccati confitemur, qued tametsi Deus sit creator et conservator naturae, tamen peccati causa non sit, sed voluntas malorum, videlicet diaboli, et hominum impiorum, quae non adiuvante Deo se a Domino Deo suo avertit, sicut de hoc Christus Dominus in Evangelio D. Iohannis cap. 8. ait: Cum Diabolus loquitur mendacium, ex suo proprio loquitur. Quodque omne peccatum (ideo quia contra legem vel praeceptum Dei est, et opus Dei destruit,) Deo et perfectae eius sanctitati ac iustitiae omnimode et maxime sit adversum. Et quod eam ob causam Deus (qui nullum peccatum, nullamque peccato contaminatam creaturam ullo modo ferre vult ac potest) unumquemque Christi Domini et in ipso perfectae salutis non participem, propter peccatum suum aeternum abiiciat et condemnet: quemadmodum hane immotam suam voluntatem, et immutabilem iustitiam in lege praeceptorum suorum nobis ostendit.

#### Articulus VII.

#### DE LEGE PRAECEPTORUM DEI.

Deus enim Omnipotens legem suam aeternam et immutabilem homini promulgare dignatus est, non solum ad probitatem et
honestam ac bonam externam disciplinam inter omnes homines in
hac temporali vita conservandam: verum principaliter et in specie
ad ostendendam nobis magnitudinem peccati, et reatus nostri,
ut hinc agnoscamus, cum delicta et quoslibet interiores et exteriores defectus nostros, tum etiam adversus peccata nostra iustam
iram Dei, et aeternam damnationem. Atque hinc oritur in impiis
quidem desperatio et contemptus Dei, in filiis vero Dei per gratiam Spiritus Sancti vera cordis contritio, pariens timorem Dei
in corde, itemque perpetuum ac genuinum odium cuiuscunque

peccati et desectus interioris et exterioris, cumque hoc verm et ardens desiderium consequendi repositam in Christo Domino Redentore nostro salutem, id est, remissionem peccatorum, liberaismem a maledictione legis et ira Dei, a morte acterna, et potstate Diaboli, reconciliationem cum Deo, instificationem et sactificationem, quae est participatio Spiritus Sancti, et hacredissione vitae acternae.

#### Articulus VIII.

### DE IUSTIFICATIONE HOMINIS CORAM DEO.

Et ita credimus ac confitemur, quod instificatio homisis & ram Deo sit reputatio et pronuntiatio divina peccatoris poesitetis pro innocente, sancto et iusto. Et, quod homines ad talea coram Deo iustificationem non perveniant propriis viribus, meniu et operibus suis : sed iustificentur gratis ex mera gratia divina, propter solum Christum Dominum per fidem in sanguine eius; can per gratiam Spiritus Sancti corde sine ulla dubitatione creduat, quel Deus secundum fideles suas promissiones sibi omnia sua peccul remittat, seque in gratiam recipiat propter redemptorem et savatorem Iesum Christum, qui integra et perfecta sua obediesti et morte sua horribili atque innoxia pro totius mundi peccalis satisfacere dignatus est. Et hanc ipsam fidem in solum Christan Dominum, eiusque merita pro perfecta iustitia coram se reputit, quemadmodum hac de re Divus Apostolus Paulus ad Romas tertio et quarto scribit. Homo enim, qui credit, per fiden ver particeps factus Christi, etiam simul in eo particeps fit universa sanctitatis et instituae, quam Christus Dominus propter ipsun d pro ipso habere et implere dignatus est, quampe ei, tanque membro suo, appropriat. Atque hanc ob causam fides impatum et adscribitur omni credenti ad perfectam iustitiam, et proper talem eius in Christo perfectam iustitiam donatur ipsi vita aetera, cuius pignus est Spiritus Sanctus, sicut confirmat illud Christm Dominus in Evangelio Divi Iohaun. 6. Amen, Amen, dico rebis, qui credit in me, habet vitam aeternam.

Ideoque ad consequendam salvisicam sidem in Christum Iesm institutum est ministerium docendi et praedicandi sanctum Erabelium, et administrandi venerabilia Sacramenta. Per Verbun enim Dei et usum Sacramentorum, tanquam per media divinius instituta, donatur Spiritus Sanctus, qui sidem salvisicam, ubi et quando Deo visum suerit, efficit in iis, qui audiunt Sanctum Erabelium; quod docet, Deum non propter nostra aliqua merita, set propter solum Christum Dominum omnes illos, qui in Christum credunt, in gratiam recipere, iustificare et Spiritu suo Sancte al vitam aeternam sanctisicare.

Atque ita sanctificatio, renovatio vel regeneratio hominis <sup>E</sup> per fidem et Spiritum Sanctum, quando per fidem in Christim Dominum participes reddimur Iesu Christi omnium meritera

eius, atque hoc pacto perfecte coram Deo iustificamur. Ubi vero statim per candem participationem et communionem Christi Domini simul infunditur in nos, tanquam viva membra sancti ipsius corporis, Spiritus Sanctus, qui nos sanctificat et renovat, ut inchoate sancti simus, et morientes omnibus a pravis cupiditatibus carnis, iamquo Deo viventes, indies magis magisque recuperemus primam illam per Adamum amissam sanctitatem, quam in vita acterna demum perfecte consequemur.

Et quia haec nostra per Spiritum Sanctum in nobis inchoata sanctitas in hac vita perfecta non est; siquidem ad mortem usque in nobis permanent multi defectus et infirmitates, atque ita multa etiam delicta, pro quibus indesinenter oramus, dicentes: Remitte nobis debita nostra: Ideo non sumus nec esse possumus coram Deo perfecte sancti nostra illa per Spiritus sanctum in nobis inchoata sanctitate, iuxta dictum Christi Domini in Evangelio D. Lucae 17. Cum feceritis omnia, quae praecepta sunt vobis, dicite: Servi inutiles sumus: et 1 Canon. D. Ioan. 1. cap. Si dixerimus, quod peceatum non habemus, nosipsos seducimus, et veritas in nobis non est. Et sanctus David orat, dicens: Ne

in conspectu tuo ullus homo.

Quapropler, ut supra dictum est, Iustificatio nostra coram

Deo tantum in solo Christo Domino posita est, et sola fide acquiritur, sicut et veteres Ecclesiae sanctae Doctores hac de re
docent. Beatus enim Ambrosius hunc in modum scribit; Hoc a

Deo constitutum est, ut qui in Christum credit, salvus sit, sine
operibus, sola fide, gratis consequendo remissionem peccatorum.

intres Domine in iudicium cum servo tuo, quia non iustificabitur

## Articulus IX. DE FIDE.

Itaque de fide haec est nostra iuxta Verbum Dei confessio. quod fides salvifica sit, quando homo non tantum credit esse Deum, et emne id, quod in sancto suo Verbo nobis annunciare et promittere dignatus est, esse verum (quod et Diaboli credunt et contremiscunt) sed etiam per Spiritum Sanctum corde confidit, quod gratiosae promissiones divinae de remissione peccatorum, et salute aeterna unicuique in Christum Dominum credenti factis, ad se etiam in specie pertineant: et quod iuxta promissiones illas aeternus Deus non solum aliis peccatoribus, sed et sibi ipsi etiam propter Christum Dominum peccata remittere, se in gratiam recipere, et Spiritu suo Sancto ad vitam aeternam sanctificare velit. Atque sic fidelibus promissionibus divinis in Christo fundatis innixus, illis ipsis de sua ad vitam aeternam electione, et certa in Christo salute sese, quantum potest, firmiter certiorem reddit, perque talem cordis ad Deum fidem vel fiduciam superat omnes tentationes, acquirit vivificam consolationem, et pacem cum Deo. ad quem confugit confidenter, clamans Abba Pater: sicut D. Apostolus ad Rom. 5. dicit: Iustificati igitur ex fide, pacem halomus cum Deo per Dominum nostrum Iesum Christum, per quen habemus accessum in fide ad gratiam hane, in qua stamus at

gloriamur in spe gloriae filiorum Dei.

Et quia salvisca fides, ubi in homine per Spiritum Sanctum existit, sive sit infirma, siva firma, semper apprehendit Christan Dominum cum omnibus beneficiis suis (is enim sub hac unic conditione, si corde tantum in ipsum credamus et confident, sese nobis donat) atque ita homini credenti affert remissionen peccatorum, reconciliationem cum Deo, iustificationem, regenerationem per Spiritum Sanctum, et vitam aeternam: proptere illa in homine mortua non est nec esse potest, sed indesinenter operatur novam et aeternam vitam, mortificat omnes pravas hominis cupiditates, accendit in corde dilectionem Dei et proximi, et in per charitatem operatur quaevis bona et sancta opera, ex quibes tanquam arbor ex fructibus cognoscitur. Sicut enim igais absque calore, et sol absque splendore: ita etiam vera fides et Christ particeps, sine renovatione et sine charitate, adeoque sine multis sanctis et bonis operibus nunquam et nusquam esse potest.

## Articulus X. DE BONIS OPERIBUS.

De bonis operibus confitemur, quod ea vere sint bons et sancta opera, quae Deus in Verbo suo praecepit, quaeque ex ven fide proficiscuntur, et sunt fructus Spiritus Sancti. Gal. 5. Quiquid enim fit ab iis, qui non ducuntur Verbo Dei; et vera is Christum fide, et destituti sunt Spiritu sancto; id omne, que en que etiam ratione coram oculis homisum speciosum et bonum esse videatur, coram Deo abominabile et odiosum est, et peccatum ment, secundum dictum Apostoli, Rom. 14. Quicquid ex fide me est, peccatum est. Et ad Hebraeos 11. Sine fide impossibile est placere Deo.

Itaque bona opera proprie sunt et fiunt tantum in solis shire. Dei, qui per sidem in Christum omnia benesicia eius et universam salutem, hoc est, iustisicationem et renovationem consequetur, ductique Spiritu Dei faciunt et servant, quicquid Deus in verbo suo praecepit et constituit, iuxta dictum Ezechielis Prophetae 20. cap. In praeceptis meis ambulate, ut faciatis es: El in Evangelio Sancti Matthaei 15. cap. Frustra me colunt, de-

centes doctrinas et traditiones humanas.

Et talia bona opera placent Deo, non propter propriam ipserum dignitatem et persectionem, quae in illis prorsus non reperitur, secundum Verbum Prophetae Esaiae, quo de suis et tolius Ecclesiae operibus loquens, ita dicit, cap. 64. Tanquam panass menstruatae omnes iustitiae nostrae: sed placent Deo per solum Christum Iesum in persona vel homine, qui prius a Christo Domino per sidem in ipsum iustificatus, et Deo acceptus redditus

est, quando credit: primo, quod remissionem peecatorum, reconciliationem cum Deo, iustificationem et sanctificationem non consequamur, nisi tantum ex gratia Dei, gratis propter solum Christum Iesum, et per fidem in ipsum: Secundo, quamvis per Spi- . ritum sanctum regeneratus sit, quod tamen in hoc mundo legem Dei persecte implere prorsus nequeat, sed in ipso sit et maneat, cum magna imperfectio et imbecillitas in fide et omnibus aliis. bonis operibus, tum etiam multae transgressiones et interiores pravae inclinationes et cupiditates, quibus per Spiritum sanctum studiose resistit, et pro remissione eiusmodi desectuum et deli-ctorum suorum indesinenter orat: Tertio, quando credit, quod per gratiam Dei et debeat et possit inchoare novam vitam, secundum praecepta divina, et quod ipse omnisque sua inchoata, licet impersecta, obedientia et bona opera Deo placeant, propter solum Christum Dominum, quemadmodum sanctus Petrus dicit S. Canon. 2. c. Offerte hostiam spiritualem Deo placentem per Iesum Christum. Et propterea etiam cum alacritate ac sine coactione voluntatem Dei perficit, faciendo bona opera propter dilectionem Dei et sanctam eius voluntatem, ad declarandum suum erga Dominum obsequium et Charitatem suam erga proximum, ut et ad testificandam coram hominibus bonam conscientiam et veram fidem, quae tantummodo per bona opera cognoscitur. Atque ita credimus et confitemur, quod bona opera a Deo praecepta facere debeamus et teneamur. Primo propter nostram in CHRISTO redemptionem, Justificationem et sanctificationem. Nam qui in Christo est, instificatus, et spiritu sancto renatus ac sanctificatus, is non potest nisi bona opera facere, quia ideo nova creatura in Christo lesu est, ut bona opera faciat, Ephesios 2. pari ratione, quemadmodum et sol non potest non lucere, cum a Deo ad id sit conditus ut luceat. Ideoque ubi in Christiano deprehenditur vita impoeniters et mala opera, ibi certe opus Dei destruitur. et talis filius Dei ac salvandus appellari minime potest.

Secundo, propter divinum mandatum et debitam nostram obedientiam, secundum ordinationem Dei quam indicat D. Paulus ad Romanos 8. capit. dicens: Debitores sumus non carni, ut secundum carnem vivamus. Et Filius Dei in Evangelio D. Iohan. decimoquinto, inquit: Hoc praecipio vobis, ut diligatis vos invicem. Quiliber igitur credens, eum ex Dee sit, mandata diligit, et sedulo observat, contraque ea facere et sciens volens peccare nulla ratione potest, quemadmodum D. Iohan. docet in Canon.

б. cap.

Tertio propter fidem et bonam pacatamque coram Deo conscientiam retinendam. Nam intermissione bonqrum operum et commissione peccatorum contra conscientiam Spiritus sanctus contristatur et exeutitur, et hoc modo fides cum vera Dei invocatione amittitur. Omnino enim impossibile est, ut laeto et tranquillo animo Deum fiducialiter et confidenter invocare possint, qui indulgendo pravis cupiditatibus peccata volentes scientes admittunt, vulneratamque et malam habent conscientiam. Ideo sanctus lehannes S. Canon. S. capit. dicit: Charissimi, si cor nostrum non condemnaverit nos, fiduciam habemus ad DEUM, et quicquid petierimus, accipiemus ab eo, quonam mandata eius custodimus, et id quod placet illi, facimus.

Quarto, ad evitandas temporales et aeternas poenas divias, quoad corpus et animam quas Deus pro aeterna sua Iusticia transgressoribus praeceptorum suorum constituit, quemadmodum ea de re varia et inumerabilia Exempla ab initio mundi et etiamam hodie extant. Omnium vero poenarum divinarum in hac vita gravissima est, quando Deus peccatum peccato punit, permittens in peccatoribus propter contumaciam illorum, et inprimis propter contemptum verbi sui et voluntatis in eo patefactae, spiritum erroris et obtenebrationem cordis, ut non inquirentes sedulo et syncere veritatem DEI et salutem animarum suarum, in peccato atque exitio suo magis magisque ingravescant, sient D. Paulus 2. Thessalon. 2. inquit: Quapropter mittet illis Deus efficaciam erroris ut credant mendacio et iudicentur omnes, qui non crediderunt veritati, sed consenserunt iniquitati.

Quinto, propter nostram in Christo excellentiam et sanctam vocationem. Nos enim qui credidimus in Christum, facti samus membra sancti ipsius corporis et templa spiritus Dei, 1 Corinth. 6. capit. Ideoque dilecti filii Dei, Iohann. 1. Haue ipsam igitur ob causam sancti esse debemus, quemadmodum Deus noster sanctus est. Et Christus Dominus iubet, ut existentes filii Dei, sequamur naturam et ingenium Patris nostri in Evangelio D. Matth. 5. cap. dicentis, Diligite inimicos vestros, ut sitis filii Patris vestri, qui est in coelis.

Sexto, ad consequendam magnam et copiosam remunerationem, quam Dens bonis operib. nostris, non propter propriam illorum dignitatem et perfectionem, sed propter Christum Dominum, enius membra sumus, ex gratia promittere dignatus est. Nos enim propter promissionem ipsius, remunerationis eiusmodi in hac et aeterna vita secundum militiam nostram certo participes futuri sumus, sicut dicit Dominus 1 Reg. 2. Qui honorat me, honorabo eum: et S. Paulas 1 Tim. 4. c. Pietas promissionem habet huius et futurae vitae.

Omnis autem praeciara virtus et institia legis, quae sine Spiritu Dei reperitur in hominibus probis, honestatis, disciplinac et institiae amantibus, plurimum differt a bonis operibus: quandoquidem non est nisi particula tantum legis Dei de externa institia hominis, et honesta atque ingenua conservatione inter homines, quam D. Paulus Heb. 9. c. appellat institiam carnis, ideo quod animalis etiam homo ea sine Spiritu sancto et interna renevatione operibus externis iunta legem Dei efficere possit. Kius-

nodia u tem externa virtus et honestas, quamvis non sit spirituais institia legis corum, qui proprie sunt filii Dei, ideoque etiam nemo illi, more hypocritarum et Pharisaeorum, confidere debeat, uxta Verbum Domini scriptum a D. Matthaeo c. 5. Nisi abunlaverit iustitia vestra plus quam Pharisacorum et scribarum, non ntroibitis in regnum coelorum: attamen in universum ab omnibus omnino hominibus, et potissimum in Ecclesia Dei, multis de canis diligenter et accurate observari debet, cum primis vero prooter severum mandatum Dei in lege naturali et scripta ad omnes mnino homines directum, et ad evitandas poenas, ut aeternas. ta etiam temporales et corporales, quib. secundum ordinationem Dei quilibet Magistratus politicus transgressores legis Domini et ponae disciplinae debita cum severitate afficere tenetur. etiam ad conservandam pacem publicam et laudabilem conversaionem humanam, quae sine ordine et iustitia esse non potest. Ad extremum ideo, ut externa virtus et disciplina populum in Ecclesia Dei ad omnem pietatem, cumprimis etiam ad suscipiendum Verhum Dei, et Spiritum sanctum aptum magis reddat. Deus enim opus suum non peragit in hominibus impiis, quamdiu vitam tam beluinam et impoenitentem agunt, ut neque externam honestatem curare, neque ullum boaum ordinem et disciplinam recipere dignentur.

#### Articulus XI.

### DE ECCLESIA DEL

Credimus et confitemur, quod una Ecclesia sancta et catholica ait, et semper maneat. Ea vero in hoc mando est visibilis coetus hominum fidelium et sanctorum, qui in omni loco veram et puram doctrinam Christi amplectuntur, eo modo, quo a sanctia Evangelistis et Apostolis in Sacro-sancto Evangelio Christi fideliter et syncere proposita est, quique etiam per vinculum charitatis in omnibus se accommodant et conformant ad legem et statuta unici sui Regis, Episcopi et capitis Iesu Christi, mysteriisque eius, quae communiter Sacramenta vocamus, utuntur, quemadmodum ea Christus instituit, et Evangelistae et Apostoli Christi Domini usurparunt, et in Scripturis sacris reliquement.

Et quanvis Ecclesia sancta proprie sit coetus sanctorum, qui per ministerium puri Verbi et venerabilium Sacramenterum, credentes in Christum, cum ipso unum corpus facti sunt, et in communione unius fidei, unius charitatis, et unius spiritus unam spiritualem vitam ducunt: quia tamen istiusmodi sanctis semper multi hie hypocritae admixti sunt, qui eandem veritatem confitentes, et ad illam provocantes a fidelibus sacpenumero dignosci, et ab Ecclesia segregari non possunt: Ideo Ecclesia visibilis in hoe mundo generaliter vocatur omnis coetus Christianorum, bonorum et malorum, Christum et legem eius agnoscentium. Et hic simi-

lis est tritico zizaniis referto: et reti, in que sunt mali et losi

pisces Matth. 13.

Talis autom coetus benorum et malorum nominatur et et Catholica, Christiana et sancta Ecclesia, tantum respecta besona piscium et tritiei, hoc est, Electorum filiorum Dei et verona fideliumque Christianorum, qui omnes in universum et sine disemine imputata in Christo et per spiritum sanctum in ipsis inchota sanctitate sancti sunt a et hos solos Dominus vocare digusta eves suas, quarum communio vere est sponsa Christi, domus De, columna et firmamentum veritatis, mater omnium credentium, et unica illa Arca, extra quam nulla est salus. Quod vere situat admixtos et notories in specie hypoeritas, et alios males aqui impios Christianos, qui in Ecclesia illa manent, quorum etim pierumque maior est numerus: hi et similes non vecantur proprie Ecclesia sancta, sed mortua musu membra. Et quanquam repriantur in Ecclesia Christi, tamen de Ecclesia et corpore es sunt minime.

Quapropter notae cortae et infallibiles sanctae Ecclesse praecipuae sunt. Primo pura praedientio et doctrina verbi De et sancti Evangelii, maximo quond fundamentum et praecipuos a ticulus Catholicae et Christianae fidei. Socundo, pura conservtio, administratio et usus Sacramentorum Domini, iuxta ipris institutionem. Tertio, debita et Legitima obedientia in servares omnibus iis rebus, quas sanctum Evangelium et lex Chris

praecipit.

Ideoque et hacc higna Ecclesiae Dei sunt, nompe, mutu c fraterna Charitas, tanquam membrorum Christi, Crax et afficienes magnae propter veritatem et regnum Dei, et tandem represe manifestorum scolerum, cultorumque in Deum poccaturum, cun pramienm et fraternam admonitionem et correptionem, tum etim per ordinariam a Dee institutam excommunicationem a sanctificatia, corum, qui per antegressum admonitiones sese non primtur corrigi. Et hac sancti patres nominarunt disciplisam for clesiasticam.

Quanvis nutum hace signa sanctne Ecclesiae, per que à infallibiliter cognocétur, non samper in codem statu reperiatur. Interdum enim admodum splendide lucent, interdum vere usque adoc éxigue conspiciuntur, ut vera Ecclesia agnosci viz quelle praesettim, quando Doue Ecclesiam castigure et cribrare cegial, auforendo lucem verbi sui et âmmitande in cam propter ingrabitudimen et contemptum verbi ac beneficiorum suorum efficace operatores errorum, qui derelinquentes verbum Dei vivi Ecclesiam in scipcia, et traditionibus suic fundant et ostentust: pi tamen in tanta utlam neductione et Eclipsi Ecclesiae aberrare il illa nulla ratione possunt, si mode caput Ecclesiae Christum Deminum respiciendo cidem adhacrere studeant, fide verbum citi, ubicanque secundum acripturas sacras pure et syneere praedica-

ur, recipientes et a veritate eius muspiam, tam quoad doctrinam,

um quoad vitam recedentes.

Nam ubicunque verbum Christi Domini fidelibus ita praedicatur, et venerabilia sacramenta, secundum institutionem ipsius idministrantur, ibi certo est pars Ecclesiae eius, et in tali coetu Christus Dominus vere praesens est, et per ministerium verbi et sacramentorum suorum salutem in cordibus fidelium iuxta ordinaionem suam operatur, etiamsi interdum ministri Ecclesiae qui verbum et sacramenta Domini administrant, hypocritae sint et mortua membry Ecclesiae. Verbum n. Dei et usus venerabilium sacramentorum potentia Dei est ad salutem omni credenti, non propter dignitatem eius, quia ea administrat, sed propter solam ordinationem Christi Domini, qui per veram suam praesenliam et operationem spiritus sancti efficax est. Ideoque sicut dignitas ministri verbo et sacramentis Christi nihil addit: Ita etiam indignitas et hypocrisis eius nihil adimit, iuxta dictum Domini In cathedra Mosis sedent seribae et Pharisaei: Matth. 23. quicquid ergo dixerint vobis servate et facite; at secundum opera corum nolite facere; dicunt enim et non faciunt.

Decet tamen Ecclesiam Dei, eos, qui manifeste seandalosam et impoenitentem vitam agunt, mediisque legitimis corrigi non possunt, a ministerio Ecclesiastico removere, et quantum fieri potest, in id incumbere, ut in Ecclesia Dei et doctrina et vita sancta et inculpata sit.

### Articulus XII.

## DE CLAVIBUS ECCLESIAE, VEL POTESTATE EIUS IN MINISTERIO.

Omnis potestas Ecclesiastica, quam Dominus in Scriptura saera Ecclesiae suae Prophetis et Apostolis, eorumque successoribus concedere et tribuere dignatus est, proprie se extendit non ad ipsorum personas, sed ad Verbum Dei, euius ministri sunt, et ad officium hoc pacto iis concreditum, ut secundum Verbum Dei et voluntatem eius in illo patefactam eodem fungantur: quemadmodum Dominus Iesus discipulis sais emissis certa instructione data praecepit, nimirum ut euntes docerent Ecclesiam servare omnia, quae praecepisset ipsis: et ut non sint neque dicantur Magistri, quia solus ille Magister eorum sit. Neque vult, ut alio sliquo doctrinae genere se et Ecclesiam suam gubernent, nisi eo tantum, quod ab ipso tanquam Magistro suo ex ore eius audiverunt, et quod in memoriam etiam Spiritus sanetus illis revocare debuit, docendo eos omnia, quae Christus Dominus locutus est ipsis, et non slia his contraria.

Officium igititur Pastorum et ministrorum Ecclesiae, verorumque Apostolorum successorum, hoe est, nempe, doetrina Christi et Apostolorum, Ecclesiam Dei plantare et colere, Sathanae vero destruere et evertere, oves Christi pascere, lapos rapaces ab iis arcere, poenitentes ciudire, admonere, consolari, et a peccais al solvere: impoenitentes vero et praefractos corripere et redarguer. peccata illorum exaggerare, et retinere, atque ita (secundum 6-ctum D. Pauli 2 Cor. 10.) quamlibet potestatem et superezinentiam, quae extollit se adversus doctrinam DEI, deprimere aque evertere, captivantes et subiicientes omnem intellectum al ministerium et obsequium Christi, idque totum efficere solv Verb DEI, et non alia, nisi hac spirituali potestate, quae Ministri Ecclesiae a DEO data est, non ad destructionem, sed aedifentanem nostram.

Huius vero officii et potestatis Ecclesiasticae duplex pracopue discrimen vel duae partes in Scriptura sacra reperiutur.
Primum enim et praecipuum officium et potestas Ecclesiae es
respectu Verbi Dei, hoc est, praedicare sanctum Evangelium, es
secundum illud (quod proprie iis solis convenit, qui pastores Ecclesiae vel sacerdotes sunt) legitime administrare venerabilia Sccramenta, aliaque peragere munera, quoad preces Ecclesiastics
et confirmationem ac henedictionem coniugalem, quam copulationem nominamus, et alia quaedam officia ad munus sacerdotel
proprie pertinentia, quae omnia Dominus nomine clavium potissmum complexus est, solvendo et ligando, remittendo et retinento
peccata. Matth. 16. et 18. Ioh. 20.

Nam cum in coelum tanquam in oeclusum peccatoribus b bitaculum non sit accessus, nec via alia, praeter Christum Donnum, ad eundem vero non detur accessus, nisi per solam filen in ipsum: quam fidem Spiritus Sanctus communiter in nobis tatummodo per Verbum Dei et usum Sacramentorum operatur: Ide, quando pastoribus et ministris Ecclesiae potestas ministerii Verk Dei, et venerabilium Sacramentorum datur, concreditur, et conmendatur, eo ipso illis dantur verae claves ad Regnum coclorus. Etenim per illud Ministerium illorum aperitur poenitentibus celum, et monstratur via ad vitam acternam. Denique quia pecch nostra nos vere et graviter ligant, atque ita tanquam constricts in vinculis Diaboli et mortis aeternae detinent: praedicatio ver Verbi Dei ex Sacrosancto Evangelio annunciat poeniteatibes & eredentibus in Christum liberationem a peccato, Diabolo, et mets aeterna: impoenitentibus autem aeternum indicium et damaationes propter contemptum oblatae ipsis in Christo salutis: proptere ministri Ecclesiae, cum officio suo fideliter secundum ordinaisnem Filii Dei funguntur, tunc praedicatione sancti Evangelii d legis praeceptorum divinorum, potenter homines solvunt et ligus, peccataque illis remittunt et retinent.

Altera et praecipua quoque pars Ministerii et potestatis le clesiasticae et Iurisdictio Ecclesiastica, qua secundum Verbun Dei iudicantur et reguntur, non res et causae politicae sed spirituales, eo inprimis spectantes, ut pura doctrina in Ecclesia conservetur, unde oritur verus cultus Dei et muta Che

ritas totius Ecclesiae; Item ut omnis bonus Ordo, iuxta verbum Dei in communione sancte, et in omnibus externis Ecclesiae negotiis conservetur. Et hoe officium proprie quibusdam tantum in Ecclesia personis, sapientia et donis spiritus sancti illuminatis et ornatis competit, qui peculiariter ad id a tota Ecclesia, ut alios

regant et gubernent, delecti sunt.

Veruntamen hace et quaevis alia ministerii potestas in Ecclesia Dei, nullam habet politicam potestatem, neque ei ulla politica Iurisdictio, potestas, administratio et dominatio huius mundi competit, siquidem regimen Ecclesiasticum et politicum, alterum ab altero filius Dei elare distinxit. Praeterea Ecclesia non habet nec habere potest ullam potestatem vel statuendi aliquid in ritibus Ecclesiasticis contra verbum Dei, vel proponendi aliquid in doctrina ad credendum praeter manifestum verbum Dei, ac si substantiam salutis concerneret. Pari modo potestatem non habet, vel Ecclesia vel aliquis in Ecclesia Christi, ita interpretandi scripturam sacram, ut unum cum altero pugnet, praesertim vero cum articulis fidei Christianae et Catholicae.

#### Articulus XIII.

# DE VENERABILIBUS SACRAMENTIS A CHRISTO DOMINO INSTITUTIS, UT ET DE FRUCTIBUS ET VERO EORUM USU.

Credimus et confitemur, quod venerabilia sacramenta sint visibilia signa et sigilla promissionum divinarum et illustres significationes gratiae Dei: in quibus sacramentis visibilia Elementa, verbo et institutione divina, vere et reipsa sunt res coelestes, invisibiles et humana ratione incomprehensibiles, quae illa, quae de misericordi voluntate Dei in verbo sacrosaucti Evangelii nobis sunt proposita, et foedere in Christo nobiscum de participatione Christi Domini et omnium beneficiorum eius pacto, confirmant.

Itaque de fructibus venerabilium sacramentorum ita eredimus: quod a Christo Domino ea instituta et ordinata sint, ut non solum exterius discernant fideles Christianos ab Ethnicis, et aliis quibuscunque diversae a vera Ecclesia religionis sectatoribus, verum etiam peculiariter, ut sint pignus et locuples ac illustre testimonium singularis et gratiosae voluntatis Domini Dei nostri

erga nos.

Et hane ob causam fructus illorum primus et principalis est hie, at illorum usu excitemus et confirmemus in nobis fidem do promissionibus divinis, nimirum, quod in venerabilibus sacramentis Christus Dominus seipsum nobis cum omnibus meritis et beneficiis suis communicet, ut per usum venerabilium sacramentorum et fidem in ipsum revera illius magis magisque participes reddamur, et omnia beneficia in co nobis promissa consequamur, nempe remissionem peccatorum, liberationem a morte acterna, et potestate Diaboli, reconciliationem cum Deo, iustificationem, communicationem Spiritus sancti, et haereditatem vitae aeternae.

Alter principalis fructus esto ut venerabilia sacramenta nos confirment et excitent ad sedulam et accuratam observantiam illius Foederis, secundum quod tanta beneficia a Deo accipimus, et nos vicissim etiam Deo hoc ipso nomine obstricti sumus, quod sacrosancto verbo eius toto corde adhaerentes fideliter et syncere velimus strenuam militiam militare adversus peccatum, Diabolam, mundum et propriam earnem, ipsumque colere, omni ab illo praecepto cultu atque obsequio, cumprimis vero dilectione praximi nostri, ut nostri et Christi Domini proprii membri, omniumque rerum coelestium consortis.

Itaque hi digne utuntur venerabilibus sacramentis, qui in vera poenitentia et vera fide CHRISTI DOMINI eo animo illa accipiunt, ut vere participes fiant istorum et similium insignium fructuum, quorum causa Filius Dei Sacramenta sua instituere dignatus est. Qui enim venerabilibus Sacramentis aliter et citra hos fructus utitur, illaque institutionem Christi tractat, is ea contemnit, et quantum in ipso mutat et annihilat. Unde venerabilia Sacramenta talibus non afferunt remissionem peccatorum et salatem, sed horrendum iudicium et damnationem.

#### Articulus XIV.

#### DE SACROSANCTO BAPTISMO, PRIMO CHRISTI SA-CRAMENTO.

De sacro Baptismo confitemur et credimus, quod Sacramentum illud ab ipso Christo Domino institutum sit lavacrum regenerationis et renovationis Spiritus Sancti, qui in nos opulenter effunditur per Iesum Christum Salvatorem nostrum, ut instificati gratia ipsius haeredes simus in spe vitae acternae. Et hic Baptismus vel ablutio hominis per aquam cum invocatione nominis Sacrosanctae Trinitatis, Patris, Filii et Spiritus Sancti, homini Ecclesiae Christi inserto affert remissionem peccatorum, et vitam acternam, quemadmodum Filius Dei in Evangelio Sancti Marci 16. cap. inquit: Qui crediderit ac haptisatus fuerit, salvabitur; qui vero non crediderit, condemnabitur.

Confitemur etiam, quod infantes (cum ad illos etiam regnum Dei, secundum promissiones divinas pertineat, et illorum queque sit; Matth. 19.) baptizari debeant, et quod per preces ac Baptismum Deo oblati in gratiam recipiantur, iuxta plurima sacrae Scripturae argumenta.

#### Articulus XV.

### DE COENA DOMINI, ALTERO CHRISTI SACRAMENTO.

De Venerabili Sacramento Testamenti et ultimae Coenae, ab ipso Christo Domino ante passionem suam instituto, credimus et

confitemur, quod panis in Coena illa sit verum Corpus Christi Domini pro nobis traditum et proditum, et vinum in calice sit verus sanguis Domini nostri lesu Christi pro nobis effusus in remissionem peccatorum, et accipientibus porrigatur, ut manducautes corpus, et bibentes sanguinem Christi Domini, hoc faciant in commemorationem et annunciationem mortis ipsius innocentis, donec veniat: quemadmodum ipse Christus Dominus in ultima illa coena et Testamento suo propriis verbis ita instituit et testatus est, ut sancti Evangelistae et D. Paulus Apostolus hoc ipsum manifeste docent, scribunt et confitentur.

Atque hoe venerabile Sacramentum institutum est, primo ad excitandam et confirmandam fidem nostram de participatione Christi Domini et omnium beneficiorum eius, ut sumentes spiritualiter et substantialiter, fide atque etiam ore, in Sacramento corpus et sanguinem Domini nostri Iesu Christi, minime dubitemus, sed firmiter credamus, quod vere simus, et per talem usum Coenae Domini magis ac magis reddamur viva Christi Domini membra, qui nos corpori suo sancto ita coniunxit, ut quemadmodum palmes ex vite sua, ita et nos membra eius ex corpore ipsius sancto, tanquam ex unico et vero cibo nostro, consequamur et acquiramus veram saturitatem animarum nostrum, vivam illuminationem, laetitiam, consolationem, et omnia beneficia, quae Christus Dominus nobis morte sua, et tota obedientia promereri, et in sancto suo Evaugelio cuivis poenitenti proponere et promittere dignatus est, nempe remissionem peccatorum, reconciliationem cum Deo, iustificationem, communicationem Spiritus sancti, et haereditatem vitae aeternae.

Deinde, ideo etiam Sacramentum coenae Domini institutum est, ut in publico coetu Ecclesiae ex imo corde Deo pro omnibus divinis nobis in Christo praestitis beneficiis gratias agamus, et sumptione Sacramenti corporis et sanguinis Domini, vere excitemur et corroboremur, ad perseverantiam in corpore Christi Domini: cui eum in finem coadunamur, et in ipso multivariis peccatis et pravis cupiditatibus nostris morientes, et ad iustitiam resurgentes, vivamus Deo in omni pietate et sanctitate, secundum omnia praecepta Dei, et per mutuam atque ardentem Charitatem servemus unitatem corporis Christi, quod est Ecclesia: scientes, quod omnes, qui in venerabili hoc sacramento ex uno pane comedimus, unum corpus efficimur (quemadmodum 1 Cor. 10. D. Paulus ait) ut mutuo nos tanquam communia membra unius Christi Domini charitate syncera et fervente diligamus, certo statuentes, quod prorsus non possimus ullum ex proximis nostris contemnere vel offendere, quin confestim in illo contemnamus et offendamus Christum Dominum: et quod etiam Christum Dominum diligere nequeamus, nisi eum diligamus in proximis nostris, sicut dicit Dominus: quicquid fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihì fecistis.

### Articulus XVI. DE POENITENTIA.

De poenitentia sentimus et confitemur, eos, qui post acceplum sacrum Baptismum lapsi sunt et peccaverunt, peccatorum remissionem iterum consequi posse, quocunque tempore ad Deum per gratiam eius vera poenitentia se convertant: et quod Ecclesia poenitentes istiusmodi Christianos absolvere et in communionem sanctorum recipere debeat.

Constat autem vera poenitentia sive conversio tribus partibus; quarum prima est, Contritio cordis, et terror ac luclus in conscientia per agnitionem peccati: quae contritio (ut etiam supra ostensum) in homine verum odium omnium peccatorum interiorum et exteriorum, ardensque desiderium liberationis ab ira Dei et

acterna damnatione operatur.

Altera pars est fides in Christum Iesum, quae oritur ex sancto Evangelio, monstrante absolutionem in solo Christo, hoc est, liberationem ab omnibus peccatis, reconciliationem cum Deo, et Iustificationem propter merita Christi. Et talis fides per spiritum sanctum in homine operatur veram et consolutionem et Iacticiam cordis, unde dilectio Dei et mandatorum eius promanat.

Itaque tertia pars verae poenitentiae est nova vita, omneque bonum propositum, quo spiritus sanctus hominem poenitentem immutare et quasi renovare dignatur, ut priorem malam vitam ae quodlibēt peccatum a Deo prohibitum odio habens, amplius illud sciens et volens nunquam committat, sed factus iam iterum filius Dei in posterum Deo vivat in omni pietate et sanctitate, iuxta omnia praecepta divina, atque ita secundum dictum D. Pauli S. Tim. I. cap. militet bonam militiam, retinens fidem et bonam conscientiam.

### Articulus XVII. DE CONFESSIONE.

De confessione et absolutione sentimus, quod in Ecclesia confessio peccatorum, corum absolutio esse debeat: licet enumeratio omnium peccatorum in confessione neque possibilis neque necessaria sit iuxta verbum divinum in psalmo positum: delicta quis intelligere potest?

Debent etiam in confessione hominibus a Ministris Ecclesiae salutares et consolatoriae doctrinae ex scripturis sacris proponi, ut conscientiae humanae peccatis gravatae et lege Dei consterna-

tae consolationem ex verbo Dei queant consequi.

## Articulus XVIIL

#### DE MINISTRIS ECCLESIAE.

De Ministris Ecclesiae sentimus, quod nemo in Ecclesia publice docere, vel Sacramenta administrare debeat, nisi legitime vocatus.

#### Articulus XIX.

#### DE RITIBUS ECCLESIASTICIS.

De Ritibus et Ceremoniis Ecclesiasticis, quae in Ecclesia Dei et omnibus officiis Ecclesiasticis, tum circa sacram Missam, hoc est, circa preces publicas, praedicationem verbi Dei, et dignum usum et administrationem coenae Domini, tum etiam in reliquis aliis congressibus Ecclesiasticis et officiis divinis observari debent, alibi dictum reperietur.

Sentimus tamen et confitemur cum antecessorib. nostris, quod tales tantum ritus et caeremoniae in Ecclesia Dei esse debeant, quae neque Verbo Dei adversae neque superfluae sunt, sed gratae et utiles, cedentes ad honorem et laudem Dei, ad unitatem et aedificationem Ecclesiae, et ad conservationem boni Ordinis. ut in congressibus publicis, ita etiam in quovis loco, et omnibus negotiis ad Ecclesiam pertinentibus. Et quanquam nulli ritus et ceremoniae Ecclesiasticae ab hominibus institutae, ut maxime sint splendidissimae, tales haberi debeant, quasi proprie in iis cultus Dei, et salus hominum consistat, et Ecclesia ad easdem tanquam ad praecepta divina alligata sit: tamen, quando Ecclesia Dei (secundum praescriptum Verbi Dei, et sanum eiusdem sensum, iustis, gravibus, et populo Dei maxime utilibus et necessariis de causis) aliquid constituit, id omne, quatenus in tali bono statu et ordine permanet et permanere potest, minime ab iis, quicunque ad iurisdictionem Ecclesiasticam pertinent, leviter et temere, cum aliorum scandalo violari aut negligi debet. Talis enim neglectus et contemptus Ecclesiae et Constitutionum eius, quae hoc modo iuxta praescriptum Verbi Dei factae sunt, manifeste a Deo in Evangelio D. Matt. c. 18. prohibitus est: si quis Ecclesiam non audierit, sit tibi tanquam Ethnicus et Publicanus.

#### Articulus XX.

#### DE MAGISTRATU POLITICO.

De Magistratu Politico confitemur, quod sit ordinatio Dei, et quod omnes (hoc est, omnis anima, sine ulla exceptione) illi tanquam ordinationi divinae non solum propter mandatum ipsius, et evitandas poenas temporales, sed inprimis etiam propter mandatum Dei, et servandam coram Deo bonam conscientiam, secundum voluntatem Dei obedire debeamus et teneamur, ita ut sub regimine eius in statu Christiano constituti vitam tranquillam in omni pietate et honestate transigere possimus. 1 Tim. 2.

#### Articulus XXI.

#### DE CONIUGIO.

Confitemur etiam, quod coniugium sit legitima a Deo ordinata coniunctio duarum personarum liberarum, maris et foeminae,

omnibus hominibus, qui secundum necessitatem, et ordinationen Dei illo uti volunt, concessum, hoc est, a Deo et sancia ens ordinatione privilégio munitum, honestum, et immaculatum, Hek. 13. Nam Deus ipse de Adamo et universa humana natura dini: Non esse bonum homini, esse solum. Genes. 2. cap. Et B. Paulus etiam inquit: Ad vitandam scortationem unusquisque habet suam uxorem, et unaquaeque suum virum. Et quamvis vellens sacerdotes sine uxoribus continentes esse, atque ita officium ministerii sui maiori cum diligentia facere posse: tamen considemtes hac in re consilium et ordinationem Spiritus sancti et Apestei D. Pauli, inprimis vero scientes, quod et ipsi sint homies et aeque peccato ac fragilitati, secundum communem naturam hunnam maxima ex parte subiecti: propterea iuxta tenorem scripirarum sacrarum ratum esse debet, ut quicunque non habet dom continentiae, pie et secundum ordinationem Ecclesiae uxoren de cat. Idem. n. D. Paul. ait: Melius esse nubere, quam uri: ilque ideo quia, cum coniugium sit bonum, purum, sanctum, et Deo etiam in statu innocentiae institutum, melius est in divin ordinatione, quam in impia, impura et a Deo severe probibi confusione consistere: praesertim vero iis, qui Verbum Dei a Sacramenta administrant, aliisque bono exemplo esse debest, & cundum admonitionem Dei: Sancti estote, sicut et ego santa sum Dominus Deus vester.

### Articulus XXII.

#### DE MORIA SANCTORUM.

Confitemur etiam, quod memoriae Sanctorum, quantum intationem fidei et bonorum operum illorum attinet, in Ecclesia les modo ad magnam eius aedificationem retineri possint et debesal.

Invocare autem sanctos non debemus, neque ad eos configer. Invocatio enim'opus est proprie soli Domino et Deo competens, seri seriptura dicit: Dominum Deum tuum adorabis, et ipsi soli servies: et alibi: Invoca me in die tribulationis tuae, et ego eripina te, et tu glorificabis me. Pari ratione sancti Mediatores servocari nec haberi debent: siquidem scripturae sacrae unicum seripturae sacrae unicum seripturae sacrae unicum seripturae sacrae unicum seripturae.

#### Articulus XXIII.

#### DE IEIUNIO.

De Ieiunio sacro confitemur, quod bonum sit et valde stile. Primo ad coercendam et frenandam carnem, ne contra spinina lasciviat. Deinde, ut ad preces sacras et diligentem considerationem et meditationem rerum divinarum quovis modo alacriero simus. Tertio, ut hac ratione declaremus et testemar cordis es

am Dee humiliationem, peccatorumque et delictorum nostrorum umilimam coram Maiestate eius confessionem.

Itaque iciunium duplex est: Unum privatum, quando quis praecipue vero primam ob causam vel fructum supra dictum) vel iclus, vel cum familia sua, Iciunio sua spoate, et quandocunque usta causa et necessitas urget, pie et legitime utitur.

Alterum est publicum, quando tota congregatio sive Ecclesia Dei, propter publicam necessitatem, vel magnam aliquam imminenem calamitatem et flagellum Dei, a praepositis suis admonita, manimiter vera poenitentia ad Deum per Christum Dominum connegit, et externis etiam verae poenitentiae signis, hoc est, ut propheta loquitur, toto corde suo, iciunio, fletu et planctu se coram Deo humiliat, delictaque sua, quavis interiore et exteriori humiliate, confitetur; quemadmodum innumera Exempla in scriptura acra utriusque Testamenti, et in primitiva etiam Ecclesia, id nopis demonstrant.

Est autem ieiunium, non solum temperantia et moderata frugalitas in usu donorum Dei, quovis tempore piis Christianis conveniens, utpote quorum vita continuo ieiunio perpetuo similis esse
debet, secundum fidelem exhortationem Domini, dicentis: cavete,
ne corda vestra graventur crapula et ebrietate: sed proprie etiam
est id, quando praeter consuetam temperantiam, maiorem adhue
frugalitatem et abstinentiam in omnibus rebus carni nostrae adjubescentibus, praesertim vero, et proprie in cibo et potu, nobis
ipsis ad diem unum vel aliud aliquod certum tempus, serio imperamus, ita ut ea inprimis, quorum causa leiunium iadictum est,
ieiuno corpore alacrius et diligentius exsequamur: Deinde etiam,
ut communi tantum et modico cibo ac potu ntentes, nullas voluptates in cibo et potu sectemur: Et taadem, ut in tali simplicis
cibi et potus usu, maiorem frugalitatem, quam alias fieri consuevit, servemus.

Diligenter tamen attendendum, ut verus usus sacrorum iciuniorum in Ecclesia Dei maneat, ita ut populus Dei sciat et cognoscat, quomodo et cur iciunare debeat, nee opinetur, id iniunium esse, quando aliquis delectum in cibis observat, neque in hoc errore versetur, quasi cultus Dei in solo iciunio, sine interiori pictate, positus sit.

#### Articulus XXIV.

## DE RESURRECTIONE MORTUORUM ET EXTREMO IU-DICIO, etc.

Credimus, quod Dominus noster Iesus Christus in consummatione huius Mundi in gloria veniet, omnes iudicaturus, et omnes etiam mortuos resuscitaturus. Tunc piis et Electis Dei dabit vitam aeternam et gaudium perpetuo duraturum: Impios

vero homines cum diabolis condemnabit, ut sine ullo fine acterna crucientur.

## Articulus XXV.

### DE VITA AETERNA.

Ore confitemur, et corde magna cum consolatione credins, quod post hanc temporalem vitam sit, et in acternum duret nu incunditate et lactitia plena, omnibus in Filium Dei Iesum Chstum credentibus ab acterno parata, in quam ipse unigenitus Filius Dei per mortem et perfectam obedientiam suam viam prep-

ravit, et portam aperuit.

Omnino etiam ita credimus, ut ex animo confitemur, quod is hanc vitam aeternam per nullum aliud medium quis introire, eque aliter illam consequi possit, nisi per solum Christum Dominum, quemadmodum ipse Dominus et Salvater noster dixit, ir quiens: Ego sum resurrectio, via, veritas et vita; qui credit is me, habet vitam aeternam, et ego resuscitabo illum in die nomissimo. Item: Pater volo, ubi ego sum, ut sit et servus mes.

et quos mihi dedisti: nemo rapiet cos e manu mea.

Huius vero futurae aeternae iucundaeque vitae hie tanta primitias accipiunt illi, qui ex verbo Dei veram ac certam costionem Domini nostri Iesu Christi et communionem Spiritus Sacquirunt, ut manentes in Christo, et in vera fide in ipsum, x spe indubia hie viventes, postea certo perfectam beatitudinem ir regno coelorum consequantur, quando iuxta dictum Apostoli, Dem de facie ad faciem visuri sunt. Nam et ipse Filius Dei la 17. cap. dicit: Hanc esse vitam aeternam, ut cognoscamus vera Deum, et quem ille misit, Iesum Christum. Et apud ender Evangelistam 5. cap. Amen dico vobis, qui sermonem mem audit, et credit ei, qui misit me, habet vitam aeternam, et i iudicium non venit, sed transit ex morte ad vitam.

Denique vita hace actorna repleta est lactitia incompretesibili et incffabili, de 'qua Apostolus dixit: quod auris non solverit, et oculus non viderit, in cor hominis non ascenderit, qui Dominus electis suis praeparare dignatus sit: Ad quam nos d omnes, qui in unigenitum Filium Dei Salvatorem nostrum ereimus, perducere dignetur Deus Pater, qui cum eedem Filie d Spiritu Sancto, in una ac indivisa Deitate vivit et regnat in ge-

cula seculorum. Amen.

Finis.

Cam. non pauci de Fratribus Unitatis, quos ita vocast, dubitent, num huic Confessioni Illustrium Ordinum Regni Bohemiae sub atraque communicantium vere addicti sint: et vero ipsi non solum cum praedictis Ordinibus sub ea sese univerint et coniunxerint, sed et publica Praefatione illam ornarint et commendarint; sequentia maioris fidei causa, in gratiam pii et Christiani Lectoris, adiecta sunt.

# PARAGRAPHUS DE UNIONE

omnium trium Ordinum Regui Bohemiae, corpus et sanguinem Domini nostri Iesu Christi sub utraque specie accipientium, sub praemissa confessione facta, ex articulis transactionis illorum, Anno 1609. die Wenceslai conscriptis, et novo Consistorii Pragensis Albo, fol. 39. insertis, desumptus.

Hace autem nostra Christiana unio, compositio et transactio, cuius in diplomate Caesareae Maiestati superius nominato saepissime fit mentio, facta est, quemadmodum omnes norunt, et Cadisarea etiam Maiestas, humilimis scriptis nostris edocta est, ex una parte inter nos Status sub utraque confessionem Bohemicam, quam Augustanam quidem vocant, amplectentes, ex altera vero, dilectos nostres Dominos et amicos, qui ex Unitate Fratrum nominantur, sed eandem sanctam et Christianam fidem in confessione illa comprehensum, sicut et antecessores ipsorum, nobiscum professi sauat et adhue profitentur.

Ideoque non tantum praesatio seu supplicatio, quam Status huius Regni sub utraque Anno 1575. Illustris et sanctae memorriae, Caesari Maximiliano, una cum hac sua consessione obtulerunt, et publicis typis describi curarunt (ad quam, ut et traasactionem în endem comprehensam supra dietum quoque Caesareae
Maiestatis diploma neminatim respicit) elarissime estendits et atatim co tempore, Anno nimirum 1575, compositionem et maionem
istam inter nos coepisse: sed praeterna elium; unanimiter praedictum diploma a Caesarea Maiestate petentes, nos cum illis et
ipsi nobiseam, certa unione constituta, in hoc convenerunt, quod
in anecta et Christiana fide, secundum Consessionem illam, quae
Anno 1575, praeclarae et beatae recordationia, Caesari Maximiliano, et nunc elium praesenti Caesareae Maiestati a nobis Ordimibus oblata suit, unitatem colere, et servare, velimus.

Adque hoe Gaesareae Maiestati in humilimis nostria scriptis et responsis palam quoque significaciones; quantum illos concernat, siquidem unum iuxta confessionem illam nobiscum sint, ideo et antehac et nunc nos omnes coniunctim et unanimiter petitionaem nostram Caesareae Maiestati proposuisse: Et quia antecessores illorum, cum antecessoribus nostris et nobiscum, amica

compositione facta consenserint, ipsos quoque diserte tratas esse, quod nobiscum, et cum hac confessione, quam Caesarene Mais stati, illustris memoriae, Caesari Maximiliano, Anno 1575. et nunc etiam hodiernae Caesarene Maiestati obtulimus, consentiat, candemque nobis constanter profiteri et amplecti velint.

Cui tandem accessit et hoe, quod plerique Sacordotum Pregensium, qui sub utraque specie existentes Ordinationem sum ad ministerium Ecclesiae ab iis, qui sunt sub una, hoc est, di Episcopis Romanis, vel Archiepiscopo Pragensi hactenus accerrant, sua sponte ad nos ordines unitos accesserunt, confessionem que illam Bohemicam amplexi sunt, rogantes, ut ad eandem a sebis admitterentur: agnoscera enim sese, illam esse sanctam, ex fundamentis scripturarum sacrarum extructam, ideoque etia politicari, quod popule Dei, cui praepositi sint vel praeposentu, cam ipsam doctrinam sacram in Ecclesiis Christianis syncere proponere, traditionibus humanis, cum verbo Dei, et confessione ist pugnantibus, valedicere, populumque ab iisdem ex verbo Dei de bortari et in omnibus omnine eum ordinem, qui cum verbo Dei consentiat, studiose observare et sequi velint. Quam ob causa libonter ipsos ad nos recepimus, etc.

Declaratio fratrum Unitatis, quos vocant, editioni Confessonis Bohemicae, Anno 1608. ab ipsis curatae, praciu, qua publice cam approbant, commendant et recipiunt.

Ad pium Liettorem, sanctam et Christianam unanimitaten sinde. Christianius Dominum emastem.

Porquam gratum est Doo et Ecclesiae Christianae salutare, mittem in vera Christiana et Catholica fide (quae in scripturis sacri suum fandamentum certamque sensum habet; et duodecim Ariculis summario comprehenditur) servare, adhaec in momine & crosantide Trinitatie baptisatum esse, cultumque Dei ac reign nem iuxta purum Dei verbum intelligenter et uniformiter exc cendo inter se invicem convenire, atque sie in fide, Charitate d spe vitae acternae mutue sese acdificare et confirmare. Apr hoe quilibet verus et spies Christianus non tantum optime intelle git, sed et magnum illud Dei benefieium, bique acceptum ese, ideoque magni etiam keetimare novit et debet. Pracelarum enn res ista encomium et testimbulum a Spiritu sancto habet, qui per Sanctum Davidem inquit: Bece quam bonum et quam incentus hubiture fratres, (hoc est, omnes Chifstussi, et eredentes) unum, Psalm. 193: Et Christus Dominus inpaulo ante morten suam Patrem pro tali unitate drabut, dicenst Pater, 1000, 1 omnes unum sint, sicut tu Pater in me, et ego in te, et et isi in nobis unum sint. Ioh. 27. Et D. Paulus ad Philippenss aft: All quod iam pervenimus, in hac cadem regula permenesses, et idem sapiamus. Phili. 3.

Ad istam autem in fide et religione Unitatem maxime socisaria fuit, et etiamnum est, sacrosaneta charitas, quae vinetim 22 perfectionis. Col. 3. Ideo enim Christus Dominus ait: in oc cognoscent omnes, quod mei discipuli sitis, si habueritis dictionem ad invicem. Ioh. 13. Et Apostolus inquit, per charitem servite vobis invicem Galat. 5. Et iterum: Omnia vestra ant in charitate. 1 Cor. 16. Rursum itaque sectemur ea, quae ciunt ad pacem, et ad sedificationem invicem: Nam qui in hoc rvit Christo, charus est Deo, et hominibus acceptus. Romanos 1. Hoc vinculo unius eiusdemque animi, et mutuae charitatis: concordiae, coniuncta fuit Ecclesia primitiva, ita, ut omnium erit quasi cor unum Act. 4.

Quod cum omnes illustres tres Ordines inclyti huius regni ohemici, Corpus et sanguinem Domini, Salvatoris et Redemptos nostri Ièsu Christi, sub utraque specie accipientes, considerent et perpenderent; et ipsi in charitate et concordia unanimier tunc et foturis temporibus Deo servire, omnibusque dissensiolibus, contradictionibusque et impedimentis obviam ire decreverunt. aque in publicis illis et Generalibus Comitiis Anno 1575. in rece Pragensi habitis exoptatam transactionem et unionem interese constituerunt, certamque sanctae catholicae et christianae fidei onfessionem scripto comprehenderunt, et piae atque illustris metoriae, Caesari Maximiliano, una cum supplice suo libello obtu-

runt, quae et postea publice typis divulgata est.

Et quia per Gratiam Dei Omnipotentis res eo pervenit, ut apradicti omnes tres Ordines Regni Bohemici in praeteritis lomitiis publicis, Anno hoe 1608. die Lunae post Dominicam lxaudi in arce Pragensi habitis, denuo hoc urserint, Caesareamue Maiestatem, Regem et Dominum nostrum clementissimum, ut aepe nominata confessio Archivis Regni Bohemiae inserta conrmaretur, humilima subjectione rogarint, et hac de re quoque b eadem vere clementissimum et benignissimum responsum aceperint: Nos audientes illud, aeterno Deo pro tanta tamque nmensa misericordia et beneficio unanimiter gratias egimus, ubmissoque animo divinam eius clementiam rogavimus, et assine rogare non desistimus, ut Caesareae Maiestatis, et Domini nostri clementissimi, cor (quod in manibus ins divinis est) Spiritu suo sancto gubernare et regere, omniusque tribus inclytis Ordinibus elemens et benignum reddere atue efficere dignetur: quo pium et salutare illud propositum ad zoptatum suum finem, et plenam confirmationem, propter honorem gloriam sanctissimi nominis sui, ad concordiam et charitatem aclyto Regno Bohemico conservandam, sub felici regimine Caeareae Maiestatis (cui Dominus temporaliter et aeternum benediere dignetur) perduci quest.

Cum vero praedictae Confessionis fidei exemplaria fere nulla implius extarent, neque pauci etiam, ut denuo excuderetur, obnixo ugarent: Nos pio, Christiano et syncero animo eam iisdem plane urbis, sicuti olim a Nobili et strenuo equite, Domino Michaele

Spanovysky de Lisa, supremo Notario Regni Bohemiae edita fuit, (praeterquam quod in marginibus loca Scripturae sanctae cum brevissimis notis, ubi de quovis scriptum legatur, facilioris intelligentiae causa addita sunt) typis iterum describi curavimus. Idque his de causis. Primo, Quamvis antecessores nostri, sanctae et illustris memoriae, Caesari Ferdinando, Anno 1535. ct Caesari Maximiliano Anno 1564. Confessionem fidei suae (ut et superioribus Regibus Bohemicis elementissimis, illorum antecessores) exhibuerint, semperque ad legitimum indicium appellaverint, demonstrare volentes, quod per Dei gratiam nulli erroneae, nerae et peregrinae, Deo et Ecclesiae ipsius sanctae contrariae doctrinae, sed huic soli purae, Evangelicae, antiquae a Prophetis, Apostolis, et solo Christo Domino propositae, et a Magistro Iohanne Husso Martyre Dei, beatae memoriae, hic in Bohemia et alibi praedicatae, adhaereant, quam veram etiam Evangelicamque doctrinam per omnes pios homines libere illis propagare licuit: Attamen cum Anno 1575. pars sub utraque, ut Ordo Baronum et equestris, ita et tertius Ordo civilis, ad pleniorem eius rei declarationem, quod fideles sectatores doctrinae Christi et Apostolorum essent, Caesareae Maiestati, D. Maximiliano, praeclarae et augustae memoriae, unanimiter confessionem fidei suae offerre constituissent, ad illud viros illuminatos ac pios, solam Dei gloriam quaerentes elegerunt, inter quos et ex nostris aliquot, iam in Domino quiescentes antecessores fuere. Hi omnes uno animo et spiritu, hanc confessionem (quae tandem etiam, approbantibus et profitentibus eam, omnibus tribus Statibus Regni Bohemici, Caesareae Maiestati, D. Maximiliano, una cum praefatione oblata est) conscripserunt, atque sic toti Mundo testatum fecerunt, quod praeter omne ius meritum ipsis imputetur, quasi erronei aliquid, quod cum Scripturis sanctis, Propheticis et Apostolicis, non corcordaret, crederent, Sacerdotesque ipsorum auditores suos docerent. Et quamvis dilecti autecessores nostri peculiarem suam confessionem habuerint, quae ab illustribus etiam Dominis Ordinibus ipsis concessa fuit, (id quod libellus supplex, Caesareae Maiestati ab iisdem oblatus, sufficienter testatur) atlamen et hanc omnium trium Ordinum Confessionem, in omnibus praecipuis articulis, secundum et ipsorum et nostrum iudicium, cum nostra confessione consentientem approbavimus, et ad eam accessimus. Idque ad testificandam re ipsa charitatem, quod ab omnibus tribus inclytis Ordinibus Regni Bohemici corpus et sanguinem Christi Domini sub utraque accipientibus minime dividamur, sed in sancta fide cum iis conveniamus et consentiamus.

Deinde, cum inveniri fortassis aliqui possint, qui opinentur, modernos sacerdotes et ministros unionis, vestigiis antecessorum suorum non insistere neque hanc confessionem approbare, sed contra illam auditoribus suis aliquid proponere: nulla equidem ratione potuimus, neque etiam iure debuimus praeterire, quia

iterata editione saepe nominatae confessionis, coram toto orbe Christiano testificaremur, quod imitantes dilectos antecessores nostros, confessionem hanc in omnibus principalibus articulis cum nostra congruentem approbemus, Religionemque hanc, in confessione ista Caesareae Maiestati, D. Maximiliano, oblata, comprehensam, et ab antecessoribus nostris ut et a nobis pro vera et salutari agnitam profiteamur, et Deo dante etiam usque ad mortem nostram, in hac fidei sanctae omnium trium Ordinum confessione (quoniam una veritas Dei tam in ea, quam in nostra continetur) constanter permanere et perseverare velimus. Qua in re nos adiuvet aeternus et misericors Dominus, Deus benedictus in secula seculorum, Amen.

Sacerdotes et Ministri Domini, et Praedicatores Sancti Evangelii in Unitate Fratrum.

## Ex officina C. P. Melzeri.



1 , 

• • . •

